
Zeitschrift: Collage : Zeitschrift für Raumentwicklung = périodique du
développement territorial = periodico di sviluppo territoriale

Herausgeber: Fédération suisse des urbanistes = Fachverband Schweizer
Raumplaner

Band: - (1996)

Heft: 1

Artikel: Prinzip Hoffnung und Prinzip Verantwortung

Autor: Gilgen, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-957457

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-957457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE HAUPTWERKE VON BLOCH UND JONAS, ZWEIER BEDEUTENDER PHILOSOPHEN

UNSERES JAHRHUNDERTS, KÖNNEN SELBSTVERSTÄNDLICH NICHT IN EINEM KURZEN

ARTIKEL ZUSAMMENGEFASST WERDEN. BEGNÜGEN WIR UNS HIER MIT EIN PAAR

REFLEXIONEN EINES RAUMPLANERS DAZU.

38

Prinzip Hoffnung
und Prinzip Verantwortung

Kurt Gilgen

Kurt Gilgen,

dipl. Kult. Ing. ETH/SIA

Planer BSP,

Planteam S AG,

Sempach-Station

Was treibt den Menschen, so zu handeln, wie
er es tut? Was motiviert ihn; orientiert er sich
an wiinschbaren Zukunftsbildern? Oder ist
unser Tun allein aus Ursache-Wirkungs-Zusammenhängen

heraus zu erklären? Sofern Handeln

(und damit Planen) auch finale Dimension
haben sollte: Welche Qualitäten müssen dann

kollektive (für die Planung relevante)
Zukunftsbilder aufweisen?

Der naturwissenschaftliche und philosophische
Disput um den ersten Fragenkomplex (Teleologie-

Diskussion) scheint noch nicht ausgetragen zu

sein. Bemerkenswert ist der Umstand, dass dieser

Disput gerade in der Zeit wieder aufzuflammen

schien 1), wo sich die Raumplanung von der

Finalität lossagte und sich auf ihren
Koordinationsauftrag konzentrierte. Vielen Philosophen
scheint heute aber klar zu sein, dass unser Handeln

durch antizipierte Zukunftsbilder zumindest

mitbestimmt ist. Für Flechtheim war dies 1943 noch

unbestritten, als er schrieb: "Futurologie versucht

Prognostik, Planung und Philosophie der Zukunft

miteinander zu vermitteln." 2) Ernst Bloch 3)

bezeichnet Erwartung, Hoffnung und Intention auf

noch ungewordene Möglichkeiten als Grundzüge

des menschlichen Bewusstseins. Nach ihm stellt

Hoffnung die Energie zur Veränderung der Welt
nach Massgabe unserer Wünsche bereit. Sie

leitet zu planvollem Handeln an. Auseinandersetzung

mit Fernzielen sei unabdingbar notwendig;
eine Abkehr davon bewirke, dass bei Nahzielen

nichts mehr glücke, da dann die Leidenschaft und

die Begeisterung fehlen würden. 4) Weil sich nach

Bloch die gesellschaftliche Praxis und die

Menschen verändern, könne keine ihrer Zielrichtungen

fixiert werden, auch Ziele unterlägen Aende-

rungen. Diese Erkenntnis, hinsichtlich der Dynamik

unserer Zielorientierung, ist für die Raumplanung

äusserst bemerkenswert.

Da planendes Handeln oft von nicht ausgesprochenen

- nur selten von deklarierten - Zielen und

Zukunftsbildern geprägt ist 5), kommt dem zweiten

Teil der eingangs gestellten Fragen, der Qualität

solcher Zukunftsbilder, eine eminente
Bedeutung zu. Es handelt sich um eine zentrale
berufsethische Frage. Bei den Philosophen stösst

man in diesem Zusammenhang sehr schnell auf
Hans Jonas. 6) Ausgehend von der Erkenntnis,
dass die Verheissungen der Technik in Bedrohung

umgeschlagen haben, entwirft er eine Ethik für
das heutige Handeln. Denn in einer Situation
schmerzlich unvollständigen Vorwissens habe das

Handeln in unserer Zeit eine beispiellos kausale

Reichweite in die Zukunft. Die Folgen unseres
Tuns seien ferner weitgehend unumkehrbar. Damit

würden wir in neue Dimensionen der
Verantwortlichkeit geraten: Die Vorschriften der
"Nächsten-Ethik" sind nach Jonas zu erweitern, denn

Täter, Tat und Wirkung seien nicht mehr dieselben.

Kollektives Tun erfordere eine Ethik der

Verantwortung gegenüber der gesamten Biosphäre

unseres Planeten. Jonas' Analyse der Gegenwart
ist für Planungsfachleute nachvollziehbar: Nähe,

Gleichzeitigkeit und Kausalreihen sind dahin,

Wirkungen addieren sich, und die Lehren der Erfahrung

sind ohnmächtig. Das vorhersagbare Wissen

liegt weit hinter dem technischen Wissen
zurück. Darin besteht ein neues ethisches
Problem: Die Anerkennung der Unwissenheit.

In einer Zeit auch, wo absolute Werte und objektive

Wahrheiten als nicht existent gelten (Plura-



lismus, Postmoderne), ist eine Verantwortlichkeit

verlangt, die der Tragweite der Macht entspricht.
Jonas hegt Zweifel auch an der Zulänglichkeit der

sogenannten repräsentativen Regierungen, denn

die "Zukunft1' ist nirgends vertreten. (Dem wäre

anzufügen, dass auch die heute lebenden und

leidenden Opfer der Zivilisation nicht vertreten sind.)

Aus der Zukunftsethik leitet er einige Prinzipien
ab: Das Beschaffen von Kenntnissen über das,

was auf dem Spiel steht; das Aufbieten des

angemessenen Gefühls; die Projektion möglicher
Endeffekte.

Bei der kollektiven Handlungsphäre geht es um

etwas, das mit einem Glücksspiel oder einer Wette

vergleichbar ist. Jonas stellt die provokativen

Fragen: Um welchen Einsatz darf man dabei wetten?

Etwa um die Interessen Anderer? Der

Einsatz dürfe nie das Ganze sein, zum Beispiel die

Ueberlebensfähigkeit der Menschheit. Nun könnte

jemand zynisch die Meinung vertreten, es sei

nicht auszuschliessen, dass künftige Generationen

(bzw. die Menschen der 3. Welt) die Bürde,
die wir ihnen auferlegen, zu tragen bereit sind.

Danach ist nach Jonas erst gar nicht zu fragen,
denn es geht zunächst allein um Möglichkeiten,
die bestehen bleiben sollen: Die Bürde auferlegen

setzt voraus, dass wir die Fähigkeit, sie zu

tragen, nicht präjudizieren. Wir müssen zumindest
die Voraussetzungen schaffen, dass künftige
Generationen (bzw. die Menschen der 3. Welt) ihre

Verantwortungen wahrnehmen können - ob sie

es dann wollen oder nicht. Es geht also um die

formale Möglichkeit, dass Fortpflanzung, dass Kunst,

dass Wissenschaft, dass Entdeckungen stattfinden

können; es geht nicht um die Frage, welche
davon stattfinden sollen.

Die grösste Gefahr für die neue Ethik sieht Jonas

im Utopismus. Dieser sei zur gefährlichsten
Versuchung der Menschheit geworden; der
Enthusiasmus für die Utopie müsse in Enthusiasmus für
die Bescheidung umgemünzt werden, fordert er.

Auf seine sehr leidenschaftlich geführte Kritik an

Bloch soll hier nicht näher eingetreten werden.

Zumindest hinsichtlich ihrer Verantwortung
gegenüber der Natur scheinen mir die beiden

Philosophen einander nämlich sehr nahe zu kommen.

Bloch geht es letztlich auch um die Versöhnung
des Menschen mit der Natur, indem er "die wahrhafte

Auflösung des Widerstreites zwischen dem

Menschen und der Natur" beschwört. Als Raumplaner

bereitet es mir jedenfalls keine Mühe, das

Prinzip Verantwortung mit dem Prinzip Hoffnung
in Einklang zu bringen. Denn aus Tagträumen
leiten sich Utopien (Bloch) und Visionen ab, daraus

werden planerisch handhabbare Zukunftsbilder
entwickelt. Deren Qualität misst sich an der

Verantwortung, die gegenüber den heute wie den

künftig Betroffenen wahrgenommen wird. Messe

ich nun die bisherigen Gedanken an den Pla¬

nungspflichten gemäss Art. 2 RPG, dann liegt es

nahe, diese neu zu interpretieren:
• Die Abstimmung unter alien raumwirksamen

Aufgaben, im Rahmen eines umfassenden

Interessenabwägungsprozesses, muss auch die

Interessen der künftigen Generationen und jene der
Betroffenen bis weit jenseits der Landesgrenzen
umfassen. Die Interessen drücken sich ferner in

Zukunftsbildern aus. Die Abstimmung hat damit
bereits bei solchen Zukunftsbildern, den

Orientierungshilfen für raumwirksames Handeln, zu

beginnen.

• Auch bei der Beachtung der Auswirkungen der

Tätigkeiten, insbesondere des planenden
Handelns, sind die künftigen Generationen und alle

aktuellen Betroffenen miteinzubeziehen.

• Die Wahrung des nötigen Ermessens- und

Handlungsspielraumesfür die nachgeordnete Behörde

erfordert eine erweiterte Interpretation:
Nachgeordnet ist nicht mehr nur hierarchisch, sondern

auch zeitlich zu verstehen; nachgeordnet sind

auch die Behörden der kommenden Generationen.

Auch sie sollen Wunschträume, Utopien und

Visionen haben können; es ist ihnen die Möglichkeit

zu erhalten, daraus ihre Zukunftsbilder bzw.

ihre "anzustrebende räumliche Entwicklung" zu

formulieren und und danach zu streben.

Die Planungspflichten nach RPG gelten für die

Behörden. Raumrelevantes Handeln geht aber

zunehmend auch von anderen Akteuren aus. Das

Machtgefüge verändert sich ganz allgemein. Da

Macht und Verantwortung sich - in Anlehnung an

Jonas - zu entsprechen haben, müssten die

erwähnten neu interpretierten Planungspflichten
auch durch die Machtausübenden ausserhalb
staatlicher Organisationen beachtet werden. Auch

sie sollten sich schliesslich, im Sinne einer
umfassenden Partizipation, an das Mitwirkungsgebot

halten müssen. (Unter solchen Vorzeichen
könnte ich mich gar mit einer weitestgehenden
Deregulierung abfinden.) Die Tragweite solcher

Forderungen lässt sich heute wohl erst erahnen,
bei weitem aber noch nicht abschätzen.

Literaturhinweise:

1) Robert Spaemann,

Reinhard Low: Die Frage

wozu? München 1981 und

Eve-Marie Engels: Die

Teleologie des Lebendigen,

Berlin 1982

2) Ossip K. Flechtheim:

Der Kampf um die

Zukunft, Köln 1970/1980

3) Ernst Bloch: Das Prinzip

Hoffnung, Frankfurt

1973

4) Hanna Gelbke:

Abschied von der Utopie?

Frankfurt 1980

5) Kurt Gilgen: Utopien

und Visionen, DISP 108,

1992

6) Hans Jonas: Das Prinzip

Verantwortung,

Frankfurt 1979/1984


	Prinzip Hoffnung und Prinzip Verantwortung

