
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2022)

Heft: 51: Literarische Glokalisierung = Glocalisation littéraire = Literary
glocalization

Artikel: Der Ort im Wort : poetologische Überlegungen zum Verhältnis von
global und lokal in Texten von Franz Josef Czernin

Autor: Baschera, Marco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074486

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1074486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marco Baschera

Der Ort im Wort

Poetologische Überlegungen zum Verhältnis von global und
lokal in Texten von Franz Josef Czernin

Le texte part d'une réflexion sur le rapport immanent aux paroles entre les termes

« local » et « global », puisque chaque mot occupe un lieu particulier dans une

phrase tout en participant de la nature transmissive de la communication. De plus,
chaque phrase dite véhicule un sens qui présuppose un dire en acte qui, lui, ne saurait

être dit. L'attention qui réunit ces deux modalités linguistiques qualifie entre

autres le langage poétique, lequel ouvre sur une temporalité non-chronologique et

une spatialité qui rend compte de l'espace entre les langues, domaine propre à la

traduction. Les technologies digitales, notamment l'internet, sont en mesure de réaliser

le rêve utopique d'une communication immatérielle. Ainsi entrent-elles dans une
certaine mesure en concurrence avec la poésie (voire p.ex. le mythe d'Orphée ou la

Divine Comédie). Avant de procéder à une analyse d'un poème du poète autrichien
FranzJosefCzernin, dans laquelle Baschera se penche sur la différence entre ces deux

approches, il attire l'attention sur celle existant entre les ternies de globalisation et
mondialisation.

.Glokal' ist eines jener etwas modischen Komposita englischsprachigen
Ursprungs, die durch die Zusammenführung zweier verschiedener

Bedeutungen und einer zumeist witzigen Verkürzung ein neues, schillerndes Wort
hervorbringen.1 ,Glocal' ist sprachlich insofern interessant, als die beiden

Wörter .local' und ,global' eine anagrammatische Nähe zueinander aufweisen.

Vom Buchstabenmaterial her haben sie eine Tendenz, austauschbar zu
sein. Was der Neologismus ausdrücken soll - eine wie auch immer geartete
Verschränkung von Nähe und Ferne - drückt sich somit auch im
Sprachmaterial, im austauschbaren Ort der Buchstaben innerhalb eines Wortes aus.2

Der Ausdruck ,Ort im Wort' lenkt die Aufmerksamkeit nicht nur auf
die Frage nach dem Ort jedes Wortes und jeder Rede, sondern auch auf die

Anwesenheit des Wortes ,Ort' im Wort ,Wort'. ,Ort' hat seinen Ort im Wort
schon, bevor man die Frage nach dem Ort eines jeden Wortes formuliert.
Seine lautliche Präsenz unterläuft die Absicht, diese Frage jemals schlüssig

zu beantworten. Der Ort scheint dem Wort zu nahe zu sein. An sich hat

1 Weitere Beispiele wären .globalance', .workaholic', .workation', .Denglisch' oder

.Swisstainable'.
2 Im Wort ,g(local)' drückt sich die innere Paradoxic der Schrift aus, lokal und

zugleich global zu sein!



154 Marco Bascbera

jedes Wort einen bestimmten Ort im Satz. Man kann zu Recht behaupten,
ein Wort sei unabhängig von seinem jeweiligen Gebrauch ein- und dasselbe.

Diese Vorstellung vermittelt unter anderem die Hoffnung, dass sprachliche
Mitteilungen verstanden werden können. Andererseits gilt auch, dass die

Wörter, so wie sie gebraucht werden, zugleich einmalig sind und nie mehr

genau gleich wiederholt werden können. Durch den bestimmten Ort im Satz

wird die gleichbleibende Bedeutung der Wörter auf jeweils besondere Weise

aktualisiert.
Wenn man spricht, drückt man nicht nur etwas aus. Der Ausdruck

verweist immer auch auf sich selbst als sprachlicher Akt, der sich in singulärer
Weise vollzieht. Er selbst kann wohl zum Gegenstand einer Rede gemacht
werden, entzieht sich jedoch kraft seines Vollzugcharakters als sprachlich zu
fassender Gegenstand. Die Sprache weist eine singuläre Form von Wiederholung

auf. Beim Versuch, diese zu beschreiben, ist sie immer schon

vorausgesetzt, d. h. sie hat sich in der Beschreibung bereits auf singuläre Weise
wiederholt. Jede Rede weist in sich einen unkontrollierbaren zeitlichen Verzug
auf. Sie setzt etwas voraus, in Bezug auf das sie immer zu spät kommt. Hinter
diese ,Anfänglichkeit' der Sprache kann keine Rede führen.3 Sie spaltet und
öffnet auch den Ort jedes Wortes. Ein Wort ist in dem Sinne nicht verortbar,
als es durch das Aussprechen einen Ort des Dialogs und der ,Mit-teilung'
erst schafft. Deshalb vermag eine Rede nie ganz bei sich selbst zu sein. Sie ist
uneinholbar von der ,Anfänglichkeit' der Sprache immer schon gespalten
und geöffnet.

Die Fixierung der Worte durch die Schrift scheint auf den ersten Blick
dieses Dilemma zu beseitigen. Sie verspricht, durch die lineare Aneinanderreihung

der Buchstaben einer Aussage eine unveränderliche Form zu geben.
Jedoch um das Gleichbleibende eines Textes zu erfahren, muss er gelesen
werden. Gerade im Lesevollzug macht man die Erfahrung der Veränderbarkeit

des Fixierten. Mit anderen Worten, die Vorstellung vom Gleichbleiben
der Wörter und der Texte kann nur durch die Veränderbarkeit im Sprech-
und Lesevollzug erfahren werden.

Der Prozesscharakter der Sprache ermöglicht, die jeweilige Rede sinnlich,
d. h. im Hier und Jetzt des sprachlichen Vollzugs - beim Schreiben, Lesen,
Reden oder Zuhören - zu erfahren. Spricht man das Wort ,Wort' aus, hört
man die klangliche Anwesenheit von ,Ort' im ,Wort'. Diese Verdoppelung
von Bedeutung und sinnlicher Wahrnehmung kann die Einstellung des

Sprechenden zum Gehörten und vielleicht zur Sprache generell verändern.
Entweder überhört er sie zugunsten der Vorstellung eines Gesagten und

3 Zum Begriff der .Anfänglichkeit' vgl. Marco Baschera. „Ein Fest der Sprache".

Fest/Schrifi für Barbara Naumann. Hg. Stephane Boutin/Marc Caduff/Geor-

ges Feiten/Caroline Torra-Mattenklott/Sophie Witt. Bielefeld: Aisthesis, 2019.
S. 305-309.



Der Ort im Wort 155

Gemeinten, oder er versucht, die sinnliche Wahrnehmung mit den

Bedeutungen des Gesagten zu vermitteln. Diese doppelte Aufmerksamkeit sowohl
aufdas Gesagte als auch auf das Sagen zeichnet generell das poetische Reden

aus, so z. B. in den Texten des österreichischen Dichters Franz Josef Czernin,
auf die ich gleich zu reden komme.

Normalerweise setzt eine Rede gerade nicht die sinnliche Erfahrbarkeit
des in ihr Gesagten voraus. Die gängigen Vorstellungen von relativ stabilen,
arbiträren Beziehungen zwischen Bezeichnendem und Bezeichnetem sowie

von der Sprache als einem kodifizierten System beinhalten auch jene eines

mentalen Referenten, der idealerweise von allen Sprechenden einer
Sprachgemeinschaft geteilt wird und der folglich die Kommunikation zwischen
ihnen ermöglichen soll. Diese wie auch immer vorausgesetzte Gemeinsamkeit

gilt als Garantin für das Gelingen von alltäglichen Sprachspielen und ist
auch Grundlage für die wissenschaftliche Forschung und Kommunikation.
Zumeist verdeckt oder verdrängt diese instrumenteile Sprachauffassung

allerdings die sinnliche Erfahrbarkeit des ausgesagten Gegenstandes. So

bleibt z. B. der Satz ,alle Menschen sind sterblich' eine unbewiesene FFypo-
these, solange nicht der letzte Mensch gestorben ist. Und trotzdem nehmen

wir ihn als gewiss an und glauben, darunter etwas Bestimmtes, nämlich die
Endlichkeit unseres Lebens, verstehen zu können.

Man könnte diesen Überlegungen bezüglich der klanglichen und graphischen

Präsenz des Wortes ,Ort' im Wort zu Recht vorwerfen, sie seien an die
deutsche Sprache gebunden und könnten daher nicht aufdie Sprache und das

Wort schlechthin übertragen werden. Denn keine Übersetzung könne die
sinnliche Erfahrung der Verdoppelung des Ortes der Wörter und des unein-
holbaren zeitlichen Verzugs im Reden so wiedergeben wie das Deutsche
in der zufälligen Verschränkung von ,Ort' im ,Wort\ Dieser Einwand setzt

voraus, dass man immer in einer Sprache spricht, die über ganz bestimmte

Ausdrucksmöglichkeiten verfügt. Die Forderung nach einer Universalsprache

hebt diesen Einwand jedoch auf. Durch sie verabsolutiert sich das ins-
trumentelle Sprachverständnis, gemäß welchem der globale Sinntransport
von scheinbar gleichen sprachlichen Inhalten ohne Verluste in einer Sprache

möglich, ja wünschenswert ist. Dies trifft seit den Achtzigerjahren des letzten

Jahrhunderts auf das Englisch zu, dem auch der Begriff der Globalisierung
und des Kompositums .glocal' entsprungen ist. Im Gegensatz dazu trägt die

Einsicht in die Notwendigkeit der Übersetzung und der Mehrsprachigkeit
einem Raum zwischen den Sprachen Rechnung. Dieser Raum öffnet einerseits

aufdie Möglichkeit einer einzigen Sprache der Menschen, und andererseits

ist er nur in der Differenz zweier Sprachen erfahrbar.*

4 Vgl. Zwischen den Sprachen - Entre les langues. Hg. Marco Baschera/Pietro De

Marchi/Sandro Zanetti. Bielefeld: Aisthesis, 2019.



156 Marco Baschera

Dass man spricht, ist das Vorwertigc, der Abgrund, den man übersetzend ständig

überspringt, um sich aufder einen oder anderen Seite an den Werten
festzuhalten - oder an den Worten. Aber auch das Ubersetzen ist nicht nur dieses

Festhalten - das Übersetzen - sondern ebenso der Blick des Springenden in
das Fehlen alles Festen - das Übersetzen -, auf das hin die Fragwürdigkeit die

Ordnungen öffnet.5

Die Übersetzung ist unter anderem Ausdruck der Unmöglichkeit, das Performative

jeder sprachlichen Äusserung zu beherrschen. Die Übersetzer:innen
versuchen, dasselbe anders, in einer anderen Sprache zu sagen. Diese

Veränderung bringt in der Zielsprache nicht nur einen Ersatz für den Text der

Originalsprache hervor, sondern lässt auch eine Beziehung zwischen den
beiden entstehen, einen dritten Text, der ständig den Sprung und somit auch

den notwendigen Dialog zwischen den Sprachen erinnert, der seinerseits der
Unbeherrschbarkeit und dem unabgeschlossenen Charakter jeder einzelnen

geschuldet ist. Jede Sprache braucht alle anderen, um zu sein, was sie ist!
Zwischen dem Über.setzen und dem Übersetzen klafft ein ort- und zeitloser Riss,

eine Öffnung, aber auch ein Versprechen, die die Übersetzer:innen mit der

generellen Tatsache, dass die Menschen reden, in Verbindung setzt. Dieser
Riss weckt die Hoffnung auf eine gemeinsame Sprache aller Menschen, die
aber keine existierende Einzelsprache sein kann. Diese Öffnung wird durch
die Dominanz einer Universalsprache zugeschüttet. Sie gibt vor, das „Fehlen
alles Festen" zugunsten einer universellen Verständigung zu überbrücken.
Das globale Englisch verhindert den Kontakt zum Lokalen der einzelnen

Sprachen. Es hat eher den Charakter eines ökonomischen oder algorithmischen

Systems als den einer lebendigen Sprache. Übersetzungen und
Mehrsprachigkeit werden dadurch überflüssig gemacht - und vielleicht auch
die Poesie. Andererseits fällt die Gewalt, die eine Universalsprache auf alle

andern Sprachen ausübt, in der lokalen .Pidginisierung' auf sie selbst zurück
und spaltet sie in unkontrollierbarer Weise auf. Babel liegt nicht nur hinter
uns, sondern vor allem auch vor uns.

Diese Problematik trifft teilweise auch auf den Begriff der Globalisierung

zu, der aus dem Englischen in der deutschen Sprache Einzug gehalten
hat. Er bezeichnet vor allem ökonomische Prozesse, die zu einer Art
Weltgesellschaft führen, und er beschreibt, wie der Globus im Ex- und Import,
als Absatzmarkt, in der Arbeitsteilung sowie als Arbeitsmarkt wirtschaftlich
immer effizienter zusammenwächst. Die romanischen Sprachen kennen
neben den vom Englischen abstammenden Derivaten der .globalization' die

Begriffe der .mondialisation' / .mundializaciön' / .mundializaçâo', die in dem

Sinn umfassender sind, als sie die Globalisierung als die letzte Phase in einer

langen Entwicklung des Kapitalismus verstehen. In seinem 2002 erschienen

5 Franz Josef Czernin/Hans-Jost Frey. Briefe zu Gedichten. Basel/Weil am Rhein:

Engeler, 2003. S. 87.



Der Ort im Wort 157

Buch La création du monde ou la mondialisation geht es Jean-Luc Nancy
unter anderem um diese Differenz von globalisation' und .mondialisation'.
So schreibt er:

Créer le monde veut dire : immédiatement, sans délai, rouvrir chaque lutte
possible pour un monde, c'est-à-dire pour ce qui doit former le contraire d'une

globalité d'injustice sur fond d'équivalence générale.6

Nancy versteht die .mondialisation' als eine kritische Kraft, die sich der
vereinheitlichenden Globalisierung widersetzt. Der Vorstellung einer in sich

abgeschlossenen Weltkugel stellt er den offenen Weltbezug, der immer erst
im Entstehen begriffen ist, entgegen. Die Globalisierung begreift er als „une
catastrophe inouïe, géopolitique, économique et écologique", die gerade als

„suppression de toute forme-monde du monde" wirkt.7 Der einzelne Ort
(local) auf dem Globus (global) wird zu einem indifferenten, ubiquitären
Überall und Irgendwo, in dem Nähe und Ferne apparativ zusammenfallen.

Die Verschränkung von global und lokal im Neologismus ,glokal' erlebt

man vielleicht am direktesten bei Gesprächen, die auf dem Internet
stattfinden. Jede Person sitzt an einem Ort, bei sich zu Hause, und gleichzeitig
ist sie mit andern Personen in der Ferne über das Internet vernetzt. Die

Gesprächspartnerinnen erscheinen auf dem Bildschirm als körperlose,
digitale Datenpakete, die vom Computer als deren Abbilder übersetzt werden.

Er erzeugt die phantomartige Illusion eines realen Hier und Jetzt des

Gegenübers im Gespräch. Fern und nah, lokal und global, körperlich und
immateriell treffen sich in der singulären Erfahrung jedes Einzelnen, die

jedoch nur über die Vernetzung durch digitale Apparatur geteilt werden
kann. Anders als die Hörmuscheln des Telefons, die eine gewisse Intimität
des direkten Kontaktes von Ohr zu Ohr vermitteln, trifft man sich in einem
ortlosen Raum - irgendwo und überall - auf einem Bildschirm. Ein Schirm
schirmt ab. Aber von was schirmt der Bildschirm uns ab?8 Bildschirme gibt
es etwa seit 1950. Dienten sie vorerst zur Übermittlung visueller Informationen,

z. B. aufdem Leuchtschirm des Fernsehers, so wurde das ,Fern-Sehen'
durch die Digitalisierung zu einem glokalen ,Fern-nah-Sehen'. Irritierend an
diesen Begegnungen ist die Tatsache, dass sich keine räumliche Situation
bilden kann im Sinne eines .situs', eines Orts, den die beiden Gesprächspartner
miteinander teilen und der ihre Begegnung mitkonstituiert. So erstaunlich

6 Jean-Luc Nancy. La création du monde ou la mondialisation. Paris: Galilée, 2002.
S. 63.

7 Ebd. S. 53.
8 Das englische Wort .monitor' zur Bezeichnung eines Computerbildschirms,

abgeleitet von lateinisch ,monere', aufpassen, erinnern, warnen, kann ebenfalls im
Sinne von .beschützen', aber auch von .kontrollieren' und .überwachen' verwendet
werden.



158 Marco Baschera

und oft auch bereichernd diese virtuellen Treffen über Hunderte und
Tausende von Kilometern auch sein mögen, drückt man bei der Verabschiedung
am Schluss des Gesprächs auf den roten Knopf .Verlassen', und entschwindet

plötzlich die schemenhafte Vision des anderen, so wie die Euridice in der

Unterwelt, akustisch begleitet von einem mechanischen Glucksen, unsern
Blicken, dann kann einem eine eigenartige Traurigkeit befallen. Man stellt
konsterniert fest, dass dieses apparative Entgleiten des anderen als Bild nicht

nur den gespenstischen Dialog abrupt unterbricht und entstellt, sondern
dass es sich selbst schockartig jeglicher sinnlich-kontinuierlichen Erfahrung,
wie es auch Orpheus passiert, entzieht.

Vielleicht können technologische Errungenschaften als Hypostasen
menschlicher Träume und Utopien gelten. So könnte das Internet als die
versuchte Realisierung einer körperlosen, engelhaften Kommunikation über

beliebig große Räume hinweg gedeutet werden oder eben, wie angetönt,
als Verwirklichung des Wunsches, mit Geistern, vielleicht auch mit Toten,
in Kontakt zu treten.9 Der Mythos des Orpheus, aber auch Dantes

Durchquerung transzendenter Sphären in der Divina Commedia, versuchen diese

Träume und Wünsche poetisch darzustellen und dadurch vielleicht auch

sinnlich erfahrbar zu machen. Unermüdlich umkreist Franz Josef Czernin
mit seinem poetischen Schaffen und seinen poetologischen Betrachtungen
seit vielen Jahren diese beiden Bereiche. Er spricht von einem „Abgrund
zwischen dem Anspruchs- und dem Erfüllungssinn"10 der Poesie, versucht diese

doch wie Orpheus die Grenzen des menschlich Möglichen, z. B. jene von
Leben und Tod, zu überschreiten. „Dieser Abgrund wäre gerade auch jene
Grenze und Orpheus' doppelte Aufgabe - sein Scheitern oder aber das, was

stets noch zu lösen ist!'11 Doppelt ist die Aufgabe im doppelten Sinn des Wortes,

d. h. des Aufgebens dessen, was aber immer noch zu tun bleibt.12 Wenn

9 In Apfelessen mit Swedenborg setzt sich Czernin mit den poetischen Möglich¬
keiten dieser Utopie auseinander (Düsseldorf: Grupello, 2000). Es gilt, trotz
allen kritischen Beobachtungen zu den virtuellen Begegnungen auf dem Internet,

auch auf seine erstaunliche Effizienz und Funktionalität hinzuweisen. Wie
alle technologischen Hypostasen ist es janusköpfig und verbindet Positives mit
Negativem! Da das Internet die gelebte Raum- Zeiterfahrung nachhaltig
durcheinanderwirbelt, lauern auch viele Gefahren der Überforderung. Wir machen

von ihm zumeist einen rein pragmatischen Gebrauch und haben vermutlich
noch keine Ahnung, was sich in solchen Begegnungen wirklich zeigt.

10 Franz Josef Czernin. „Poetik der Vision". Das Unsagbare sagen. Hg. Marco
Baschera/Pierre Bühler/Lucie Kannel. Wurzburg: Königshausen & Neumann,
2017. S. 81.

11 Ebd.

12 Vgl. dazu auch Walter Benjamin. „Die Aufgabe des Ubersetzers". Gesammelte

Schrißen. Bd. IV/1. Hg. Tillmann Rexrot. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1973,
S. 9-21.



Der Ort im Wort 159

es auch nicht vernünftig ist, „so doch poesiegemäss, jenen wie uneinlösbaren

Anspruch aufrecht zu erhalten und, wenn man ihn selbst nicht einzulösen

vermag, sein mögliches Eingelöstsein anheimzustellen".13 Czernin versteht
den Orpheus-Mythos auch in seinem Scheitern und seiner schrankenlosen
Vermessenheit und Hilflosigkeit als eine Aufforderung, die Hoffnung auf
poetische Erfahrbarkeit transzendenter Gegenstände, was er als eine der
zentralen Aufgaben von Poesie versteht, nicht aufzugeben. „Nach Orpheus und
Dante soll die Reise in jegliches Jenseits und aus ihm zurück immer wieder

gemacht werden!'14 Dadurch kommt ein wichtiges Anliegen Czernins zur
Geltung, dass nämlich einerseits die Poesie unsere Einstellung zu alltäglichen
Kategorien verändern kann, dass andererseits aber auch eine immer mögliche
Desillusionierung mitgedacht werden muss. Es sollte, mit anderen Worten,
in der Poesie auch die Möglichkeit von Transzendenz als zeichenbedingtem
Schein bedacht werden, d. h. Poesie darf nicht semiotisch naiv sein, was sie,

gemäß Czernin, z.T. von religiösen und sakralen Texten unterscheidet.15

Die Vermittlung von Immanentem, d. h. dem vertrauten Welt- und

Sprachumgang, sollte gemäß Czernin Teil jeglicher Poesie sein. Und trotzdem kann

in einem Gedicht sehr viel mehr möglich sein als in der Alltagssprache oder

in jener der Wissenschaften. In ihm soll auch Gegensätzliches und
Widersprüchliches erfahrbar gemacht werden. Dadurch bewegt sich die Poesie an
der Grenze der Sprache und der Sprachen und vielleicht auch darüber hinaus.
Diese Kraft schöpft sie aus jener bereits früher erwähnten doppelten
Aufmerksamkeit sowohl auf das Gesagte als auch auf das Sagen: „Eine poetische
Aussage sei nur sinnvoll, wenn ihr Gegenstand anlässlich ihres Ausgesagtseins
erfahren werden kann!'16 So vermag der poetische Text die Erfahrung seines

Gegenstandes mit zu bedingen, weil er durch die Vermittlung von Sagen und
Gesagtem, von ,dass' und ,was' der Rede, eine nicht nur mentale, arbiträre

Beziehung zwischen ihm und seinem Gegenstand herstellt.

Ich versuche nun anhand eines Gedichts von Czernin diese etwas abstrakten

Bestimmungen zu konkretisieren. Dabei wähle ich ein noch nicht publiziertes
Gedicht aus, das mir der Autor freundlicherweise zur Verfügung gestellt hat.1"

13 Franz Josef Czernin. „Quidquid latet apparebit? Zu einer Poesie der Vision",
zungenenglisch, Visionen, Varianten. München: Hanser, 2014. S. 84.

14 Franz Josef Czernin. „Meditationen zur Poesie", Gedichte von Franz Josef
Czernin. Interpretationen. Hg. Nikolas Buck/Hans-Edwin Friedrich, Paderborn:

Brill/mentis, 2021. S. 297.

13 Vgl. Nancy. La création du monde (wie Anm. 6), S. 83f.

16 Franz JosefCzernin. Das andere Schloss. Berlin: Matthes Sc Seitz, 2018. S. 40.

17 An dieser Stelle sei Franz Josef Czernin herzlich dafür gedankt. Das Gedicht
wird voraussichtlich nächstes Jahr in einem Gedichtband mit dem Titel Mit
geliehenen Zungen. Gedichte und Sprüche bei Hanser erscheinen.



160 Marco Baschera

omnia sua secum portât

ja, aller ort ist abgegriffen,
wie auch jedes andere wort,
so meint es auch der münzer;
vitalelan, roboten im akkord,
das eint uns im sozialorgan.
es hat sich so viel abgeschliffen,

was uns trägt, ist längst geboten,

ja das geld klingt in der kassa.

kollegial mit allem bin an bord,
denn der ozean ist eingeprägt
und andrerseits der sinntransport.
was blinkt, fällt nun ins wasser,
und der Verfasser in den wein

und der ist auch der winzer.

Das Gedicht fällt auf durch die Kürze der Verse. Darin folgt es dem Cicero-
Zitat18, einer der berühmten stoischen Sprüche, das als Titel fungiert.
Trägt der stoische Weise seinen ganzen Besitz mit sich herum, so braucht er
keine Bücher und kein ,Handy', um sein Wissen zu speichern. Er bewahrt
es unsichtbar in seinem Körper und seinem Gedächtnis auf. Dadurch
entzieht er es der sozialen und politischen Kontrolle. Das Gleiche gilt für seine

Fähigkeiten und charakterlichen Eigenschaften. Ähnlich wie für den
Sozialrevolutionär und spiritualistischen Theologen Thomas Mün(t)zer, der im
3. Vers erwähnt wird, sind für den stoischen Weisen die immateriellen, inneren

Werte und das innere Wort entscheidender als das äußere, gedruckte und
außerhalb des Trägers archivierte.19 Die Bedeutung des Wortes ,Münzer'
changiert zwischen dem Namen des Reformators und dem Beruf des

Münzendruckers, der seinerseits aufdie Metapher des Wortes als Münze verweist.
Ebenso kann der Münzer auf den Dichter bezogen werden, der bekannte

18 Cicero. Paradoxa Stoicorum. Hg. Daniela Galli. Roma: Carocci editore, 2019.
S. 93. Das Werk von Cicero vereint Sprüche der Stoiker, die jeweils in Widerspruch

zum herrschenden Bewusstsein stehen. In der kommentierten Ausgabe

von Galli ist die Formulierung: „Nam omnia mecum porto mea" abgedruckt.
19 So sagt Thomas Münzer Folgendes zu diesem Verhältnis: „Werdo nicht höret aus

dem Munde Gots das rechte lebendige Wort Gots, was Bibel und was Babel, ist

nicht anders denn ein tot Ding. Aber Gots Wort, das durch Herz, Hirn, Haut,
Haer, Gebein, Mark, Saft, Macht, Kraft durchdringet, dorfwolanders herdraben,
dan unser nerrischen, hodenseckischen Doctores tallen." Beat Dietschy. „Thomas

Müntzer. Zum 500. Geburtstageines Theologen der Befreiung". Neue Wege:

Beiträge zu Religion und Sozialismus 84/2 (1990): S. 40.



Der Ort im Wort 161

Redewendungen und Sprüche aufgreift und verändert, aber auch neue - wie

z. B. „vitalelan" (v. 4) - prägt und in Umlauf setzt.
Wie das Zeichen steht Geld für etwas anderes, z. T. auch für nicht Vorhandenes.

Die Münze selber hat wohl einen Eigenwert, der jedoch im Geldverkehr

zugunsten ihres Verweischarakters unterdrückt wird. Das macht einerseits

die Stärke dieser Metapher aus. Wie die Zahlenwelt der Finanzen weist
auch die Sprache die Möglichkeit unendlich vieler Beziehungen - und seien

diese rein innersprachlicher, syntaktischer und grammatischer Natur - auf.20

Problematisch wird sie ab dem Moment, wo ihre Metaphorizität vergessen
geht und man meint, mit den Worten die Dinge direkt zu erreichen, so wie

man sie mit Geld kaufen kann. In einer berühmten Passage in Über Wahrheit
und Lüge im aussermoralischen Sinn, weist Nietzsche auf die Folgen dieses

Vergessens hin. Er spricht von Wahrheiten, die Illusionen sind, „von denen

man vergessen hat, dass sie welche sind, Metaphern, die abgenutzt und sinnlich

kraftlos geworden sind, Münzen, die ihr Bild verloren haben und nun als

Metall, nicht mehr als Münzen in Betracht kommen."21 Dadurch verliert die

Sprache und mit ihr die Metaphern, die sich uneigentlich auf Dinge beziehen,

ihre Kraft, die wesentlich darin besteht, dass die Sprache selber auch ist
und in ihrer materiellen Opazität nicht nur als transparentes Medium dem

Sinntransport dient. Das Vergessen der Materialität der Sprache reduziert sie

auf ihren bloßen Verkehrswert in der Mitteilung.
Von diesem Vergessen handeln auf paradoxe Weise auch die drei ersten

Verse des Gedichts von Czernin. Der Ausdruck „aller Ort ist abgegriffen"
ist unüblich. Normalerweise sagt man von den Wörtern, sie seien abgegriffen.

Durch diese schiefe Wendung wird die abgenutzte Münzenmetapher
wieder erinnert und belebt. Zudem hebt der innere Reim „ort"/„wort" die

20 Diese Vorstellung versuchte z. B. Mallarmé mit seinem „Le Livre" gewidmeten
Projekt zu realisieren. Es hätte alle Beziehungen der Welt sprachlich erfassen

sollen. Vgl. Jacques Scherrer. Le „Livre" de Mallarmé. Paris: Gallimard, 1978.

Hans-Jost Frey bringt diesen Traum Mallarmés von einer universalen Textordnung

mit folgenden Worten treffend zum Ausdruck: „Weil das Material der

Sprache immer schon aus Beziehungen besteht, kommt die Beziehbarkeit nie

ans Ende, und die Sprache kann zu sich selbst in jenen Abstand treten, dessen

sie bedarf, um ihre eigene Sprachlichkeit sagen zu können. [...] [Literatur] kann

[...] nicht sein, was sie sagt, solange sie sagt, was sie ist." Sie müsste eine Sprache

sein, „die wäre, was sie sagt, und die doch gleichzeitig zu sagen vermöchte, was sie

ist!" Hans-Jost Frey. „Mallarmé über Sprache und Musik". Variations 20 (2012):
S. 24. Das Projekt Mallarmés der sprachlichen Erfassung und Darstellung der

Welt in all ihren möglichen Bezügen in „Le Livre" rückt die Sprache in die Nähe

der Musik.
21 Friedrich Nietzsche. „Über Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinn".

Kritische Studienausgabe. Hg. Giorgio Colli/Mazzino Montinari. München/
Berlin/New York: dtv/de Gruyter, 1988. Bd. 1. S. 881.



162 Marco Baschera

klangliche Nähe der beiden hervor. Die Rede von abgegriffenen Orten'
verweist auf die bereits beschriebene Tendenz in der Globalisierung, dass Orte
in der digitalen Kodierung von 0-1 irgendwo und überall sein können: „es

hat sich soviel abgeschliffen" (v. 6).
Der Neologismus „vitalelan" (v. 4) erinnert an den ,élan vital' von Bergson,

für den Czernin sich insofern interessiert, als der französische Philosoph
den Bereich der Zeit den messenden und rechnenden Naturwissenschaften

entzogen hat und ihn an eine nur intuitiv erfahrbare ,durée' bindet, die neue

Zugänge zu Phänomenen wie Leben und Bewusstsein ermöglicht. Diese

philosophischen Bestimmungen Bergsons sind für Czernin interessant, weil sie

einen Zugang zur doppelten Aufmerksamkeit sowohl aufdas Gesagte als auch

auf das Sagen, die das poetische Reden auszeichnet, ermöglicht. Einerseits
steht „vitalelan" im Gegensatz zu „roboten im akkord". Wer robotet, arbeitet
wie ein computergesteuerter Roboter.22 Andererseits kann „vitalelan" durch
den Zusatz „roboten im Akkord" in Hinblick auf die polyphone Struktur
des Gedichts auch anders gelesen werden. Im Gedicht versammeln sich die

Reimwörter „wort", „bord" und „transport" zu einem sprachlichen Akkord.
Zudem kündigt „vitalelan" klanglich im nächsten Vers das Wort „sozialor-

gan" (v. 5) an. Dieser Begriffgeht aufden Neurologen Gerhard Hüther zurück.
Er thematisiert die Verschaltungen im heranwachsenden Hirn, in denen die

lebendigen Beziehungen zu andern Menschen verankert sind. „Unser Gehirn
ist also ein soziales Produkt und als solches für die Gestaltung von sozialen

Beziehungen optimiert. Es ist ein Sozialorgan."23 Dies erinnert an eine

Bemerkung Czernins: „Neurologenphilosophie ist Ohnmachtsphantasie!"24
Die Einsicht, dass Hirnfunktionen uns beherrschen, kann von niemandem
erfahren werden, weil solche Aussagen immer nur von außen in der

ErPerspektive erfolgen. Poetische Erfahrungen machen wir hingegen in der

Ich-Perspektive des Lesers. In der Poesie zählt die Erfahrung des Aussagens
selbst zu jener, die mitbedingt, ob wir die Aussagen für wahr halten. Aber
die Ich-Perspektive allein genügt nicht. Das Ich wird in der Poesie durch die

Erfahrung der Unbeherrschbarkeit des Aussagens in seinem Anspruch auf
Kontrolle gerade entthront und ironisiert!

„was uns trägt" (v. 7) - diese Wendung scheint in Zeiten der Globalisierung
im Bereich kommerzieller Trostbücher Hochkonjunktur zu haben25 - „ist

22 Das Wort .Roboter' stammt aus dem Tschechischen, wo es unter anderem Fron¬

arbeit bedeutet.

23 Gerhard Hüther. „Die Bedeutung sozialer Erfahrungen für die Strukturierung
des menschlichen Gehirns". Zeitschriftfür Pädagogik 50/4 (2004): S. 489.

24 Czernin. Meditationen zur Poesie (wie Anm. 14). S. 253.

25 Vgl. z.B. Steve Volke. Was uns trägt. Ein Trostbuch. Meissenheim: medialKern,
2018; Silke Gramer-Rottler. Was uns alle trägt: Die Kraft des Urvertrauens in
einer reizüberfluteten Welt. Güllesheim: Silberschnur, 2018.



Der Ort im Wort 163

längst geboten". Die klangliche Nähe von „geboten" zu „roboten" weist auf
eine dumpfe Mechanik hin, die „uns trägt" und die in dieser geläufigen Wendung

zum Ausdruck kommt. Dadurch tritt eine gewisse Sprachmechanik,
die unseren alltäglichen Sprachgebrauch regelt, in Opposition zum Titel, wo
einerseits von der intimen Nähe des inneren Worts die Rede ist, andererseits
aber auch von der Einsicht, dass der Träger des inneren Wissens nur insofern

ein sicherer Ort für dieses sein kann, als er, und mit ihm sein Wissen,
sich durch das Aussprechen in seiner scheinbaren Gewissheit und Identität
verändert. Das stumme In-sich-Bewahren eines unveränderlichen Wissens

setzt es dem verändernden Aussprechen aus. Aber gerade das Uberspielen
dieser in den gängigen Wendungen nicht bedachten, sprachlichen Brüchigkeit

verspricht unter anderem kommerziellen Erfolg: „ja das geld klingt in
der kassa" (v. 8). Das Vergessen der Sprachlichkeit - hier der Münzenmetapher

- scheint sich auszuzahlen. Die österreichische Variante von Kasse ist
„Kassa". Sie spielt klanglich bereits auf „Wasser" (v. 12) an und leitet dadurch
auch den Schluss des Gedichts ein, der im Zeichen des Flüssigen und der

Verflüssigung steht.

„kollegial mit allem", d.h. den gleichen Marktgesetzen wie alle verpflichtet,

„bin an Bord". Die paradoxe Vereinzelung des Weisen, der sein Wissen

mit sich herumträgt, zeigt sich wieder als Kontrast. Und der Ausfall des

Pronomens „ich" lässt nicht viel Gutes ahnen, „bin an bord" gewinnt etwas
formelhaft Unpersönliches und rein Funktionales. Weiter in der Wasser-

metaphorik verbleibend, heißt es in Vers 10: „denn der ozean ist eingeprägt".
Das SprachschifF, auf dem das Gedicht metaphorisch unterwegs ist, erinnert

an Baudelaire und an dessen dichterische Auseinandersetzung mit den

gesellschaftlichen Veränderungen im Paris des 19. Jahrhunderts, die er z. B.

im Sonett La musique als eine schwankende Fahrt auf einem „vaisseau qui
souffre [...] sur l'immense gouffre" beschreibt.26

„und andererseits der sinntransport" - ein Wort, dem die lateinische
Übersetzung von griechisch ,metaphorein' zugrunde liegt. Auch er ist
„eingeprägt". Die Münzenmetapher wird dadurch wieder in Erinnerung gerufen.
Im Wort „Sinntransport" wird zudem die sprachliche Seite des Gedichts
erinnert. So tritt in ihm das Wort ,Ort' wieder auf. Sprache findet in einem

S'mntransport statt, der seinerseits auf das Sprachgeschehen hinweist: „les

transports de l'esprit et des sens", wie es ganz am Schluss der Correspondances

von Baudelaire heißt.2, „Transports" kann im Französischen auf die Verbindung

von gedanklichen Inhalten und sinnlich erfahrbarer Worte bezogen
werden. Es kann aber auch eine mystische Verbindung der beiden Bereiche

von geistig und sinnlich, im Sinne einer Vision, bedeuten.

26 Charles Baudelaire. Œuvres complètes. Hg. Claude Pichois. Paris: Gallimard,
1975. Bd. l.S. 1-145 {= Les Fleurs du mal). Hier S. 68.

27 Ebd. S. 11.



164 Marco Baschera

„was blinkt, fallt nun ins wasser" (v. 12). .Blinkt' nimmt klanglich das

Motiv des Geldes wieder auf, das „klingt" (v. 8). Das Verb .blinken' ist etymologisch

mit .blank' verbunden, was auch bedeuten kann, dass man kein Geld
mehr hat. Was blinkt, zeigt eine Gefahr an, dass etwas misslingen oder ins
Wasser fallen könnte. Das Zeitadverb „nun" weist seinerseits aufein Geschehen

hin - ein Sprachgeschehen -, das Nu des sprachlichen in actu, das sich

dem Zugriffauf immer entzieht. Und damit kommt das Gedicht zu sich und

zugleich an sein Ende. Der „Verfasser" fällt nicht ins Wasser, sondern „in den
Wein". Der kalauerähnliche letzte Vers öffnet aufeine Koda, die als Form auf
das italienische Sonett verweist, wo sie oft in komisch-realistischer Weise ein
Gedicht abschließt: „und der ist auch der winzer", der seinerseits auf „münzer"

(v. 14) reimt. Der Verfasser und Münzer ist auch der Winzer. Wenn Letzterer

ins Fass seines eigenen Weins fällt, so fällt der Versuch des Verfassers, in
einer Art Selbstreferenz, sich selbst, gemäß der Bedeutung von ,Ver-Fasser',

im Gedicht zu erfassen, ins Wasser. Wie weiter oben vermerkt, ist ein Wort
nicht verortbar und eine Rede vermag nie ganz bei sich selbst zu sein. Das
heißt für das Gedicht, dass es sich selbst in seiner Ganzheit immer entzogen
ist. Aber der Entzug des sprachlichen Geschehens, der in der Selbstreferenz
des Gedichts erfahrbar wird, ist nicht nur das Scheitern einer Rückkehr auf
sich selbst, sondern kann auch eine Öffnung bedeuten. In Das andere Schloss

sagt Czernin Folgendes:

Selbstreferenz wird oft als Selbstzweck oder als Hinweis auf die Autonomie
des Kunstwerks verstanden. Sie ist aber vor allem ein Mittel, eine dynamische
und leibhafte Beziehung zu sonst zeichenlosen oder unzugänglichen
Gegenständen erfahren zu lassen; sie ist dann Moment einer Übertragung und damit
einer Suche oder eines Strebens. So kann sie sich etwa ansonsten zeichenfremde

Gegenstände anverwandeln oder ihnen durch diese anverwandelt werden.

f...] Selbstreferenz [ist] Übertragendes wie Übertragenes.28

Einerseits kann man die kalauerartige Erwähnung des Verfassers am Schluss
des Gedichts als einen Versuch verstehen, die Unbeherrschbarkeit des Textes

durch den Autor sprachlich auszudrücken. Oder wie Czernin sagt: „Die
Sprache verbirgt den Autor auch vor sich selbst."29 Andererseits kann die

mögliche Öffnung durch den Selbstbezug darin bestehen, dass das Gedicht

jene schockartige Erfahrung des Entzugs, die wir z. B. im Umgang mit dem

Internet täglich machen, sprachlich zu vermitteln versucht. „Omnia sua

secum portât" kann nämlich auch auf die Smartphones bezogen werden, die

wir ständig auf uns tragen. Sie stellen auf dem Netz ein Weltwissen, jederzeit

und überall abrufbar, zur Verfügung. Die technische Verfügbarkeit von
Wissen aller Art macht die materialistische Dialektik von Identität und

28 Czernin. Das andere Schloss (wie Anm. 16). S. 279.

29 Ebd. S. 45.



Der Ort im Wort 165

Veränderung im sprachlichen Vollzug vergessen. Sie globalisiert den
instrumenteilen Umgang mit Sprache und Wissen sprichwörtlich. Der schnelle

Griff zum digitalen Apparat und das flüchtige Rutschen der Finger auf dem

gläsernen Bildschirm verdrängen die sinnliche Erfahrung von Sprache, die
ihrerseits ein genaues Hinhören und Hinschauen, Geduld und das Ablassen

von hastigen Griffen nach Informationen verlangt.30
Das Gedicht von Czernin, das in vielfältiger Weise die sprachlichen Folgen

der Globalisierung zur Sprache bringt, öffnet zugleich auf eine ganz
andere Form des sich flüchtig Entziehenden, das einerseits durch die Darstellung

zu einem sinnlich erfahrbaren Teil des Gedichtes wird und andererseits

an dessen grundsätzliche Offenheit erinnert. Es bleibt der doppelten
Aufgabe des Orpheus-Mythos verpflichtet und stellt eine poetische Form des

Umgangs mit dem „Fehlen alles Festen" und des sich ständig entziehenden

sprachlichen Vollzugs dar. Im Unterschied dazu schüttet das digitale Netz,
das Globales und Lokales in der Differenz von 0-1 abstrakt und zugleich
gespenstisch vereint und der sinnlichen Erfahrbarkeit entzieht, diesen ort-
und zeitlosen Riss zu. Abgedichtet von sinnlichen Erfahrungen droht die

Gefahr, dass alle Sprachen und die Menschen mit ihnen aufdem Netz haltlos
rutschen. In einem gewissen Sinne beziehen sich Gedichte vielleicht besser

und präziser auf die Welt als das auf dem digitalen Netz verfügbare Wissen.

Obwohl sie auch Teil des digitalen Netzes sein können und vielleicht

sogar auf einem Computer als Schreibmaschine verfasst wurden, heben sie

sich trotzdem vom flüchtigen Umgang mit Sprache ab, der die ubiquitäre
Kommunikation auf dem Internet prägt.31 Da sie „Übertragendes wie auch

30 Das .Handy' wird sowieso meistens neben anderen Verrichtungen wie Gehen,
Reden, Essen, Kochen usw. verwendet. „Es gibt zwei menschliche Hauptsünden,

aus welchen sich alle andern ableiten: Ungeduld und Lässigkeit. Wegen
der Ungeduld sind sie aus dem Paradies vertrieben worden, wegen der Lässigkeit

kehren sie nicht zurück. Vielleicht aber gibt es nur eine Hauptsünde: die

Ungeduld. Wegen der Ungeduld sind sie vertrieben worden, wegen der Ungeduld

kehren sie nicht zurück!' Franz Kafka. „Betrachtungen über Sünde, Leid,
Hoffnung und den wahren Weg". Hochzeitsvorbereitungen aufdem Lande und
andere Prosa. Hg. Max Brod. Frankfurt am Main: S. Fischer, 1980. S. 30.

31 In seinem berühmten Text über den Laokoon erinnert Lessing an die Differenz
in der Wahrnehmung zwischen Bild und Text. Während die Malerei die Dinge
in einem räumlichen Nebeneinander anordnet, erscheinen die Buchstaben und
Wörter im Text in einem Nacheinander, das durch die Lektüre zeitlich aktualisiert

wird. Vielleicht hat das zumeist flüchtige und hastige Lesen und Schreiben

auf dem Netz etwas damit zu tun, dass Texte immer auf Ü/Wschirmen erscheinen.

Bevor ein Bild detailliert betrachtet wird, wird es als ein Ganzes erfahren,

was beim Text gerade nicht der Fall ist. Dieser primordiale Drang zum Ganzen

verleiht möglicherweise dem Lesen und Schreiben auf dem Computer jene
Hast, die den Ort im Wort vergessen macht. Um ein Gedicht, wie z. B. jenes von



166 Marco Baschera

Übertragenes" zugleich sind, bringen sie das dynamische Nicht-Identische
der Gedichte, die Tatsache, dass sie Gegenstand der Rede und poetische
Rede zugleich sind, zum Tragen. Einerseits gehören sie zur Welt und
andererseits stellen sie den Weltbezug sprachlich immer erst her.

Czernin, genau zu lesen, ist es wohl unabdingbar, den Text auszudrucken, um
das Gedicht in der genauen Analyse als dichtes Ganzes verschiedenster ineinander

gewobener Sinn- und Klangschichten zu entfalten.


	Der Ort im Wort : poetologische Überlegungen zum Verhältnis von global und lokal in Texten von Franz Josef Czernin

