
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2022)

Heft: 51: Literarische Glokalisierung = Glocalisation littéraire = Literary
glocalization

Artikel: Global und lokal : Sprachen und Übersetzung, Weltliteratur, Weltpoesie,
Komparatistik

Autor: Fries, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1074480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas Fries

Global und Lokal

Sprachen und Übersetzung, Welditeratur, Weltpoesie,
Komparatistik

Roland Robertson utilise le terme « glocalisation » en vue d'une critique systématique

et historique de la « globalisation ». Afin d'appliquer ses réflexions sur la

littérature, il faut tenir compte de la différence fondamentale entre nombres (qui se

prêtent facilement à la globalisation) et mots (qui s'y refusent ou demandent une
traduction souvent difficile) - et par conséquent entre les disciplines se basant sur les

nombres et celles se basant sur les mots. Pour Wilhelm von Humboldt, le problème
de la traduction (le traduisible et l'intraduisible, compréhension et non-compréhension

simultanées) se pose même dans la communication entre personnes parlant la

même langue ou le même dialecte. Cette théorie de la langue s'oppose systématiquement

à l'idée d'une langue universelle que beaucoup d'auteurs du 18e siècle et
de la Révolution considéraient comme condition préalable du progrès des sciences

et de la politique. La comparaison entre les théories linguistiques de Locke et de

Rousseau permet d'approfondir et d'élargir cette opposition. L'œuvre de Rousseau

sert d'exemple d'une littérature qui s'ouvre sur le monde entier (en s'adressant

aux hommes en général) et qui se voit en même temps forcée de se replier dans des

mondes beaucoup plus petits et dans une théorie de la pluralité originaire des

langues. Il revient à la Littérature comparée de mettre en doute l'idée d'une « littérature

globale » en y opposant le fait de la globalité de la poésie : son existence, en

langues et poétiques différentes, dans tous les pays et pour tous les individus,
indépendamment de toute propagation globale.

L'art de la civilisation tend sans cesse à rendre tous les hommes semblables en

apparence etpresque en réalité; mais l'esprit et l'imagination seplaisent dans
les différences qui caractérisent les nations; les hommes ne se ressemblent entre

eux quepar l'affectation ou le calcul; mais tout ce qui est naturel est varié.

Germaine de Staël1

,Glokalisierung': Sprachen und Literaturen

In seiner provokativen BegrifFsklärung versteht Roland Robertson die ,Glo-

kalisierung' als präzisierende Reflexion (oder auch als Verunsicherung) des

Begriffs der .Globalisierung':

1 Madame de Staël. Corinne ou l'Italie [1807]. Œuvres. Hg. Catriona Seth et al.

Paris: Gallimard (Pléiade), 2017. S. 1003-1458. Hier S. 1014.



50 Thomas Fries

From my standpoint the concept ofglobalisation has involved the simultaneity

and the inter-penetration ofwhat are conventionally called the global and

the local, or - in a more general vein - the universal und the particular. [...]
[I] t may even become necessary for me (and others) to substitute occasionally
the term ,glocalisation' for the contested term .globalisation', in order to make

my, or our, argument more precise.2

Bereits die verallgemeinernde Parenthese dieses Zitats („or - in a more general

vein - the universal and the particular") weist darauf hin, dass von der

Verunsicherung global/lokal weitere fundamentale Begrifflichkeiten betroffen

sind (z.B. Gesamtheit/Teil, Welt/Kosmos, Raum/Zeit): Es geht um
Vergrößerung und Verkleinerung des Orientierungsrahmens als wechselseitig
aufeinander bezogene Denk- und Sprachprozesse. Aufdiskretere Weise zeigt
sich auch, dass es bei der Übersetzung der englischen Terminologie
(„universal"/„particular") in andere Sprachen Verschiebungen gibt. Des Weiteren
stellt sich die Frage, wie die Alternative „my, or our, argument" und damit
das ,wir' des wissenschaftlichen Textes zu beurteilen ist, offensichtlich ist
da eine solche Vergrößerung bereits wirksam (und sehr häufig). Schließlich
stellt Robertson an anderer Stelle in Zweifel, dass es sich bei der .Globali¬

sierung' um ein spezifisch .modernes', gar .postmodernes' Phänomen
handelt3 und bietet im Gegenzug einen historischen Entstehungsrahmen für ein
Weltbewusstsein zwischen dem „Traum der Aufklärung für eine universale
rationale Gesellschaft"4 und dem Wiener Kongress mit der internationalen
Ordnung, die sich aus diesem ergab. Als Konsequenz werden einerseits die

„mächtigen Strömungen der Romantik, welche die Welt durchrauschten"
und andererseits die „industriellen und kommunikationstechnischen
Revolutionen" genannt.5

2 Roland Robertson. „Globalisation or glocalisation" [1994]. The Journal of
International Communication 18/2 (2012): S. 191-208. Hier S. 196. - Die unmittelbare

ökonomische Bedeutung von „glocalisation" als „micro-marketing" („diversity

sells") nennt Robertson zwar, ihn interessiert jedoch die „allgemeine Idee",
die im Terminus zum Ausdruck kommt. - Alle Übersetzungen in diesem lext
stammen von mir.

3 Vgl. ebd. S. 195: „In any case, we should become much more historically conscious
of the various ways in which the deceptively modern, or postmodern, problem of
the relationship between the global and the local, the universal and the particular
and so on, is not by any means as unique to the second half of the twentieth
century as many would have us believe!"

4 Ebd. S. 199. Robertson zitiert hier Benjamin R. Barber.

5 Ebd. S. 201. Hier bezieht sich Robertson aufPaulJohnsons The Birth oftheModern

(Titel im Text falsch zitiert) und schließt: „[Johnson] raises significant issues

concerning the development ofconsciousness of the world as a whole, which was
largely made possible by the industrial and communicative .revolutions', in the one
hand, and the Enlightenment, on the other."



Global und Lokal 51

Robertsons Fragen wie Zweifel und auch sein historisches Argument,
die unter dem Titel .Glokalisierung' eingebracht werden, sind auch für
die Literaturwissenschaft relevant. Allerdings muss sie diese Fragen auf der
Basis ihrer eigenen Voraussetzungen zu klären versuchen. Die Sprachlichkeit

der Begriffe, die beim Versuch der Übersetzung sofort bewusst wird6,
behandelt Robertson nicht direkt (er spricht von ,Kommunikation'), doch
für die Beziehung von Teil und Gesamtheit (als Verallgemeinerungen von
lokal/global) kommen in verschiedener Terminologie ganz verschiedene

Konzepte von .Globalisierung' zum Ausdruck, deren Nicht-Übereinstimmung

Robertson unterstreicht: die Gesamtheit als Summe der Teile oder
aber als wechselseitige Bezogenheit (.interconnectedness), wechselseitige
Penetration (,inter-penetration'), Homogenisierung, Standardisierung,
Fusion, Kompression (Verdichtung!) usw. Das Thema (die Gesamtheit als

Summe der Teile) entstammt der Mathematik und ist grundlegend für die
Ökonomie, die folgenden unabschließbaren Variationen resultieren aus den

Begriffsfeldern in und zwischen den Sprachen. Oder ist es umgekehrt: Ist
die Gesamtheit als arithmetische Zahl oder als geometrische Figur (Mathematik,

Naturwissenschaften, Marktwirtschaft) ein Spezialfall in einem sehr

breiten Spektrum von sprachlichen Bezugsmöglichkeiten von Gesamtheit
und Teil, Groß und Klein?

Ich möchte im Folgenden - im von Robertson gesteckten historischen
Rahmen zwischen Aufklärung (18. Jahrhundert) und Wiener Kongress
(1815 und unmittelbare Folgezeit) - zuerst aufden Unterschied von Zahlen
und Wörtern bzw. von Gleichung und Vergleichung eingehen und diesen

Unterschied mit der Gegenüberstellung einer universalistisch ausgerichteten
Sprachtheorie (Locke im Anschluss an Newton) und einer poetischen Theorie

der Sprache« (Rousseau) vertiefen. Abschließend werde ich die Begriffe
.Weltliteratur' und Weltpoesie' unterscheiden und verstreut einige Hinweise
zur Geschichte der Komparatistik geben, für welche diese Fragen eine iden-
titätsstiftende Bedeutung haben.

Zahlen und Wörter, Gleichungen und Vergleichungen

Ein flüchtiger Blick auf die einzelnen Bereiche der Universität zeigt, dass die

Globalisierung in jenen Bereichen, die vorwiegend mit Zahlen und
Gleichungen operieren (Mathematik, Physik, Statistik, angewandte Ökonomie

usw.), kein grundsätzliches Problem darstellt. Eine mathematische Operation

6 Vgl. dazu den Artikel „Welt" (Pascal David) und darin (encadré) die Ausführungen

von Barbara Cassin zu „kosmos" und „tout et ensemble". Hg. Barbara Cassin.

Vocabulaire européen desphilosophies. Dictionnaire des intraduisibles. Paris: Robert,
2004. S. 1390-1396.



52 Thomas Fries

gilt überall aufder Welt, und Einsteins Formel für die Äquivalenz von Masse

und Energie (E — mr nicht nur global, sondern auch kosmologisch. Ja, man
könnte sagen, dass die Dimensionen des sehr Großen (wie aber auch des sehr

Kleinen) für die Menschen überhaupt nur durch Zahlen zugänglich sind.

Nimmt man beides zusammen (die allergrößte und die allerkleinste Dimension),

steht der Mensch wieder irgendwo in der Mitte, vor seinem Schreibtisch

mit einem kriechenden Marienkäfer und dem Blick zum Fenster hinaus

ins Weite. Das Vermögen, in übergroßen Mengen denken, diese erfassen und

mit ihnen vielfältig handeln zu können, begründet den Fortschritt, dessen

ungeheure Ausdehnung und Ambivalenz (Produktion und Zerstörung) an
dieser Stelle nicht begründet werden müssen. Alles Einzelne ist darin nur
von relativer, oft verschwindender Bedeutung.

Mit jenen Bereichen, die auf Wörter angewiesen sind (Recht, Theologie,
Politologie, Philologie, Geschichte usw.), verhält es sich anders, sie basieren

nicht auf Gleichheit, sondern auf Differenz und Vergleichung, oft schon im
Kleinsten: im einzelnen Wort wie beim einzelnen Sprecher. Wilhelm von
Humboldt schreibt in der ersten Einleitung zum Kawiwerk:

Die Rückwirkung des Einzelnen auf die Sprache wird noch einleuchtender,

wenn man, was zur scharfen Begränzung der Begriffe nicht fehlen darf,
bedenkt, dass die Individualität einer Sprache (wie man das Wort gewöhnlich
nimmt) auch nur vergleichungsweise eine solche ist, dass aber die wahre
Individualität nur in dem jedesmal Sprechenden liegt. Erst im Individuum erhält
die Sprache ihre letzte Bestimmtheit, und dies erst vollendet den Begriff. Eine
Nation hat freilich im Ganzen dieselbe Sprache, allein schon nicht alle Einzelnen

in ihr, wie wir gleich im Folgenden sehen werden, ganz dieselbe, und geht
man noch weiter in das Feinste über, so besitzt wirklich jeder Mensch seine

eigne. Keiner denkt bei dem Wort gerade das, was der andre, und die noch so

kleine Verschiedenheitzittert, wenn man die Sprache mit dem beweglichsten aller
Elemente vergleichen will, durch dieganze Sprachefort. Bei jedem Denken und
Empfinden kehrt, vermöge der Einerleiheit der Individualität, dieselbe
Verschiedenheit zurück, und bildet eine Masse aus einzeln Unbemerkbarem. Alles
Verstehen ist daher immerzugleich ein Nicht-Verstehen, eine Wahrheit, die man
auch im praktischen Leben trefflich benutzen kann, alle Übereinstimmung in
Gedanken und Gefühlen zugleich ein Auseinandergehen7

Für Humboldt unterscheiden sich somit nicht nur verschiedene Sprachen

(und die ,Nationen', als Sprachgemeinschaften verstanden), sondern auch

7 Wilhelm von Humboldt. „Über die Verschiedenheiten des menschlichen Sprachbaus"

[1827-1829], Gesammelte Schriften. Bd. VI/1. Hg. Albert Leitzmann. Berlin:

Behr 1907. S. 111-303. Hier S. 182f. [meine Hervorhebungen], - Vgl. grundlegend

dazu Hans-Jost Frey. „Übersetzung und Sprachtheorie bei Wilhelm von
Humboldt" [1997]. Ders. Die Autorität der Sprache. Lana/Wien/Zürich: Howeg,
1999. S. 121-146.



Global undLokal 53

jede Sprache in Bezug auf ihre Sprecher: Jeder Mensch hat seine eigene
Sprache (Dialekt, Soziolekt, Idiolekt), die sich wiederum aus und in dem

Gegensatz zur Allgemeinsprache bildet und auf diese mit jeder Abweichung
in Reden und Verstehen einwirken kann. Sprache entsteht, besteht und
vergeht fortlaufend, „Nicht-Verstehen" und „Auseinandergehen" sind für diesen

Vorgang (der Entwicklung der Sprache wie der Sprache des Einzelnen)
konstitutiv. Insofern stehen die Wörter in Bezug auf ihren Gebrauch durch
die Sprecher nicht in einem Verhältnis der Gleichheit bzw. Ungleichheit
(wie die Zahlen), sondern der Vergleichbarkeit bzw. Unvergleichbarkeit.
Anders als die Zahlen, die von der Gleichheit ausgehen (1 1), sind die

Wörter bereits sich selbst nicht gleich, sie sind, um Humboldts Ausdrucksweise

zu gebrauchen, nur „vergleichungsweise" gleich, also gleich, ähnlich
und ungleich im Modus des Vergleichs. Das Ganze ist in diesem sprachlichen
Vorgang des Verstehens und Nicht-Verstehens gleichsam immer nur in der

Erweiterung (im „beweglichsten aller Elemente") gegeben.

Die Reflexion auf die Praxis des Vergleichs nenne ich, mit einem Terminus,

der im Englischen und in den romanischen Sprachen schon häufiger
verwendet wird, Komparatismus.8 Dieser hat weitreichende historische
Wurzeln9 und bestimmt als allgemeines Verfahren maßgeblich ganz
verschiedene Bereiche von Wissenschaft und Kultur - eben all jene, die primär
aufWörter angewiesen sind. Die Komparatistik behandelt den Komparatismus

in den Bereichen von Sprachen und Literaturen.
Ganz im Gegensatz dazu befinden sich jene Sprachphilosophien der

Aufklärung, die sich am „Traum einer perfekten Sprache"10 orientieren.
Wie andere Philosoph(inn)en und Wissenschaftler des 17. Jahrhunderts
verfolgte auch der junge Newton, frustriert über „das Verschiedene und
das Willkürliche" von Sprachen und Dialekten, in Oxford das Projekt „Of
an Universall [sic] Language".11 Universal bis heute wurden dann freilich

8 Vgl. dazu Renaud Gagné. „Introduction: Regimes of Comparatism". Regimes of
Comparatism. Frameworks of Comparatism in History, Religion and Anthropology.

Hg. Renaud Gagné et al. Leiden: Brill, 2019. S. 1-17. Hier S. 1: „Comparatism

is reflexive comparison. All societies make comparisons; but comparatism
includes a reflection on the process ofcomparison, a recognition of the ordering
of knowledge that comparison entails."

9 Vgl. dazu Anthony Grafton. „Comparisons Compared. A Study in the Early
Modern Roots ofCultural History". Ebd., S. 18-48.

10 Umberto Eco. La ricerca délia linguaperfetta nella cultura europea. Roma-Bari:

Laterza, 1993. S. 315.

11 Vgl. Ralph W. V. Elliot. „Isaac Newtons ,Of an Universall Language'". Modem

Language Review 52/1 (1957): S. 1-18. (Die Wiedergabe von Newtons Manuskript

S. 9-18, die zitierte Stelle am Anfang.) - Vgl. dazu John Maxwell Coetzee.

„Newton and the Ideal of a Transparent Scientific La.ngua.gc".Journal ofLiterary
Semantics 11 /1 1982): S. 3-13. Vgl. allgemein zum Projekt der Universalsprache



54 Thomas Fries

seine Pbilosophiae Naturalis Principia Mathematica (1687), in Lateinisch
als der damals universalen Gelehrtensprache der Res publica litteraria abge-
fasst.12 John Lockes drei Jahre später publiziertes Werkel« Essay Concerning
Human Understanding postuliert im Kap. II/4 „OfNumber" die Einheit der
Zahl Eins als einfachste und wahrhaft universale Grundidee, aus der sich, auf
der Basis von mathematischen Prinzipien, alle weiteren ,Ideen' deduzieren
ließen:

Amongst all the ideas we have, as there is none suggested to the mind by more

ways, so there is none more simple, than that ofunity, or one; it has no shadow

of variety or composition in it; every object our senses are employed about,

every idea in our understandings, every thought of our minds, brings this idea

along with it. And therefore it is the most intimate to our thoughts, as well as

it is, in its agreement to all other things, the most universal idea we have. Fur
number applies itself to men, angels, actions, thoughts: everything that either
doth exist, or can be imagined.
By repeating this idea in our minds, and adding the repetition together, we
come by the complex ideas of the modes of it. Thus, by adding one to one,
we have the complex idea of a couple; by putting twelve units together, we
have the complex idea of a dozen; and of a score, or a million, or any other
number.13

Lockes sprachliche Formulierung der Induktion und Deduktion des Zahlensystems

(Fortfahren mit der Erzählung, Orientierung am Kompass der Sprache)

weist aber implizit bereits auf die Schwierigkeiten bei der Übertragung
des Zahlenmodells auf die Sprache hin:

So that he that can add one to one, and so to two, and so go on with his tale,

taking still with him the distinct names belonging to each progression, and so

again, by subtracting an unit from each collection, retreat and lessen them, is

capable of all the ideas of numbers, within the compass ofhis language, or for
which he hath names, though not perhaps, ofmore.14

im 17. Jahrhundert: Eco. La ricerca délia lingua perfetta (wie Anna. 10). S. 224-

313 Kap. 10-14); John Harold Leavitt. Linguistic Relativities. Language
Diversity and Modern Thought. Cambridge: Cambridge University Press, 2010.
S. 30-53 Kap. 2).

12 Zur Textualität der Principia vgl. Coetzee. Newton and the Ideal of a Transpa¬

rent Scientific Language (wie Anm. 10).

13 John Locke. An Essay Concerning Human Understanding [1690]. Hg. John W.
Yolton. London: Dent, 1972. 2 Bände. Bd. I. S. 167.

14 Ebd. S. 169.



Global undLokal 55

Im Gegensatz zum kurzen Kapitel „Of Number" beanspruchen dann die

Ausführungen zu den „Words" ein ganzes Buch (III, Kap. 1-11).15 In diesem

nehmen „Unvollkommenheit" und „Missbrauch der Wörter" einen zentralen

Platz ein16 und formulieren das zentrale Anliegen von Locke, nämlich
ein Programm zur Berichtigung der Sprache in ihrer Anwendung: „Of the
Remedies of the Forgoing Imperfections and Abuses" (Kap. III/11), mit
einer Reihe von Forderungen und Empfehlungen. Lockes (im Anschluss

an Newton) formulierte Annahme eines idealen Zeichensystems der Zahlen

und eines defizitären und immer wieder der Berichtigung bedürftiger
der Wörter prägt die eine Linie des (sprach)philosophischen Denkens des

18. Jahrhunderts - und natürlich weit über dieses Denken hinaus, wenn man
nur etwa die Zahlengläubigkeit vieler sozialwissenschaftlicher Untersuchungen

bedenkt. Die Vorstellung eines zu perfektionierenden Sprachgebrauchs

prägt auch die meisten Sprachartikel der Encyclopédie}1
Auf drei Aspekte, die im bisher Gesagten gewissermaßen nur nebenbei

zur Sprache kamen, im Hinblick aufdie Komparatistik aber wichtig sind, sei

besonders hingewiesen.
(1) Humboldt versteht,Nation als Sprachgemeinschaft; dieses Verständnis

liegt dem 18. Jahrhundert viel näher als der Zeit nach 1815, als .Nation'
und .Staat' immer mehr ineinander verschmelzen.18 Die Nationalsprachen
entwickeln im 18. Jahrhundert eine stärkere Ausdrucksfähigkeit auch für
wissenschaftliche Texte (was sich schon im Gegensatz zwischen Newtons
Latein und Lockes Englisch zeigt), das Französische kann das Lateinische

nur sehr bedingt als neue Gelehrten-Universalsprache ablösen. Damit treten

die Nationalsprachen in verschiedenen Bereichen in ein Verhältnis von
Parallelität, Differenz, Konkurrenz, Komplementarität usw. An die Stelle
des älteren (zeitlichen) Vergleichens von Anciens und Modernes tritt immer
mehr der (räumliche und simultane) Vergleich zwischen den Nationalsprachen

Englisch, Französisch, Deutsch, Italienisch.
(2) Die Res publica litteraria des 16. und 17. Jahrhunderts verstand

sich mit dem Latein als ideale internationale Gemeinschaft, durchaus mit
politischen Prinzipien.19 Reinhart Koselleck und Jürgen Habermas haben

15 Ebd. Bd. II.S. 9-120.
16 Vgl. ebd. Bd. II. S. 76-105: „Of the Imperfection ofWords" Kap. III/9), „Of

the Abuse ofWords" Kap. III/10). Zum Missbrauch der Wörter zählt Locke

auch deren figurativen Gebrauch.

17 Vgl. Eco. La ricerca della lingua perfetta (wie Anm. 10). S. 289-313 Kap. 14:

„Da Leibniz all 'Encyclopédie").
18 Humboldt versteht zum Beispiel die Basken als eine .Nation', aufgeteilt in zwei

Gebiete, die zum spanischen bzw. französischen .Staat' gehören.

19 Vgl. dazu die Proklamation von Pierre Bayle zu der von ihm geschaffenen Zeit¬

schrift Nouvelles de la République des Lettres (Bd. I. Amsterdam: Henry Desbor-

des, 1684).



56 Thomas Fries

eindrücklich gezeigt, wie diese (geheimen) Parallelstaaten zu Trägern der

politischen Ideen der Revolution wurden.20 Die Institutionen der Res publica

litteraria sind im 18. Jahrhundert unter anderem die Coffee-Houses und
Clubs in England und die Gelehrtenrepublik in Deutschland, vor allem aber
die Salons in Frankreich und später in Berlin, die unter der Ägide einer Frau
standen und damit die ausschließlich männlich besetzte Republica litteraria
für die Frauen öffneten.21 Im Salon werden Ideen gemeinsam entwickelt, es

entsteht ein personelles Bezugsnetz, in welchem nicht nur Ideen, Konzepte
und Disziplinen in einen auf Vergleichen basierenden Wettstreit treten,
sondern auch deren Träger(innen). Der von berühmten Frauen angebotene
Salon bringt an fixen Orten und Wochentagen alle bedeutenden Intellektuellen

der französischen Aufklärung zusammen. Er ist von der Kunst der
Konversation geprägt - und unterscheidet sich damit grundsätzlich von der
intellektuellen Arbeitsweise an der Universität.

(3) Die Idee einer Universalsprache tritt gegenüber der Vorstellung der

zu perfektionierenden Sprache in den Hintergrund und wird im 18.
Jahrhundert von weniger renommierten Autor(inn)en vertreten als in der Zeit
davor.22 Von Bedeutung sind jedoch die Erfindung der Gebärdensprache für
die Taubstummen durch den Abbé de l'Épée nach 1770 und das Projekt des

Marquis de Condorcet im Anhang seiner Esquisse d'un tableau historique
des progrès de l'esprit humain (1794).23 Beide Projekte erlangen Bedeutung
im Zusammenhang mit den Bestrebungen der Französischen Revolution
nach einer Vereinheitlichung der Sprache (Französisch oder Universalsprache)

im Zeichen des Fortschritts und der Universalisierung.24 Der Ursprung
der Komparatistik ist im direkten Gegenzug zu diesen Bestrebungen zu
verstehen.

Den .universalistischen Theorien der Sprachregulierung stellen sich im
18. Jahrhundert die Theorien der sprachlichen Relativität (der
Unübersetzbarkeit der einzelnen Sprachen) entgegen, vertreten u.a. durch Vico,
Larny, Condillac, Rousseau, Hamann und Herder. Diese stellen das Primat
des Denkens gegenüber den Sprachen und damit deren Beherrschbarkeit in

20 Vgl. Reinhart Koselleck. Kritik und Krise. Eine Studie zur Parthogenese der bür¬

gerlichen Welt [1959]. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1973; Jürgen Habermas.
Strukturwandel der Öffentlichkeit [ 1962], Neuwied: Luchterhand, 1965.

21 Vgl. Dena Goodman. The Republic ofLetters. A Cultural History ofthe French

Enlightenment. Ithaca: Cornell University Press, 1994.

22 Vgl. Eco. La ricerca della lingua perfetta (wie Anm. 10). S. 289-313.
23 Präsentation durch: Gilles Gaston Granger. „Langue universelle et formalisation

des sciences. Un fragment inédit de Condorcet". Revue d'histoire des sciences et de

leurs applications 7/3 (1954): S. 197-219.

24 Vgl. Sophia A. Rosenfeld. „Universal Languages and National Consciousness

during the French Revolution". Hg. David A. Bell et al. La Recherche Dix-huitiè-
miste/Eighteenth-Century Research. Paris: Champion, 1999. S. 119-131.



Global und Lokal 57

Frage. Man könnte (nicht nur vom Ursprung her, der in der Poesie gesehen

wird) von einer poetischen Sprachtheorie sprechen.25 Ich will sie mit Rousseau

zur Darstellung bringen.

Rousseau: global und lokal, Schweiz und Welt

Der Gegensatz von ,lokal' und ,global' und dessen Vermittlung prägt Rous-

seaus weltberühmte Werke zwischen 1749 und 1762 durchgehend. Seine

zweite preisgekrönte Abhandlung, der Discours sur l'origine et les fondements

de l'inégalité parmi les hommes (1754)26 beginnt mit einem „feierlichen

dreifachen Portikus"27 von Widmung, Vorwort und Exordium.28 Die

Widmung richtet sich an die République de Genève" (die Rousseau 26 Jahre

zuvor verlassen hatte), das Vorwort definiert für die Abhandlung eine

anthropologische Grundlage (die Untersuchung der „constitution humaine")
und eine Zielsetzung („faire naître notre bonheur des moyens qui semblaient
devoir combler notre misère"), und das Exordium wendet sich schließlich
direkt an den Menschen: „O Homme, de quelque contrée que tu sois, quelques

soient tes opinions: voici ton histoire telle que j'ai cru la lire, [...]" Die
kühne Anrede an den Menschen als globales Gattungswesen ist geerdet im
Ort seiner Herkunft und im Bekenntnis zur republikanischen Verfassung der

Stadt Genf.29 Und das stolze „citoyen de Genève" hat Rousseau, um seinem

„Vaterland Ehre zu machen"30, für weitere Werke, die er zwischen 1749 und

25 Vgl. dazu Frey. Übersetzung und Sprachtheorie (wie Anm. 7). S. 11 : „Es gibt aber

Redehaltungen, welche, anders als die wissenschaftliche, die letzdiche Unbe-
herrschbarkeit der Sprache durch das Denken nicht abwehren, sondern auf die

Autonomie des Denkens verzichten und es in irgendeinem Maße der Autorität
der Sprache anvertrauen. Das geschieht nirgends offener und stärker als in der

Dichtung."
26 Jean-Jacques Rousseau. Discours sur l'origine et lesfondements de l'inégalitéparmi

les hommes. Œuvres complètes [im Folgenden als OC\. Hg. Bernard Gagnebin
et al. Paris: Gallimard (Pléiade), 1959-1995. Bd. III. S. 109-223.

27 Jean Starobinski in seiner Einleitung zum Text des Discours (ebd., S. XLII-LXXI,
hierS. LH).

28 Vgl. OC. Bd. III. S. 111-121, 122-127 und 131-133.

29 Dass Rousseau den damals aktuellen Zustand der Republik nicht richtig ein¬

schätzte und nach der angeordneten Verbrennung des Contrat social und des

Émile in Paris und Genf später schließlich selbst auf sein Bürgerrecht verzichtete,

spielt hier keine Rolle. Vgl. Marcel Raymond: „Rousseau et Genève". Hg.
Samuel Baud-Bovy et al. Jean-Jacques Rousseau. Neuchâtel: Baconnière, 1962.

S. 225-237.
30 So im zweiten Vorwort zur Nouvelle Héloïse (OC. Bd. II. S. 133), dort allerdings

scheinbar negativ, weil mit dem Liebesroman keine Ehre zu machen sei.



58 Thomas Fries

1762 „von dem Menschen, an die Menschen"31 geschrieben hat (die beiden

Discours, Du contrat social) verwendet. Die globalisierende Anrede an die
Menschheit und das Schrifttum mit globalem Anspruch auch in zeitlicher
Hinsicht (Menschheitsgeschichte) brauchen eine lokalisierende Erdung,
und die Erdung in Genf setzt ein relativierendes Modell in die Diagnose
der immer weiter zunehmenden Ungleichheit als globales Prinzip dieser

Geschichte, die Rousseau nicht weniger konsequent vertritt als der moderne
Ökonom.32

Im späteren Essai sur l'origine des langues33 führt Rousseau diese zunehmende

historische Schieflage auf eine kosmologische Ursache zurück (mit
der Ekliptikschiefe der Erde) und setzt die Weltachse (als,globe') in einen

Gegensatz zur Achse des Universums (,univers'): Die zunehmende Neigung
der Erdachse gegenüber der Erdbahn (als Achse des Universums)34 bewirkt
neben dem Jahreszeitenwechsel Klimaveränderungen, Migrationsbewegungen

und Selbstzerfleischung unter den Menschen - aber auf der anderen
Seite auch Menschenverbindung in Liebe und Fest. Diese Steigerungsmöglichkeiten

im Guten wie im Schlechten heben die Sprache über die Kommunikation

hinaus (die, so Rousseau, auch ohne Wörter möglich und manchmal

wirksamer ist) und verbinden sie mit der Musik.35

Rousseau ist nicht nur Schweizer Weltautor in dem Sinne, dass er sich,

aus der Schweiz (Genf) heraus, auf die Menschheit in der ,Welt' monde',
,globe') im Universum bezieht und von allen Schweizer Autor(inn)en die

größte Verbreitung in der ,Welt' hat, sondern auch in dem Sinne, dass seine

31 „C'est de l'homme que j'ai à parler, et la question que j'examine m'apprend que je
vais parler à des hommes [...]." {OC. Bd. III. S. 131) „Quand j'ai tâché de parler
aux hommes [...]" OC. Bd. II. S. 17.

32 Vgl. Erik S. Reinert. How Rich Countries Got Rich and Why Poor Countries

Stay Poor. London: Constable, 2007.
33 OC. Bd. V.S. 371-429.
34 Vgl. ebd. S. 401 : „Celui qui voulut que l'homme fut sociable toucha du doigt l'axe

du globe et l'inclina sur l'axe de l'univers. À ce léger mouvement je vois changer la
face de la terre et décider la vocation du genre humain [...]? - Diese Verbindung
noch deutlicher im Fragment „L'influence des climats sur la civilisation". OC.
Bd. III. S. 529-533. Hier S. 531: „Si l'écliptique se fût confondu avec l'équateur,

peut-être n'y eût il jamais eu d'émigration de peuple, et chacun, faute de pouvoir
supporter un autre climat que celui où il était né, n'en serait jamais sorti"

35 Der vollständige Titel des Essai lautet: Essai sur l'origine des langues où il estparlé
de la mélodie et de l'imitation musicale. Analog zu den drei rhetorischen Stilebenen

{genus humile, medium, sublime) gibt es die dreifache Wirkungsmöglichkeit
der Musik als reines Geräusch, als gefälliger Klang und als mitreißende Melodie:

Die Begeisterungsfähigkeit verbindet poetische Sprache und Musik allgemein

- aber auf je verschiedene Weise in den einzelnen Sprachen und Völkern
und für die einzelnen Menschen (was die eine begeistert, ist für den anderen

lediglich Geräusch usw.).



Global und Lokal 59

zentralen Schriften von 1750 bis 1762 immer wieder prospektiv zeigen, was
das Wesen der Schweiz ausmacht. Groß und Klein stehen bei ihm in einem

steten gespannten Wechselbezug, und die zunehmende Reduktion auf sich

selbst, die Rousseau nach seinen Schriften „an die Menschen" aufeiner „kleinen

Insel" als einzigartiges Gesetz seines Lebens erkennt36, ist die Kehrseite
der gewagten Wendung an die Menschheit.

Die beiden Romane Rousseaus behandeln den Gegensatz Kleinraum vs.

große Welt auf andere Weise - und zeigen nebenbei, dass die Gattung des

Romans das, was Robertson ,interconnectedness' und ,inter-penetration'
von global und lokal nennt, auf ideale Weise vorführen kann, allein schon
durch die Zoomwechsel des Erzählers. Den Liebesroman Julie ou La nouvelle

Héloïse schrieb Rousseau für die Menschen auf dem Lande, damit sich
diese ihres Lebens an Ort erfreuten und dem Drang zur Großstadt Paris

widersetzten (die Verstädterung wird bereits als großes soziales und kulturelles

Problem gesehen) - tatsächlich hatte der Roman aber in Paris seine größten

Erfolge und löste mit den in die Liebesbriefe eingewobenen
Landschaftsschilderungen und des Elysée von Ciarens eine ungeahnte Begeisterung für
den Genfersee und die Schweizer Alpen aus, die den Keim für den Tourismus
in die Schweiz legten.

Im Bildungsroman Emile ou de l'éducation wiederum kann Émile erst

,citoyen werden und die Liebe zur Heimat verstehen, nachdem er auf einer
Weltreise erfahren hat, dass es nirgendwo in der Welt eine gute politische
Ordnung gibt. Doch diese Heimat nach der Reise durch die Welt und der

Wahrnehmung des politischen Elends überall ist - ein Asyl!37 Auch für
Rousseau selbst geht die Rückkehr zum Kleinen (Lokalisierung aus der

Globalisierung) zum immer Kleineren (Genf, Ciarens, die St. Petersinsel, das Ich
allein in der Welt).38 Eines seiner letzten Werke ist für einen einzelnen
Menschen bestimmt, ein kleines Mädchen, das die Welt der Blumen kennenlernen

möchte.39 Der geerdete, selbstreflektierte globale Anspruch zieht sich
auf die autopoiesis zurück, mit einem Ich und einem impliziten Du.

36 Vgl. den Anfang der Cinquième Rêverie, auf der St. Petersinsel: „Cette petite île

[...] est peu connue, même en Suisse. Cependant elle est très agréable et
singulièrement située pour le bonheur d'un homme qui aime à se circonscrire; car quoi
que je sois peut-être le seul au monde à qui sa destinée en ait fait une loi [...]." OC.

Bd. I. S. 1040 [meine Hervorhebungen],
37 Vgl. OC. Bd. IV. S. 867: „S'il y a du bonheur sur la terre, c'est dans l'asile où nous

vivons qu'il faut le chercher."

38 Vgl. den berühmten Anfang der Rêveries du promeneur solitaire-, „Me voici donc
seul sur la terre ..." OC. Bd. I. S. 995.

39 Jean-Jacques Rousseau. Huit lettres élémentaires sur la botanique à Madame
Delessert [1771-1774], Paris: Mercure de France, 2002. (Botanische Briefe an

Madeleine-Catherine Delessert (1771-1774), mit einem Herbarium, alles für
deren Tochter Manon bestimmt.)



60 Thomas Fries

Sprachen, Vergleichen, politische (Un)Ordnung, das Wort
Mensch'

Während die beiden Romane rasch berühmt wurden, blieb Rousseaus
posthume Schrift Essai sur l'origine des langues (ca. 1763) lange Zeit unbeachtet'10

- um dann allerdings nach I960 intensiv diskutiert zu werden. Vorher

kannte man eigentlich nur Rousseaus relativ kurze Ausführungen zur
„Zwickmühle mit dem Ursprung der Sprachen"41 im zweiten Discours, die
selbst an Condillacs Essai sur l'origine des connaissances humaines (1746)
anschließen und fälschlicherweise mit dessen Position identifiziert
wurden.42 Bemerkenswert ist allerdings, dass Rousseau hier von der Pluralität
der Sprache» bereits im Ursprung ausgeht (und nicht von einem Ursprung
der Sprache) und den sprachlichen Entwicklungsprozess noch stärker in der

(Er)Findung der Sprache durch das Kind als in der Vorgabe durch die Mutter

(Eltern) sieht:

Remarquez encore que l'enfant ayant tous ses besoins à expliquer, et par conséquent

plus de choses à dire à la mère que la mère à l'enfant, c'est lui qui doit
faire les plus grands frais de l'invention, et que la langue qu'il emploie doit être

en grande partie son propre ouvrage ; ce qui multiplie autant les langues qu'il
y a d'individus pour les parler [...]. [C]ar de dire que la mère dicte à l'enfant
les mots dont il devra se servir pour lui demander telle ou telle chose, cela

montre bien comment on enseigne des langues déjà formées, mais cela

n'apprend point comment elles se forment.43

Das ist, jetzt aus der Perspektive der Sprachentwicklung beim Kind
gesehen, Humboldts dissémination, von der wir ausgegangen sind. Es gibt
nicht nur das Problem der verschiedenen Sprachen (mit Übersetzbarkeit

40 Zur Text- und Editionsgeschichte vgl. Jean Starobinskis Kommentar in: OC.
Bd. V. S. CLXIV-CCIV; in diesem Kommentar wird allerdings die Diskussion
nach 1967 (Derrida, De la Grammatologie) eher ungnädig behandelt.

41 OC. Bd. III. S. 146-151. Hier S. 146. Der doppelte „embarras" besteht darin,
dass die Entstehung einer Gesellschaft das Medium der Sprache voraussetzt, das

Entstehen der Sprache wiederum das Bestehen einer minimalen Sozialstruktur.
Dasselbe mit dem Denken: „Neue und noch größere Schwierigkeit! Denn wenn
die Menschen die Rede [la parole] brauchten, um denken zu lernen, so mussten
sie noch mehr denken können, um die Kunst der Rede zu finden!" Ebd. S. 147.

42 Vgl. den Kommentar von Jean Starobinski in: OC. Bd. III. S. 1322f. - Condil¬
lacs spätere Sprachtheorie im Cours d'études pour l'instruction du prince de Parme

(1775) nimmt implizit einige von Rousseaus Einwänden im zweiten Discours auf
(Erlernen der Sprache durch das Kind) und steht damit Rousseaus Sprachtheorie

viel näher.

43 OC. Bd. III. S. 147.



Global undLokal 61

und Unübersetzbarkeit), diese Verschiedenheit ist in jeder Sprache selbst

angelegt und das Übersetzungsproblem somit auch für die Einzelsprache
und den einzelnen Menschen gegeben. Sprachfindung ist Ubersetzung des

zunächst Unübersetzbaren. Reflektierte Sprache entsteht nicht aus

Gleichsetzung, sondern aus dem Vergleichen. Und Vergleichen assoziiert (im
Französischen): Steigerung (degrés de comparaison:positif, comparatif, superlatif).
Durch diese Steigerung aus dem Vergleichen entsteht erst das spannungsreiche

Wechselverhältnis von Groß und Klein, von Global und Lokal. Dies
verdeutlicht Rousseaus spätere Erklärung der Sprachentwicklung des Kindes
im Essai sur l'origine des languesi4:

Celui qui ne s'imagine rien ne sent que lui-même.
La réflexion naît des idées comparées, et c'est la pluralité des idées qui porte
à les comparer. Celui qui ne voit qu'un seul objet n'a point de comparaison à

faire. Celui qui n'en voit qu'un petit nombre et toujours les mêmes dès son
enfance ne les compare point encore, parce que l'habitude de les voir lui ôte
l'attention nécessaire pour les examiner ; mais à mesure qu'un objet nouveau

nous frappe nous voulons le connaître, dans ceux qui nous sont connus nous
cherchons des rapports; c'est ainsi que nous apprenons à considérer ce qui est

sous nos yeux, et ce qui nous est étranger nous porte à l'examen de ce qui nous
touche.45

Damit ist auf andere Weise ausgesprochen, dass es die Konfrontation mit
dem Fremden und vielleicht weit Entfernten ist, welche zur Entwicklung des

Eigenen führt ,zur Prüfung' dessen, was ,vor unseren Augen liegt'. Instruktiv
sind in diesem Zusammenhang im Kapitel III des Essai „Que le premier
langage dut être figuré" die ersten Nomina für den Menschen selbst; das spontan

gefundene Nomen ist eine Metapher und das spätere eine Metonymie
(Synekdoche):

Un homme sauvage en rencontrant d'autres se sera d'abord effrayé. Sa frayeur
lui aura fait voir ces hommes plus grands et plus forts que lui-même : il leur

aura donné le nom de Géants. Après beaucoup d'expériences il aura reconnu

que ces prétendus Géants n'étaient ni plus grands ni plus forts que lui, leur

stature ne convenait point à l'idée qu'il avait d'abord attaché au mot de Géant.

Il inventera donc un autre nom commun à eux et à lui, tel, par exemple, que le

nom à'homme, et laissera celui de Géant à l'objet faux qui l'avait frappé durant

son illusion.'6

44 OC. Bd. V. S. 371-429.

45 Ebd. S. 396.
46 Ebd. S. 381. - Vgl. dazu Paul de Man. „Theory ofMetaphor in Rousseau's Second

Discoursel Studies in Romanticism 12/2 (1973): S. 83-114.



62 Thomas Fries

Im ersten spontanen Nomen .Géant' verdeckt die Figuration aus der Angst
vor dem anderen (als natürliche Vorsichtsmaßnahme) die tatsächliche

körperliche Gleichheit dieser zwei Menschen, im zweiten das gemeinsame
.homme' mit der Gleichsetzung die stets verbleibende Ungleichheit
zwischen den Menschen (und sei es nur jene zwischen .hommes' und .femmes'),
die zu größter Vorsicht raten müsste.47 Die ständige Wechselbewegung von
Expansion und Reduktion, von Verallgemeinerung und Vereinzelung ist in
der Figuralität der Sprache (Rhetorik) a priori angelegt, und diese ist nicht
etwa ein Sonderfall der poetischen Rede (als den ihn die Universalspräche
eliminieren möchte oder müsste), sondern ständiges, allerdings oft nicht
beachtetes Prinzip.

Im letzten Kapitel des Essai, „Rapports des langues aux gouvernements",
deutet Rousseau die politischen Konsequenzen an (es besteht eine
Verwandtschaft zwischen Sprach- und Regierungsform) und schließt mit einem

Plädoyer für sonore Sprachen und öffentliche Rede. Er unterstreicht den

fragmentarischen Charakter des Essai, in der Hoffnung, dass aus ihm
vielleicht „vertieftere Überlegungen" folgen könnten.48 Der politische
Zusammenhang erhellt sich an anderer Stelle, nämlich in einer später gestrichenen
Ausführung der ersten Fassung des Contrat social. Es geht darin um die Frage,

warum der Sozialpakt nur für einzelne Nationen (als Sprachgemeinschaften
verstanden) gelten soll und nicht für die ganze .Menschheit' (wobei diese als

vage ,Idee' eines Kollektiven bezeichnet wird, gerade nicht als tatsächliche
.Union', wie sie die .Systeme der Philosophen' suggerierten:

Il est certain que le mot de genre humain n'offre à l'esprit qu'une idée purement

collective qui ne suppose aucune union réelle entre les individus qui le

constituent ; [...]. Si la société générale existait ailleurs que dans les systèmes
des philosophes, [...], [i]l y aurait une langue universelle que la nature apprendrait

à tous les hommes et qui serait le premier instrument de leur mutuelle
communication.49

Daraus resultiert unter anderem Rousseaus bekannte Bevorzugung der kleinen

politischen Einheit, besser gesagt: der politischen Durchlässigkeit von
unten nach oben und oben nach unten zwischen Individuum, Gemeinde,
Kanton und Staat. Dieses Gefüge erreicht, könnte man mit Rousseau folgern,
irgendwo eine Grenze der Beziehbarkeit von Groß und Klein.50 Was darüber

47 Die Gleichsetzungwird auch vom klingenden Wortspiel „nom d'homme" unter¬
wandert.

48 OC. Bd. V. S. 428f.

49 OC. Bd. III. S. 283f.

50 Die anerkannt mehrsprachige Schweiz gab es zu Rousseaus Zeit noch
nicht - aber als es sie dann mit der Helvetik und in den späteren Verfassungen



Global und Lokal 63

hinausgeht, behandelt Rousseau in den (wohl notwendig) fragmentarischen
Versuchen zum Projekt des ewigen Friedens des Abbé de Saint-Pierre.51

Weltliteratur

Rousseaus Werk (gesellschaftstheoretisch im bereitesten Sinn, sprachtheoretisch,

poetisch) ist im 18. Jahrhundert ein eindrückliches Beispiel für ein
zwischen .global' und .lokal' extrem aufgespanntes, oszillierendes Schrifttum,

das dem .Traum der Aufklärung für eine universale rationale Gesellschaft'

(Robertson mit Barber) einerseits übernimmt und andererseits einer
radikalen Kritik unterzieht. .Literatur' ist dieses ganz verschiedene Gebiete
umfassende Werk dann, wenn man den Begriff im Sinne des 18. Jahrhunderts

als .Schrifttum, Gesamtheit des Schrifttums' und übergeordnet zur
spezifischeren .schönen Literatur' (literarische Texte in unserem Sinn, Poesie,

Dichtung) versteht.52 Könnte man dafür auch den Begriff der .Weltlite¬
ratur' anwenden? Zweifellos in dem Sinne, dass Rousseaus Blick weit über
die Grenzen der Schweiz und Europas hinausgeht und dass er unter allen

Schweizer Autoren und Autorinnen die größte internationale Verbreitung
gefunden hat. Doch zugleich wird der aufklärerische Anspruch einer
weltweiten Verständigung (.langue universelle') von Rousseau gerade bestritten,
die noch beste politische Einheit ist der Kleinstaat, der beste menschliche
Zustand findet sich im glücklichen Bei-sich-Sein. Es hängt also alles davon
ab, wie der Begriff .Weltliteratur' präzisiert wird.

Im Wesentlichen hat Goethe diesen Begriff ab 182753, im Gegenzug zu
den nach 1815 forcierten Nationalliteraturen (mit der Identifikation von
Nation als Sprachgemeinschaft und Staat), geprägt. Goethe hat damit nicht
eine Klassifikation von Texten, sondern einen Prozess der Erweiterung
im Auge: über die Grenzen von Staat und auch von Europa hinaus. Der
Begriff visiert somit einen größeren Orientierungsrahmen des allgemeinen

gab, war mit den Sprachrechten immer das Bewusstsein verbunden, nicht mehr

größer werden zu wollen.
51 Vgl. Écrits sur l'Abbé de Saint-Pierre. OC. Bd. III. S. 563-682.

52 Vgl. dazu den Artikel „Literatur" (Klaus Weimar). Hg. Harald Fricke et al. Real¬

lexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Berlin: de Gruyter, 2000. Bd. II.
S. 443-448.

53 Hendrik Birus hat Goethes Begriffumfassend dargestellt und erläutert in : „Goe¬

thes Idee der Weltliteratur. F.ine historische Vergegenwärtigung". Hg. Manfred

Schmeling. Weltliteratur heute. Konzepte und Perspektiven. Wurzburg: Königshausen

& Neumann, 1995. S. 5-28. - Der beste Überblick über Goethes eigene

Äußerungen zu .Weltliteratur' findet sich in: Goethes Werke. HamburgerAusgabe

[im Folgenden als HA]. Hg. Erich Trunz et al. Hamburg: Wegener, 1949-1969.

Bd. XII. S. 361-364.



64 Thomas Fries

Schrifttums an, über die Grenzen des Nationalen hinaus. Damit bringt Goethe

ein Bestreben auf den Punkt, das für sein eigenes Werk stets wegweisend

war, das aber nach 1815 - im Gegensatz zur Ausrichtung der res publica
litteraria im 18. Jahrhundert - offensichtlich nicht mehr als selbstverständlich

verstanden wurde. ,Welt' bedeutet hier .transnational'. Entscheidend
für Goethes Begriff ist nicht der globale Zugriff im Sinne einer Union oder

Totalität, sondern die Öffnung und Selbstbehauptung des Deutschen nach

außen, mit Robertson zu sprechen die ,inter-connectedness'. Goethe bewertet

diese Entwicklung des Schrifttums ambivalent, doch scheint sie

unausweichlich, die Parallelen zum Weltmarkt sind allein schon in seiner Wortwahl

offensichtlich.54

.Weltliteratur' lässt sich aber auch anders verstehen, nämlich als Totalität
des weltweiten Schrifttums. Dass sich dabei endlose Fragen der Abgrenzung
stellen (etwa was überhaupt zum Schrifttum gehört), versteht sich von selbst,

ebenso der sich selbst entwurzelnde Ansatz dieser quasi bibliothekarischen

Betrachtungsweise, wie sie Jorge Luis Borges in seiner Fiktion La biblioteca
de Babel in zwei Varianten {eine Bibliothek aus unendlich vielen Büchern, in
der Grundform des Hexagons, ein Buch aus unendlich vielen ganz dünnen

Seiten) ad absurdum führt. Historisch belegte Versuche der totalen Erfassung

des Schrifttums wie etwa das Institut international de Bibliographie
nach 1895 von Paul Otlet und Henri La Fontaine mit dem späteren Munda-
neum sind eindrückliche Zeugen für das letztlich Uferlose in der Vorstellung
der Totalität selbst.

Aus der mise en abyme dieses umfassenden Begriffs von Weltliteratur
ergibt sich unmittelbar seine dritte mögliche Bedeutung als Kanon-, eine
stark eingeschränkte Auswahl von .klassischen' Texten, welche die völlig
ausufernde Textauswahl auf ein zu bewältigendes Maß mit verbindlicher
Normwirkung für Aus- und Weiterbildung und als Basis für die allgemeine
wissenschaftliche Diskussion reduzieren soll. Im Bereich der Literatur (im
engeren Sinn) ist, neben vielen anderen Versuchen, Harold Blooms Western

Canon''' ein gutes Beispiel. Niemand wird bestreiten wollen, dass die

von Bloom im Hauptteil behandelten 26 Autoren und Autorinnen es

verdienen, gelesen und besprochen zu werden, gleichzeitig ist die persönliche
Prägung dieser Liste durch ihren Urheber unverkennbar, allein schon auf

54 Vgl. ebd. S. 362: „Zu einer solchen Vermittlung [des wahrhaft Verdienstlichen,
als Globalität] und wechselseitigen Anerkennung tragen die Deutschen seit langer

Zeit schon bei. Wer die deutsche Sprache versteht und studiert, befindet sich

auf dem Markte, wo alle Nationen ihre Waren anbieten; er spielt den Dolmetscher,

indem er sich selbst bereichert." (Besprechung von Thomas Carlyles Werk
German Romance)

55 Vgl. Harold Bloom. The Western Canon: The Books and School ofthe Ages. New
York: Harcourt Brace, 1994.



Global und Lokal 65

der Basis der Sprachen oder des Geschlechts dieser Autoren (13, genau die

Hälfte, Englisch-Amerikanisch, 3 Französisch, 3 Deutsch, 3 Spanisch, 1

Italienisch, 1 Russisch, 1 Norwegisch, 1 Portugiesisch; 4 Frauen, 22 Männer).
So vernünftig die Einschränkung auf 26 Namen scheint, als gemeinsame
Basis für die Literaturwissenschaft: Bereits ein amerikanischer Kollege von
Bloom würde diese 26 Namen bestimmt anders setzen, und Bloom selbst

sieht sich in immer weiter ausufernden ergänzenden Listen und Erklärungen

gezwungen, seine Auswahl zu erweitern, mit immer weiteren Fragezeichen
und Unsicherheiten. Auch mit der vagen Einschränkung auf das Western

entwächst der globalisierende Anspruch einer nicht nur lokal, sondern auch

persönlich bestimmten Perspektive, welche diesem Western ihren Stempel
aufdrückt. Diese Perspektivität kann man, im Hinblick auf die Totale, als

Mangel verstehen, gleichzeitig ist die Einschränkung im Lokalen und
Persönlichen durchaus eine Voraussetzung für die künstlerische Qualität einer
solchen Auswahl. Und jede Leserin, jeder Leser hat ein volles Recht aufeine

eigene Auswahl von tatsächlich gelesenen, von als besonders gut bewerteten
und von auf jeden Fall noch zu lesenden Texten, und dieses Recht auf die

persönliche Auswahl gehört zweifellos zum Wesen der Literatur. Weltliteratur'

ist in dieser dritten Bedeutung somit mehr ein Prädikat einer historisch,
sozial, lokal oder persönlich geprägten Wertschätzung als einer globalen
Norm (die immer auch Widerspruch, gerade von begabten Autorinnen und
Autoren hervorrufen wird) - und daneben natürlich auch die marktschreierische

Etikette, mit der Verlage und Kommentatoren ihre Bücher anpreisen.
In der vierten Bedeutung meint Weltliteratur' nicht etwas Extensives, sich

immer weiter Ausdehnendes, sondern im Gegenteil etwas Intensives,
Eingeschränktes: Die literarische Darstellung eines bestimmten, möglicherweise

ganz kleinen, eingeschränkten Bereichs, der auf diese Weise zu einer ,Welt'
für sich wird. Unzähligen .kleinen' Autorinnen und Autoren ist das gelungen,
aber auch bei den .großen' von Blooms Liste ist die Verdichtung der ,Welt' in
einen zeitlich und örtlich bestimmten Ort (z. B. Middlemarch 1829-1832,
Dublin 16.6.1904) von ganz entscheidender künstlerischer Bedeutung.

Die Komparatistik tut gut daran, Weltliteratur' in allen vier Bedeutungen
im Auge zu behalten und sich der totalitären Wirkung eines naiven Begriffs
von Weltliteratur' zu widersetzen: im Insistieren auf dem Verschiedenen,

auf den verschiedenen Sprachen, auf Verstehen und Missverstehen, auf dem

Kleinen und Allerkleinsten. Goethes Programm der .Weltliteratur' im Sinne

der ständigen Erweiterung und Überschreitung von Grenzen wird dadurch

überhaupt nicht in Frage gestellt: Globalisierung und Lokalisierung bedingen

sich wechselseitig.



66 Thomas Fries

Weltpoesie

Im Unterschied zur Weltliteratur' meint der Begriff der .Weltpoesie' nicht
das gesamte Schrifttum und auch nicht die Literatur im engeren Sinn,
sondern die Präsenz und die Tradition poetischer (musikalisch-rhythmischer)
Rede, mündlich und auch schriftlich, in allen Sprachen der Welt. Es geht
hier nicht um eine Globalisierung, sondern um ein weltweites und zu allen

Zeiten vorkommendes Phänomen, mit Robertsons Begriff eine .Globali-
tät'. Goethe umschreibt diese Globalität, an seine Begegnung mit Herder
in Straßburg (1770-71) anschließend, in Dichtung und Wahrheit (11/10) als

eine Gabe für alle Menschen:

Ich ward [durch die Begegnung mit Herder] mit der Poesie von einer ganz
anderen Seite, in einem anderen Sinne bekannt als bisher, und zwar in einem
solchen, der mir sehr zusagte. Die hebräische Dichtkunst, welche er [Herder]
nach seinem Vorgänger Lowth geistreich behandelte, die Volkspoesie, deren

Überlieferungen im Elsass aufzusuchen er uns antrieb, die ältesten Urkunden
als Poesie gaben das Zeugnis, dass die Dichtkunst überhaupt eine Welt- und

Völkergabe sei, nicht ein Privaterbteil einiger feinen gebildeten Männer.56

Hier geht es somit nicht um einen Prozess, sondern ein ubiquitäres Vorkommen:

die Dichtung als poetische Kombination von Wort und Musik (Klang,
Rhythmus usw.). In einem späteren Zitat (zur serbischen Volksdichtung,
1827) unterstreicht Goethe neben der sozialen Offenheit auch die Unge-
bundenheit der Weltpoesie in Bezug auf die Uberlieferung, ihre unbekümmerte

Freiheit gegenüber allen sozialen und kulturellen Normen, als

musikalisch-rhythmisches Spiel mit Sprache:

Auffallend musste hiebei sein, dass ein halbrohes Volk mit dem durchgeübtesten

gerade auf der Stufe der leichtfertigsten Lyrik zusammentrifft, wodurch
wir uns abermals überzeugen, dass es eine allgemeine Weltpoesie gebe und sich
nach Umständen hervortue; weder Gehalt noch Form braucht überliefert zu
werden, überall, wo die Sonne hinscheint, ist ihre Entwicklung gewiss.57

Die bei Rousseau in Bezug auf die Musik gemachte Beobachtung zur ganz
verschiedenen Wirkung von Melodien in verschiedenen Kulturen und bei

56 HA. Bd. IX. S. 408 [meine Hervorhebung]. - Vgl. dazu Goethes spätere Äuße¬

rungen zur Weltpoesie' im Briefan Carl Ludwig Iken vom 23. Februar 1826 und
im Gespräch mit Eckermann vom 31. Januar 1827 (beide zitiert nach: Birus.
Goethes Idee der Weltliteratur (wie Anm. 53). S. 7f.

57 „Serbische Gedichte". Goethes Werke. Weimarer Ausgabe. Herausgegeben im
Auftrage der Großherzogin Sophie von Sachsen. Weimar: Bühlau, 1887-1919.
Bd. 41. Abt. II. S. 281-284. Hier S. 283 [meine Hervorhebung].



Global und Lokal 67

verschiedenen Menschen (Wahrnehmung als Geräusch oder Wohlklang,
unmittelbare Begeisterung - in je verschiedenen Graden) gilt freilich auch

hier, sodass die allgemeine Zugänglichkeit der ganz verschiedenen Formen
der Weltpoesie' in keiner Weise vorausgesetzt werden kann, auch nicht
innerhalb einer bestimmten Kultur und zu einer bestimmten Zeit. (Bei Goethe

selbst sind im konkreten Fall neben der Begeisterung für die Idee der

Weltpoesie' durchaus auch Reserven gegenüber der serbischen Volksdichtung

spürbar.)
In einem engeren Sinn kann man ,Weltpoesie' als die Bezogenheit großer

Dichtung auf andere große Dichtung verstehen, in ganz verschiedenen

Erscheinungsweisen: der frühere Dichter als Gestalt des eigenen Gedicht-
werks, die Weiterführung einer geschaffenen Gestalt des früheren Dichters,
beschwörende Anrufung früherer Dichtung, das offene oder versteckte

Zitieren, die Übernahme ganzer Gestaltungspläne usw. - und noch
allgemeiner das Weiterleben von Versmaßen, Rhythmen, Klangspielen, Figuren
durch alle Zeiten hindurch: „die unverminderte Gegenwärtigkeit auch noch
der ältesten Texte".58 Diese Bezogenheit, welche die Poesie wie ein Netz,
mit sichtbaren und weniger sichtbaren Fäden zusammenhält, könnte man
auch als fünfte Form von Weltliteratur' verstehen, die allerdings nicht die
,Welt', auf die sich Politik, Ökonomie, Naturwissenschaften usw. beziehen,
abbildet, gestaltet oder bewertet, sondern eine eigene Welt schafft (im Sinne
der Poiesis: das Gedichtete weiter dichten). Diese poetische Welt lässt sich

nur aus der künstlerischen Gestaltung entwickeln und verstehen - und nicht
etwa aus der Auflistung von Namen, aus Klassifikationen, mit spontanen
Wertungen, mit world publicity und dergleichen. ,Weltpoesie' ist in erster
Linie Sprachkunst im „beweglichsten aller Elemente"59, der Luft. Sie geht
hervor aus Atem, Stimme, Ton, Sprachmelodie, Figur - und ist gerade in
dieser Beweglichkeit: Stimme, die bleibt, Stimme, die über große Räume und
Zeiten hinweg zu uns spricht. Es ist die wichtigste Aufgabe der Komparatis-
tik, solche Entwicklungen aufzuzeigen und Dichtung in ihrer Eigenständigkeit

(formalen Selbstbestimmtheit) zu verteidigen - ohne die restliche Welt
zu vergessen.

58 Peter Szondi. „Über philologische Erkenntnis? Ders. Hölderlin-Studien. Mit
einem Traktat über philologische Erkenntnis. Frankfurt am Main: Suhrkamp,
1967. S. 9-34. Hier S. 11.

59 In seinem Text über Wilhelm von Humboldts Übersetzungstheorie beschreibt

Hans-Jost Frey (vgl. Anm. 7) sehr überzeugend den Weg Humboldts von der

Theorie des autonomen Kunstwerks (.Einbildungskraft:') über die Übersetzung

zur Vergleichenden Sprachwissenschaft, ich bin hier den umgekehrten Weg

gegangen.



68 Thomas Fries

Die (wegen Corona nicht gehaltene) Nobelpreisrede der Dichterin Louise
Glück von 202060 möge abschließend illustrieren, was,Weltpoesie' in der hier
entwickelten Bedeutung ausmacht. Die unerwartete Ehrung brachte Glück
in eine heikle Lage, weil sie die weltweite Heraushebung ihrer Person in eine

„Art Panik"61 versetzte und weil sie diese als unangemessen auch für ihre

Dichtung empfand. Sie kommt dann aber zu folgendem Schluss: „I believe

that in awarding me this prize, the Swedish Academy is choosing to honor
the intimate, private voice, which public utterance can sometimes augment
or extend, but never replace" Um das aufzeigen zu können, helfen ihr zwei
Gedichte von William Blake und Emily Dickinson, nebst einem Volkslied
(,Swanee River) und vereinzelten Versen von Shakespeare und T. S. Eliot. Als
Kind empfand sie es tatsächlich notwendig, ganz für sich einem bestimmten
Gedicht den ersten Preis zuzuprechen: The Little Black Boy von Blake siegte
in dieser Kompetition. Sie spürte sich vom gleichzeitig toten und nicht toten
Dichter in der Stimme als einzelne Person angesprochen, ausgesondert:

I felt sure that Blake especially was somehow aware of this event [der
Preisverleihung durch das Mädchen], intent on its outcome. I understood he was
dead, but I felt he was still alive, since I could hear his voice speaking to me,

disguised, but his voice. Speaking, I felt, only to me or especially to me. I felt
singled out, privileged; I felt also that it was Blake to whom I aspired to speak,

to whom, along with Shakespeare, I was already speaking.62

Diese wechselseitig intime Beziehung verdankt sich der Poesie als musikalischer

Rede, dem Hören der reinen Stimme auch im Schreiben und Lesen.

(Dass auch andere Aspekte dieses Gedichts höchst bedeutsam sind, so etwa
die Tatsache, dass Blake durch einen kleinen schwarzen Jungen zum kleinen
weißen Mädchen spricht, mit allen politischen Implikationen im Jahr 2020,
rnuss nicht eigens betont werden.) Das Gedicht ist, wie Glück sagt, etwas auf
prekäre Weise Intimes, Privates, gerade durch seinen fragilen Status fordert
es auf stärkste Weise die Mitwirkung des angesprochenen Du.

„Aber Ehrung durch die Öffentlichkeit", sagt Glück (und jetzt meint sie

den Nobelpreis, als Weltliteratur' im publizistisch-sportlichen Sinn), „ist
etwas ganz anderes!'63 Der publizistischen Massenverbreitung des Namens

setzt sie das Niemand-Gedicht von Emily Dickinson entgegen:

60 Louise Glück. Nobel Lecture (online: www.nobelprize.org/prizes/literature/
2020/gluck/lecture).

61 Ebd.

62 Ebd.

63 Ebd.



Global und Lokal 69

I'm nobody! Who are you?
Are you nobody, too?
Then there's a pair ofus — don't tell!
They'd banish us, you know.

How dreary to be somebody!
How public, like a frog
To tell your name the livelong day
To an admiring bog!64

Das lyrische Ich ist ein Nobody, es hat, zum Glück, keinen (berühmten)
Namen (mehr) - und das lyrische Du, wie tröstlich, ebenso. Damit
sprechen die Gedichte von Dickinson und Glück gerade kein Weltpublikum
an (der Sarkasmus in public ist bei beiden Dichterinnen unüberhörbar: den
lieben langen Tag dasselbe Namengequake im Froschteich), sondern jedes

mögliche Du (auch ein vergangenes) für sich allein. In diesem Sinn ist der

publizistische, globalisierende Begriff der .Weltliteratur' der .Weltpoesie' als

Globalität direkt entgegengesetzt, und für die letztere scheint der Begriff des

Individuums als Ich und Du und Welt unentbehrlich.

64 Ebd. Glück zitiert das Gedicht in der Fassung von Martha Dickinson Bianchi

(Boston: Little, Brown & Co., 1924), die sie als Kind gelesen habe und immer
noch vorziehe gegenüber den anderen (skandierteren) Versionen.




	Global und lokal : Sprachen und Übersetzung, Weltliteratur, Weltpoesie, Komparatistik

