
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2022)

Heft: 51: Literarische Glokalisierung = Glocalisation littéraire = Literary
glocalization

Artikel: Littérature mondiale et glocalisation : entre circulation mondiale et
dynamiques de réception locales, l'exemple de Gabriel Garcìa Márquez

Autor: Müller, Gesine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1074479

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1074479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gesine Müller

Littérature mondiale et glocalisation

Entre circulation mondiale et dynamiques de réception locales,

l'exemple de Gabriel Garcia Marquez

Die aktuelle Debatte um den Begriffder Weltliteratur ist engverwoben mit Dynamiken,

die wir im Kontext von Fragen der Glokalisierung im literarischen Feld in den

Blick nehmen müssen: Was bedeutet der oft proklamierte weltweite Abschied von
der einstigen Zentrums-Peripherie-Logik für literarische Kanonisierungsprozesse?
Inwiefern haben neue Zirkulationswege von Literatur im sogenannten Globalen
Süden Auswirkungen auf weltliterarische Denominationsprozesse? Diese Aspekte
von Prozessen literarischer Glokalisierung werden am Beispiel eines Autors besprochen,

der nach wie vor, häufig als einziger, den Globalen Süden in den Kanones der
westlichen Welt vertritt: der Kolumbianer Gabriel Garcia Marquez. Beispielhaft für
sein Werk steht hier der zentrale Roman den anos de soledad und seine Rezeption
in den USA, in Indien und China, mit einem sehr knappen Exkurs auch in die
arabische Welt. Neben den Fakten und Zahlen des Buchmarktes geht es auch darum,
inwiefern der Bereich des Ästhetischen konkrete intertextuelle Bezugnahmen
zwischen Garcia Marquez und Autor: innen des Globalen Südens zeigt und inwiefern
sich Rezeptions- und Transformationsvorgänge hinsichtlich bestimmter literarischer

Topoi, Gattungen oder Paradigmen herausdestillieren lassen.

In fact the whole question of what will « fly » globally and what will not is

a very important question in the present global situation. We know of course
that the question ofwhat « flies » is in part contingent upon issues ofpower ;

but we would be very ill-advised to think of this simply as a matter of the

hegemonic extension ofWestern modernity.1

Ces mots écrits par Roland Robertson dans les années 1990, dans sa réflexion
fondamentale sur le concept de glocalisation, sont encore d'une actualité
brûlante. Mais qu'est-ce donc qui « aboutit au niveau mondial » (« what
will 'fly' globally ») en termes de littérature Et que signifie ne pas
commettre l'erreur de prétendre trop à la légère à une expression de « l'expansion
hégémonique du modernisme occidental » (« the hegemonic extension of
Western modernity ») dès lors qu'un ouvrage connaît un succès mondial ou,
en d'autres termes, qu'il a obtenu l'aval de structures institutionnelles aux

1 Roland Robertson, « Glocalization: Time-Space and Homogeneity-Heterogeneity

», dans Mike Featherstone et Scott Lash (éd.), Global Modernities, London,

Sage Publications, 1995, p. 25-44, p. 39.



34 Gesine Müller

fonctions canonisatrices qui restent majoritairement dans le monde occidental

Les meilleures chances de mettre en évidence les processus de construction

de la littérature mondiale passent par des études de cas concrètes au
niveau matériel. Il ne serait uniquement question de processus de circulation

et de réception mondiales, mais aussi de forces locales qui propulsent
les ouvrages en circulation autour du monde et sont les premières à aider un
roman à quitter son premier cercle étroit de lecteurs pour entrer dans la

littérature mondiale. Le débat actuel autour du concept de littérature mondiale
est donc étroitement mêlé à des dynamiques dont nous devons tenir compte
pour les questions de la glocalisation en littérature.

Dans le cadre du débat autour de la littérature mondiale et de la critique
toujours actuelle envers la domination des perspectives eurocentristes, il
convient d'observer les conditions concrètes de production et de réception
de la littérature qui circule dans le monde, mais pas pour autant de reproduire
les rapports de force sans les remettre en question. Pour cela, il importe tout
particulièrement d'examiner de près la littérature du « Sud global » afin
de gagner de nouveaux points de vue sur les structures hégémoniques, mais
aussi sur le rapport entre le succès mondial et les marchés ou contextes de

réception locaux. J'utilise ici ce concept de Sud global, pourtant objet de

discussions et de problématiques intenses, pour désigner de manière épistémo-
logique des régions du monde hors des « vieux » centres établis de la pensée
occidentale. Sur le plan géopolitique, elles peuvent se trouver partout dans

le monde : « The < Global South > is not an existing entity to be described

by different disciplines, but an entity that has been invented in the struggle

and conflicts between imperial global domination and emancipatory and
decolonial forces that do not acquiesce with global designs. »2 Jean et John
Comaroft en mettent en évidence un autre aspect important : « The Global
South has become a shorthand for the world of non-European, postcolonial
peoples. Synonymous with uncertain development, unorthodox economies,
failed states and nations fraught with corruption, poverty and strife, it is that
halfof the world about which the < Global North > spins theories. >>

3 Ketaki
Kushari Dyson de son côté a mis en garde dès 1988 sur le danger évoqué ici
de réduire le concept au « tiers-mondisme >>.4

2 Caroline Levander et Walter Mignolo, « Introduction: The Global South and
World Dis/Order », The Global South, 5,1, 2011, cahier spécial : Caroline Levander

et Walter Mignolo (éd.), «The Global South and World Dis/Order »,p. 1-11,

p. 3.

3 Jean Comaroff et John Comaroff, « Theory from the South », Anthropological
forum, 2,2012, p. 113-131, p. 113.

4 Ketaki Kushari Dyson, In Your Blossoming Flower-Garden. Rabindranath Tagore
and Victoria Ocampo, New Delhi, Sahitya Akademi, 1988, p. 8.



Littérature mondiale et glocalisation 35

Dès lors que, suivant ces réflexions sur le Sud global, nous cessons de penser

la mondialisation comme un processus qui ignore le local mais voyons
au contraire le local comme une partie constitutive de ce que nous appelons
mondial, nous devons admettre que le succès littéraire mondial n'a rien

d'homogène. La littérature et la connaissance des processus de glocalisation
en littérature témoignent plutôt de la manière complexe dont se forment ce

que Barbara Seibert a qualifié d'« identités glocales >>5, au pluriel, à propos
de l'arrivée en 2016 de réfugiés d'Asie et d'Afrique en Allemagne, ou de la

forme concrète que peuvent prendre les interdépendances entre connaissances

et cultures mondiales et locales.

Nous discutons ici différents aspects des processus de glocalisation
littéraire en prenant pour exemple un auteur qui reste aujourd'hui considéré

comme le seul à représenter le Sud global selon les canons du monde
occidental : le Colombien Gabriel Garcia Marquez et son roman Cent ans de

solitude (Cien anos de soledad, 1967), dont la traduction anglaise intitulée
One Hundred Years ofSolitude de 1970 a connu un succès mondial sans
précédent. L'écrivain Ilija Trojanow a découvert en effectuant des recherches

pour un article dans la Neue Zürcher Zeitung début 2017 que Garcia

Marquez est encore aujourd'hui le seul auteur du Sud global à figurer dans
les canons d'un grand nombre de médias occidentaux. Mais comment cela

est-il possible Qu'est-ce qui prédestine Garcia Marquez à occuper ce rang
En quoi son œuvre « aboutit-elle au niveau mondial », pour reprendre les

mots de Robertson
L'œuvre de Gabriel Garcia Marquez semble à première vue avoir passé

les étapes conventionnelles de la circulation de la littérature (latino-américaine)

des années 1960 dans son parcours vers la littérature mondiale.6 Après
Barcelone, Paris et New York, elle a gagné les centres des anciennes colonies

5 Barbara Seibert, Glokalisierung. Ein Begriff reflektiert gesellschaftliche Realitäten.

Einstieg und Debattenbeiträge, Münster, Lit Verlag, 2016.
6 Je m'intéresse aussi aux processus de circulation littéraire mondiale des œuvres

de Gabriel Garcia Marquez dans Gesine Müller, Wie wird Weltliteraturgemacht?
Globale Zirkulationen lateinamerikanischer Literaturen, Berlin et Boston, De

Gruyter, 2020 ; Gesine Müller, « Re-mapping WorldLiterature desde Macondo »,
dans Gesine Müller, Jorge J. Locane et Benjamin Loy (éd.), Re-mapping World
Literature. Writing, Book Markets and Epistemologies between Latin America and
the Global South /Estéticas, mercadosy epistemologlas entreAmérica Latinay el Sur
Global, Berlin, De Gruyter, 2018, p. 157-174 ; Gesine Müller, « < Macondo > y
el desafio de sus traducciones globales », INTI. Revista de Literatura Hispänica,
87/88, 2018, p. 144-164 ; Gesine Müller, « Garcia Marquez zwischen Weltliteratur

und Literaturen der Welt », dans Patricia Gwozdz et Markus Lenz (éd.),

Literaturen der Welt. Zugänge, Modelle, Analysen eines Konzepts im Übergang,

Heidelberg, Winter, 2018, p. 99-124.



36 Gesine Müller

que sont Bombay7 ou Le Cap où l'anglais, en tant que langue privilégiée,
possède aussi une fonction canonisatrice. Et si la différenciation globale qui
a notoirement redessiné la carte du monde doit être prise en compte pour
comprendre les processus constitutifs de la littérature mondiale, les parcours
vers la canonisation de Garcia Marquez posent aussi la question du rôle de

l'abandon mondial, proclamé à de multiples reprises, de la logique centre-périphérie

dans les processus de canonisation littéraire. Dans quelle mesure les

nouvelles voies de circulation de la littérature dans le Sud global influencent-
elles les processus de dénomination littéraires mondiaux

Dès lors que l'on adopte aussi, après un examen plus approfondi, les points
de vue qui tiennent compte d'un Sud global sur le plan épistémologique, en
allant notamment vers l'Asie ou le monde arabe, on obtient un tableau bien

plus différencié au niveau des relations sud-sud. On sait qu'Aamir R. Mufti
critique l'attention insuffisante accordée au problème de l'orientalisme dans

les conceptions actuelles de la littérature mondiale8, la question a également

son importance pour la réception mondiale de Garcia Marquez - même si

Mufti se réfère surtout aux XVIIIe et XIXe siècles. Outre les faits et les chiffres
du marché du livre, en effet, il importe sur le plan purement littéraire d'expliciter

dans quelle mesure la composante esthétique met en évidence des

références concrètes intertextuelles entre Garcia Marquez et les auteurs du Sud

global et dans quelle mesure les procédés de réception et de transformation

peuvent être identifiés dans certains topoi, genres ou paradigmes littéraires.
Le roman qui occupe une place centrale dans l'œuvre de l'auteur colombien,

Cien anos de soledad, est ici considéré comme exemple représentatif
et sa réception aux États-Unis, en Inde et en Chine sont présentées ci-dessous,

avec une très courte digression dans le monde arabe. Publié en 1967 à

Buenos Aires par Editorial Sudamericana avec un premier tirage inhabi-
tuellement élevé de 8000 exemplaires, ce qui correspond alors au triple des

tirages standard, il sera réimprimé trois fois à 20 000 exemplaires chaque
fois avant la fin de l'année9, ce qui vaudra aussi aux œuvres antérieures de

l'auteur d'être plus remarquées et rééditées à des tirages plus importants.10

L'impulsion principale pour le boom international de la littérature d'Amérique

latine en général et de Garcia Marquez en particulier viendra d'Espagne,
suivie de près par la France, tandis que Barcelone11 où l'auteur a vécu de 1968 à

7 Aujourd'hui Mumbai.
8 Aamir R. Mufti, « Orientalism and the Institution ofWorld Literatures », Cri¬

tical Inquiry 36, 3, 2010, p. 458-493, p. 458.

9 William Marling, Gatekeepers: The Emergence ofWorldLiterature and the 1960s,

New York, Oxford University Press, 2016, p. 25.

10 Deborah N. Cohn, The Latin American Literary Boom and U. S. Nationalism

During the Cold War, Nashville, Vanderbilt Press, 2012, p. 1.

11 Cette première - mais decisive - étape de la réception internationale a fait l'ob¬

jet de recherches intensives des années durant au point de devenir un topos des



Littérature mondiale etglocalisation 37

197512, y jouera un rôle décisif. Je m'intéresse cependant en premier lieu à la

réception du roman aux États-Unis, moins souvent étudiée que la situation
en France ou en Espagne et qui peut être considérée comme un filtre central

et un modèle pour la réception internationale, surtout en ce qui concerne le

Sud global.
Garcia Marquez était un communiste convaincu qui a travaillé de 1959

à 1960 pour l'agence de presse Latin (Prensa Latina) de Fidel Castro à La
Flavane, Bogota et New York, de sorte qu'il rencontra, au moins à ses débuts,

une certaine méfiance aux USA. Dans ses Conversations with Gabriel Garcia

Marquez, William Kennedy explique le désintérêt des Américains pour la
culture et la littérature latino-américaine, d'une part par la tendance généralisée

dans les années I960 à rejeter d'emblée les systèmes socialistes et
communistes et, d'autre part, parce que la majorité de la population des USA
considérait alors le continent sud-américain dans son ensemble comme
« sans intérêt » car sans importance politique ni économique.13 C'est dans

ce contexte que le commentaire suivant de Garcia Marquez à propos de

l'intégration de l'Amérique latine à la carte (intellectuelle) en 1967 doit être

compris :

We're writing the first great novel ofLatin American man. Fuentes is showing
one side of the new Mexican bourgeoisie ; Vargas Llosa, social aspects ofPeru ;

Cortizar likewise, and so on. What's interesting to me is that we're writing several

novels, but the outcome, I hope, will be a total vision of Latin America
It's the first attempt to integrate this world.14

etudes littéraires latino-américaines des années 1960, ce qui explique que je ne

m'y arrête pas plus longuement.
12 Voir Donald Shaw, « The Critical Reception ofGarcia Marquez », dans Philip

Swanson (éd.), The Cambridge Companion to Gabriel Garcia Marquez,
Cambridge, Cambridge University Press, 2010, p. 25-40. William Marling souligne
l'intérêt de personnalités importantes et de certaines étapes de la vie pour la
carrière littéraire mondiale du prix Nobel colombien. Il a identifié les gatekeeper

qui ont joué un rôle pour le succès de Garcia Marquez. Ce sont, pour ne citer

que quelques exemples : son ami Plinio Apuleyo Mendoza, le groupe d'écrivains
de Baranquilla, Carlos Fuentes en tant que mentor ou Older Writer, une interview

avec Luis Flarss, l'agent littéraire Carmen Balcells ; mais aussi des gouvernements,

des groupes médiatiques et le culte dont fera l'objet le traducteur Gregory
Rabassa. Voir Marling, Gatekeepers.

13 William Kennedy, « The Yellow Trolley Car in Barcelona », dans Gene Fl.

Bell-Villada (éd.), Conversations with Gabriel Garcia Marquez, Jackson, University

Press ofMississippi, 2006, p. 59-79, p. 61.

14 Rosa Castro, « Con Gabriel Garcia Marquez », interview, La cultura en México

(supplément à Siempre 23.08.1967, p. vi-vii, p. vii.



38 Gesine Müller

Si la révolution cubaine incarne la tentative de l'Amérique latine de se libérer

de l'ingérence des USA au niveau politique, le boom des littératures
latino-américaines représente, sur le marché du livre nord-américain comme
ailleurs, l'acquisition de l'autonomie culturelle et avec elle la fin du colonialisme

culturel sur le plan littéraire et intellectuel - et tout particulièrement
de celui des États-Unis.

L'accueil désintéressé de la littérature d'Amérique latine par les lecteurs

américains connaît un brusque revirement en 1970 avec la parution sous le

titre One Hundred Years ofSolitude de la traduction par Gregory Rabassa

de Cien anos de soledad. Le livre est aussitôt désigné par le New York Times

Book Review comme l'un des douze meilleurs romans de l'année. L'édition
de poche parue en 1971 chez Avon gagna elle aussi un public authentique-
ment peu intéressé à la littérature.15 La lecture de la traduction One Hundred
Years ofSolitude est alors pour la plupart des Nord-Américains le premier
contact avec la littérature d'Amérique latine et donc une introduction à cette
dernière, de sorte que le roman sera perçu comme un microcosme de l'univers

latino-américain « exotique » dans son entièreté. Ce premier succès se

traduit par une forte hausse de la littérature d'Amérique latine publiée aux
USA et une réception publique beaucoup plus large.16 Shaw parle à propos
de la reconnaissance dont jouit l'œuvre de Garcia Marquez à partir d'environ

1977 dans la communauté hispanique anglophone de « consécration de

Gabriel Garcia Marquez en tant qu'auteur mondial.»17
La perception exotique évoquée plus haut de Cien anos de soledad, qui voit

dans le microcosme Macondo l'Amérique latine « étrangère » toute entière,
n'est que l'une des faces de la réception du roman aux USA, tandis que la mise

en scène d'universalismes archétypaux et de constantes anthropologiques
en constitue le revers. Cette connectivité multiple a permis aux lecteurs, et

surtout aux chercheurs, d'intégrer le roman à un réseau de littérature mondiale

universaliste. La recherche intertextuelle en particulier a identifié
d'innombrables emprunts, notamment à la Bible, Faulkner et Dostoïevski.18 Ces

lignes d'interprétation occidentales ont contribué pour beaucoup au succès

15 Dane Johnson, « The Rise of Gabriel Garcia Marquez and Toni Morrison »,
dans Deidre Lynch et William Beatty Warner (éd.), Cultural Institutions ofthe
Novel, Durham et London, Duke University Press, 1996, p. 29-157, p. 133.

16 Shaw, « The Critical Reception ofGarcia Marquez », p. 27.

17 Ibid., p. 33.

18 Donald McGrady, « Acerca de una colecciôn desconocida de relatos por Gabriel
Garcia Marquez », dans Peter G. F.arle (éd.), Garcia Marquez: Elescritory la cri-

tica, Madrid, Taurus, 1981, p. 60-78 ; voir Manuel Guillermo Ortega Hernandez,

« Magias y visiones del mundo en los primeros cuentos de Garcia Marquez »,
Cuadernos de literatura del Caribe e Hispanoamérica, 6, 2007 (en ligne: investi-

gaciones.uniatlantico.edu.co/revistas/index.php/cuadernos_literatura/article/
view/461/275).



Littérature mondiale etglocalisation 39

fulgurant qu'a remporté Cien anos desoledad dans les grandes villes de

l'hémisphère ouest ou nord-américain.19

Le style narratif souvent qualifié de « prémoderne » ou de « fabuleux »
de Garcia Marquez est aussi crédité d'une influence considérable et avérée

sur l'écriture post-moderne : il est à l'origine d'un tournant narratif et de la

redécouverte du récit, avant tout par le renoncement à la narration fragmentée

de l'époque moderne et le « retour à une oralité délibérément anachronique

»20 dont le caractère fabuleux s'élève contre le nouveau roman et la

temporalité moderne. Les auteurs qui ont continué sur la lancée poétique de

Marquez comptent notamment Thomas Pynchon et Toni Morrison, tandis

que c'est précisément la conception de la réalité antirationnelle et mythique
présentée comme allant de soi des personnages de Cien anos de soledad qui
a fait de Macondo un modèle pour toute la littérature d'Amérique latine et

une grande partie de la littérature des USA. L'art de Garcia Marquez consiste
à rapprocher des courants aux contenus pourtant disparates et paradoxaux
considérés comme les points de départ de la littérature aux USA après 1970,

en mélangeant littérature et connaissances anthropologiques, faits et fiction,
banalité et extraordinaire. La canonisation de l'œuvre de Gabriel Garcia

Marquez en langue anglaise aux USA en a fait le modèle par excellence de la

réception dans le Sud global anglophone, en particulier en Inde.

Cien anos de soledad est d'abord arrivé en anglais sur le sous-continent. Les

premières traductions dans des langues régionales suivent l'immense popularité

de l'auteur colombien que lui vaut le prix Nobel de 1982 - traductions
de l'anglais en hindi, bengali, marathi, malayalam et tamoul.21 Indradeep
Bhattacharyya décrit lui aussi dans un texte journalistique l'étonnante hausse

19 Marling, Gatekeepers, p. 38 ; Karsten Düsdieker, « Gabriel Garcia Marquez,
Thomas Pynchon und die Elektronisierung der Märchen-Oma. Schicksale der

Mündlichkeit in der Postmoderne », dans Hermann Herlinghaus (éd.), Sprünge
im Spiegel:postkoloniale Aporien derModerne in den beiden Amerika, Bonn, Bouvier,

1997, p. 323-360, p. 335.
20 Düsdieker, « Gabriel Garcia Marquez, Thomas Pynchon und die Elektroni¬

sierung der Märchen-Oma », p. 324. Traduit par l'auteure.
21 Vibha Maurya, « Las demografias literarias y el encuentro sur-sur (América

Latina e India) », dans Gesine Müller et Dunia Gras Miravet (éd.), América

Latinay la literatura mundial: Mercado editorial, redes globalesy la invenciôn de

un continente, Madrid et Frankfurt am Main, Iberoamericana et Vervuert, 2015,

p. 249-259, p. 252. Le Bibliographie Guide to Gabriel Garcia Marquez en quatre
volumes (éd. Nelly Sfeir de Gonzalez) recense notamment jusqu'en 2002 les

traductions suivantes : malayalam : Cien anos de soledad (tr. Kottayam, India : Di. Si.

Buks, 1995), Elamor en los tiempos del côlera (Vi ke Unnikrsnan, tr. Kottayam,
India : Di. Si. Buks, 1997, 1998) ; gujarati : La Mala hora (Niranjana Taripathi,
tr. Amadavada, India : Gurjara Grantharatna Karylaya, 1991).



40 Gesine Müller

des ventes des livres de Gabriel Garcia Marquez après sa mort en 2014.22 Il
établit également un parallèle avec la situation sur le marché indien du livre

après le prix Nobel en 1982.23 La réception de Garcia Marquez en Inde
semble donc surtout marquée par deux brusques hausses, liées au prix Nobel
et au décès de l'auteur. Bhattacharyya en fait cependant débuter l'histoire
modeste au début des années 1970 :

Way back in 1971, when Manabendra Bandyopadhyay introduced him in
the comparative literature syllabus at Jadavpur University, nobody had heard

of the author, but he noticed an instant liking among students for « One
Hundred Years of Solitude ». « The first sign was that students read the text
themselves, which was definitely not the case with someone like Joyce »,
Bandyopadhyay said.24

L'une des clés du succès de Gabriel Garcia Marquez en Inde réside aussi dans

une certaine familiarité littéraire et dans la « bonne lisibilité » qu'elle
permet, du fait de sa nature d'oralité et de son caractère fabuleux. La citation
ci-dessous de Salman Rushdie en 1982 permet de se rendre compte à quel

point le réalisme magique a joué un rôle d'amplificateur de la réception :

El realismo magical [sic], « magic realism », at least as practiced by Garcia

Marquez, is a development of Surrealism that expresses a genuinely « Third
World » consciousness. It deals with what Naipaul has called « half-made »
societies, in which the impossibly old struggles against the appallingly new, in
which public corruptions and private anguishes are more garish and extreme
than they ever get in the so-called « North », where centuries ofwealth and

power have formed thick layers over the surface ofwhat's really going on.25

22 « Ranjit Adhikary, sales manager of Supernova Publishers, Penguin's exclusive
distributor in eastern India, said : "The demand for Garcia Marquez 's books has

shot up exponentially. Every day we receive orders for at least 90-100 copies of
each title. The two books most in demand - 'One Hundred Years of Solitude'
and 'Love in the Time of Cholera' - are out of stock. They will be back in
circulation next week.' » Indradeep Bhattacharyya, « Garcia Marquez wave grips
Kolkata », The Times ofIndia, 26.04.2014. http://timesofindia.indiatimes.com/
city/kolkata/Garcia-Marquez-wave-grips-Kolkata/articleshow/34214765.cms
(consulté le 07.12.2016).

23 « College Street bookseller Suvojit Saha said, 'Demand for Garcia Marquez's
books had shot up in 1982. It has again peaked after his death. We are sending

away customers as there is no supply. We had about 30 titles; we sold out last

Saturday' » (ibid..).
24 Ibid.
25 Salman Rushdie, « Angel Gabriel », London Review ofBooks 4, 17, 1982, p. 3-5

(en ligne: www.lrb.co.uk/v04/nl7/salman-rushdie/angel-gabriel).



Littérature mondiale etglocalisation 41

Il montre parfaitement comment l'introduction mondiale du réalisme

magique sur la base d'un vécu commun au Sud global a été décisive pour la

réception de Gabriel Garcia Marquez dans la littérature indienne. En tant

que forme esthétique, le réalisme magique est devenu un mantra de ce qu'on
appelait alors le tiers-monde, applicable sans autre forme de procès à d'autres
lieux, formes et espaces marginalisés et victimes de ségrégation sociale - il
influencera notamment la réception ultérieure du boom de la littérature
indienne.

L'étude de Mariano Siskind consacrée à la diffusion mondiale du réalisme

magique en tant que forme d'expression postcoloniale ouvre ici de nouvelles

perspectives et attribue un rôle central à Gabriel Garcia Marquez dans ce

contexte ou, en l'occurrence, à la « mondialisation de One Hundred Years of
Solitude », plus exactement au processus matériel et concret de la circulation
mondiale du roman.26 En effet, « Macondo is the mediation between the

idiosyncratic hyper-localism of the Colombian tropical forest and the general

situation of the continent. Macondo is the village-signifier that names
the difference of Latin America, and later, perhaps of the Third World at

large. >>27 Siskind fait de la principale caractéristique purement littéraire du
réalisme magique dans sa variante postcoloniale, dont Cent ans de solitude

représente la genèse, la mise en perspective du magique en référence à une

expérience socio-culturelle spécifiquement subalterne du colonialisme et
d'autres formes d'oppression locale ou mondiale : « the narrative and

interpretative horizon opened up by Garcia Marquez by rendering visible the relation

between the universality of (colonial, postcolonial, capitalistic) modern

history, and the particularity of local forms of oppression. »28

C'est donc la dimension universaliste du réalisme magique dans le

contexte du Sud global qui fascine les lecteurs indiens dans les textes de l'auteur

colombien, associée au mélange de réalité et de fiction qui lui est propre,
selon les mots du traducteur de Garcia Marquez Buddhadeb Bhattacharjee :

« Take 'The Autumn of the Patriarch', for instance. The sweep of the novel
startled me. At that time, Latin America had seven-eight military dictators

26 Mariano Siskind, « Magical Realism », dans Ato Quayson (éd.), The Cambridge

History of Postcolonial Literature, Cambridge, Cambridge University Press,

2012, p. 833-868, voir notamment p. 867, note 80. Le nombre d'auteurs du
monde entier issus de contextes postcoloniaux et dont l'œuvre a été considérablement

influencée par le roman Cent ans de solitude de Garcia Marquez est très

important. Outre Salman Rushdie et Toni Morrison, déjà mentionnés, on peut
citer : Latifa Tekin (Mort chériefantasque, 1983), Ben Okri (La Route de lafaim,
1991), Mia Couto [Terresomnambule, 1992) et Mo Yan sur lequel je reviendrai

plus en détail (v. ibid., p. 857 et suiv.).

27 Ibid., p. 854.
28 Ibid., p. 855.



42 Gesine Müller

who exercised ruthless power. It could be the story of any of them — their
despotic rule as well as their helplessness. >>29

Le succès de Garcia Marquez en Inde se nourrit aussi, et non dans une
moindre mesure, du succès des Enfants de minuit de Salman Rushdie (1981).
Ce dernier reconnaît lui-même dans de nombreuses critiques et interviews
son admiration pour son collègue d'Amérique latine, insistant notamment
rétrospectivement sur la très forte impression que lui a laissée la lecture de

Cien anos de soledad et le sentiment de familiarité qu'il a ressenti :

And of course when I did read it, I had the experience that many people had

described ofbeing forever lost in that great novel. Unforgettable. I think all of
us can remember the day when we first read Gabriel Garcia Marquez; it was

a colossal event. One thing that struck me, [...] was the incredible similarity
between the world he was describing and the world that I knew from South

Asia, from India and Pakistan. It was a world in which religion and superstition

dominated people's lives; also a world in which there was a powerful and

complicated history of colonialism; also a world in which there were colossal

differences between the very poor and the very rich, and not much in between;
also a world bedeviled by dictators and corruption. And so to me, what was
called « fantastic » seemed completely naturalistic.30

La recherche elle aussi observe que la réception de Gabriel Garcia Marquez
en Inde s'est accélérée après Les Enfants de minuit de Rushdie et le prix
Nobel. Le premier « Séminaire international sur Garcia Marquez et l'Amérique

latine » a notamment été organisé à Hyderabad en 1984.31 Et à partir
des années 1990, un vaste champ de recherche sur la fiction postcoloniale et
le réalisme magique s'ouvre et accorde une place de choix à Garcia Marquez,
Rushdie et d'autres - et spécialement à l'influence du premier sur la littérature

indienne.32

29 Bhattacharyya, « Garcia Marquez wave grips Kolkata ».
30 Salman Rushdie, « Inverted realism », PEN America 6: Metamorphoses, 2007.

https://pen.org/inverted-realism/#overlay-context= (consulté le 10.08.2017),
cit. d'après Siskind, « Magical Realism », p. 860 et suiv.

31 On trouve une sélection des interventions dans Alok Bhalla (éd.), Garcia

Marquez and Latin America, New York et New Delhi, Envoy et Sterling Publisher,

1987. Comme après le prix Nobel de 1982,1'« English and Foreign

Languages University » d'Hyderabad a organisé après sa mort un autre séminaire

sur son œuvre intitulé « Marquez and Literatures of India » qui a eu lieu le

25 mars 2015.

32 Christopher Warnes et Taner Can ont également présenté récemment des tra¬

vaux sur le réalisme magique dans les romans postcoloniaux de langue anglaise.
Ils invitent tous les deux à une relecture du réalisme magique qu'ils déclarent
essentiel pour la fiction postcoloniale en anglais, notamment chez Salman

Rushdie, Shashi Tharoor, Ben Okri et Sly Cheney-Coker. Voir Christopher



Littérature mondiale etglocalisation 43

On retiendra en résumé que la réception de Garcia Marquez en Inde est

passée par plusieurs étapes : la lente diffusion du réalisme magique au niveau
mondial a sans aucun doute préparé le terrain, favorisée par le prix Nobel de

Miguel Asturias en 1967, l'année de la parution de Cien anos desoledad. La
traduction anglaise du roman en 1970 a été suivie d'un rapide succès mondial

et de son entrée dans les programmes de littérature comparée en Inde
dès 1971. A partir des années 1980, on voit apparaître l'effet et l'influence
décisive de l'œuvre de Gabriel Garcia Marquez sur Rushdie et sur d'autres

auteurs « postcoloniaux ». Le prix Nobel de littérature 1982 joue quant à

lui un rôle catalyseur et accroît encore l'intérêt des chercheurs pour l'œuvre
de Garcia Marquez vue sous une perspective postcoloniale, couplée au
réalisme magique. Cette tradition est encore vivante chez de nombreux
écrivains indiens à la portée mondiale, tels Amitav Ghosh (Les Feux du Bengale,
1986) ou Arundhati Roy {Le Dieu despetits riens, 1997). Enfin, après la mort
de Garcia Marquez en 2014, l'intérêt des lecteurs indiens pour son travail
s'est encore accru et les auteurs indiens se sont davantage référés à son travail.

La Chine est un autre contexte de réception à examiner de près : malgré

la problématique de l'attribution de cette caractéristique dans d'autres

contextes, le pays peut parfaitement être considéré comme participant à la

réception dans le Sud global ou dans le cadre d'une dynamique sud-sud à

l'écart des centres traditionnels de la canonisation littéraire occidentale.
Selon Gisèle Sapiro, la production et la diffusion de biens symboliques est

très politisée dans les pays où l'économie est subordonnée au politique et où
les institutions qui déterminent la production culturelle et l'organisation des

professions intellectuelles sont entre les mains de l'État, comme c'est le cas

dans les pays fascistes ou communistes.33 Ces mots pourraient définir dans

une large mesure la réception de Garcia Marquez en Chine.
C 'est au début des années 1980, après la douloureuse révolution culturelle,

que le prix Nobel fraîchement couronné Garcia Marquez devient la figure de

proue littéraire et culturelle de la « nouvelle Chine ». Le tableau peut être

Warnes, Magical Realism and the Postcolonial Novel: Between Faith and Irreverence,

Basingstoke, Palgrave Macmillan, 2009 ; Taner Can, Magical Realism in
Postcolonial British Fiction: History, Nation, and Narration, Stuttgart, ibidem,
2015- F.n ce qui concerne plus spécialement la question des relations entre

l'Amérique latine et l'Inde, un nouveau paradigme a été développé il y a peu

par Susanne Klengel et Alexandra Ortiz Wallner qui proposent avec la

désignation Sur/South un concept alternatif à Sud global et soulèvent la question
de nouveaux orientalismes. Voir Susanne Klengel et Alexandra Ortiz Wallner

(éd.), Sur/South: Poetics and Politics ofThinkingLatin America/India, Madrid et
Frankfurt am Main, Iberoamericana et Vervuert, 2016.

33 Gisèle Sapiro, « How Do Literary Works Cross Borders (or Not)? A Sociolo¬

gical Approach to World Literature », Journal ofWorld Literature, 1, p. 81-96,

p. 84.



44 Gesine Müller

brossé rapidement : les années 1980 marquent en Chine une période très

productive de succès littéraires inédits après la traduction dans les années

1970 des plus grands représentants de la littérature mondiale du XX' siècle

qui deviennent ainsi accessibles - des auteurs tels que Kafka, Joyce, Faulkner,

Flemingway, Yasunari, Vargas Llosa et Garcia Marquez, qui n'entraient
auparavant pas dans le moule d'une littérature socialiste modèle. Celle de Garcia

Marquez a particulièrement constitué un appui de taille pour les intellectuels.

Comme l'a fait remarquer un critique chinois : « C'est comme si

quelqu'un du même village était devenu millionnaire >>34, car Garcia Marquez
était encore considéré comme un « artiste du tiers-monde » en Chine.

Avec le prix Nobel, son œuvre commence à être exploitée à grande échelle

sur le marché chinois du livre : une anthologie de ses textes de 1950 à 1981

paraît en 1982 chez Translation Publishers de Shanghai (Yiwen Chuban-
she), deux versions à'El amor en los tiempos del côlera sortent en 1987, ainsi

que les célèbres entretiens poétiques avec Plinio Apuleyo Mendoza Elolor de

la guayaba (Ye 2015 : 29).35 On notera avec intérêt qu'une campagne
officielle est aussi menée en 1983/84 contre le réalisme magique accusé d'être

une « souillure de l'esprit » antisocialiste. Il faudra donc attendre 1994 pour
la traduction complète de Cien anos de soledad en Chine et même 2011 pour
voir arriver sur le marché la première version autorisée.36 Deux versions du

roman étaient bien parues dès 1984, l'une basée sur le texte original en espagnol

et l'autre traduite de l'anglais37, mais toutes deux avaient été censurées

de manière drastique car on reprochait à l'ouvrage de faire preuve d'obscénité

et de superstition.38
C 'est aussi dans les années 1980 que se forme en Chine le mouvement littéraire

Xungen qui s'attache aux racines de la civilisation chinoise et recherche

un style artistique associant harmonieusement tradition et modernité. Han
Shaogong, l'un des personnages principaux, en rend compte en 1985 : « La
littérature a des racines. La littérature doit être profondément enracinée dans

34 « Es como si un compadre del mismo pueblo se hubiera convertido en millo-
nario ». Fan Ye, « F.1 olor de la guayaba y el sabor del sorgo rojo: El realismo

mâgico en la literatura de China y de Latinoamérica », Co-herencia, 12, 22,
2015, p. 27-39, p. 29. Traduit par l'auteure.

35 Ibid., p. 29.

36 Les éditions précédentes de Cien anos de soledad en Chine avaient toutes été

publiées sans l'accord officiel de l'auteur. Chen Mingjun, qui dirige la maison

d'édition Thinkingdom House, finira par s'assurer les droits pour 1 million de

dollars. Voir www.theguardian.com/books/2011/apr/29/gabriel-garcia-mar-
quez-chinese-edition.

37 Meng Ji, « Exploring Chinese Experimental Literary Translation: Translation

of Latin American Magic Realism into Modern Chinese >>,FudanJournal ofthe

Humanities and Social Sciences, 8, 3, 2015, p. 355-363, p. 358.

38 Voir Ye, « El olor de la guayaba y el sabor del sorgo rojo », p. 29.



Littérature mondiale etglocalisation 45

la culture traditionnelle du peuple. Sinon, l'arbre de la littérature ne fleurira

jamais. >>39 Les écrivains chinois ont trouvé le motif de l'ancrage local dans

la poétique de Garcia Marquez et une véritable « fièvre » pour la culture

d'Amérique latine s'empare alors d'eux.40 L'exemple le plus connu est

Mo Yan (*1955), prix Nobel 2012, dont le mémorable cycle de nouvelles

ilM'Mlfrîfe, Hong gàoliang jiàzû (Le Clan du sorgho) paraît en 1986. Il
adopte un style très proche de la forme de réalisme magique représentée

par Garcia Marquez, notamment dans son roman Fëngrûféi tun
[Beaux seins, bellesfesses) de 1996 où il réécrit l'histoire mouvementée de la

Chine au XXe siècle. Mo Yan rapporte dans l'une de ses « Confessions »
l'influence poétologique et idéologique que Garcia Marquez et Faulkner ont
exercée sur lui.41 Il est intéressant de noter qu'il classe Garcia Marquez parmi
les auteurs occidentaux :

In the year 1985 I wrote five novellettes and more than ten short stories. There

is no doubt that where their world view and artistic devices are concerned,

they were strongly influenced by foreign literature. Among Western works the

greatest impact came from Garcia Marquez s One Hundred Years ofSolitude
and William Faulkner's Sound and Fury.42

Dans la littérature contemporaine du monde arabe aussi, c'est encore le

réalisme magique qui ouvre un espace pour les réflexions et les souvenirs
de voix marginalisées qui ont été ou sont encore réprimées par des systèmes

impérialistes dominateurs ; un espace dans lequel les esprits des ancêtres et
la nature participent à des pratiques rituelles et des mythologies, tandis que
les frontières entre la réalité et la « magie », entre la réalité et le rêve, entre
le passé et le présent, sont abolies.43 La première traduction en arabe de Cien
ahos de soledad paraît en 1979 sur la base de la version française. Dans ce

contexte, c'est cependant un autre roman également paru en 1979 qui a sans
doute contribué à mettre en lumière la littérature du monde arabe, à savoir

39 « La literatura tiene su raiz. La literatura tiene que estar profundamente arrai-
gada en la tierra de la cultura traditional del pueblo. Si no, ei Ärbol de la Literatura

nunca florecerâ ». Shaogong Han, « Wen xue de gen », Zuo jia, 4, 1985,

p. 2, cit. d'après Ye, « F.1 olor de la guayaba y el sabor del sorgo rojo », p. 30.

40 Marian Gâlik, « Searching for Roots and Lost Identity in Contemporary Chi¬

nese Literature », Asian and African Studies, 9, 2, 2000, p. 154-167, p. 161.

41 Ye, « F.l olor de la guayaba y el sabor del sorgo rojo », p. 37.

42 Gâlik, « Searching for Roots and Lost Identity in Contemporary Chinese Lite¬

rature »,p. 161.

43 Maher Jarrar, « The Arabian Nights and the Contemporary Arabic Novel »,
dans Saree Makdisi et Felicity Nussbaum (éd.), The Arabian Nights in Historical
Context: Between East and West, Oxford, Oxford University Press, 2008, p. 297-

316, p. 305-307.



46 Gesine Müller

Les 1001 années de la nostalgie de l'Algérien Rashid Boudjedra44, dont le titre
rappelle Cien anos de soledad et Les Mille et une nuits et qui reprend des structures

narratives de ces deux œuvres.45

Bien sûr, il reste d'autres régions du monde, d'autres contextes culturels

qui pourraient faire ressortir différents aspects des dynamiques de glocalisa-
tion dont s'est accompagnée l'immense influence mondiale de la littérature
de Garcia Marquez, notamment le Japon, l'Afrique du Sud ou la Russie, qui
ne peuvent être étudiés plus en détail ici. On retient néanmoins que seule la

synthèse des différents contextes de réception et leurs conditions spécifiques

souvent locales permettent de comprendre la réception mondiale de Garcia

Marquez. Car Gabriel Garcia Marquez est un homme de lettres du monde

entier, qui rencontre le même accueil enthousiaste dans le Nord global que
dans le Sud global. Les différents filtres de réception permettent d'identifier

plus précisément deux tendances purement littéraires : l'intégration à

un réseau de littérature mondiale universaliste et canonisée en Occident et
l'exotisme étaient indispensables pour une réception favorable dans le monde
occidental dans les années 1970 et 1980, tandis qu'un vécu et une esthétique
spécifiques communs dans un contexte postcolonial semblent aussi jouer un
rôle dans les pays représentatifs du Sud global examinés ici. Ces deux filtres
de réception se retrouvent aussi dans l'explication, déjà mentionnée à de

multiples reprises, du succès de Cien anos de soledad qui aurait convaincu le

monde entier en associant de manière unique un attachement aux dimensions

universelles de l'histoire moderne et la particularité des formes locales

de répression.46
C 'est justement l'association de ces différents éléments qui fournit un

précieux indice de la raison pour laquelle Garcia Marquez est encore prédestiné à

être le seul auteur du Sud global à figurer dans les classements occidentaux de

la littérature mondiale.47 La réception de son œuvre peut désormais être vue
comme un classement de cet œuvre dans les canons occidentaux de la

littérature mondiale qui permet à la fois d'ouvrir un espace pour les réflexions et
les souvenirs de voix marginalisées sans devoir pour autant quitter le système
de coordonnées de la pensée occidentale établie. C 'est notamment ainsi qu'il
faut comprendre le discours de Mo Yan dans lequel Garcia Marquez est classé

sans autre forme de procès parmi les auteurs occidentaux.

44 Paru chez Denoël (Paris). Également publié en arabe en 1981 (sous le titre : Alf
wa'am min al-banin).

45 Jarrar, « The Arabian Nights and the Contemporary Arabic Novel », p. 307 ;

Abdelkader Rabia, « Gabriel Garcia Marquez & sa fortune dans les pays
arabes », Recherches & études comparantes ibero-françaises de la Sorbonne Nouvelle,

3,1981, p. 5-103, p. 96.

46 Siskind, « Magical Realism », p. 855.

47 Voir Ilija Trojanow, « Einladung zur Weltliteratur - Runter vom Montblanc »,
Neue Zürcher Zeitung, 26/5/2017'.



Littérature mondiale etglocalisation 47

En adoptant maintenant une perspective extérieure à la littérature et en

revenant aux questions de la glocalisation et à l'histoire de la canonisation de

l'auteur mondial qu'est Garcia Marquez, il apparaît - malgré une différenciation

globale - qu'un parcours à plusieurs échelons est nécessaire, qu'il faille

passer par Barcelone, Paris et New York avant de pouvoir gagner Mumbai,
Pékin ou Casablanca. Les centres de dénomination de l'Ouest et du Nord
exercent donc encore un immense pouvoir. Un fait confirme cette conclusion,

à savoir l'intensification de la réception de Garcia Marquez dans le

monde entier après deux dates significatives : le prix Nobel et sa mort.
Cependant, il apparaît aussi qu'une perspective sud-sud puisse détenir

un potentiel heuristique quant à la question de l'existence éventuelle

d'esthétiques et de formes de représentation résolument « sudistes ». Ce point
semble encore plus important dès lors que l'on se tourne vers la configuration
littéraire de vécus historiques communs au Sud global dans son ensemble, de

l'histoire coloniale à l'intégration aux économies, sociétés et processus de

transformation culturelle de la modernité mondiale. Les références aux
dynamiques locales ou globales sont particulièrement décisives dans la réception
en Chine et en Inde, même si elles sont naturellement très différentes. Dans

cette perspective, la question n'est plus seulement de savoir si Gabriel Garcia

Marquez pourrait constituer un autre exemple de la participation de

produits culturels à la création et la re-création de récits du global qui touchent

un lectorat transnational, comme l'explique Héctor Hoyos à propos de

Borges et de Bolano.48 Ce sont là des dynamiques prometteuses qui peuvent
être déduites de la circulation et de la réception mondiales de Cien anos de

soledad ; elles jouent un rôle dans la création de récits glocaux par les produits
culturels dans la mesure où il apparaît que de nouvelles voies de circulation
de la littérature, encore trop peu explorées aujourd'hui et portant la trace de

modèles de réception locaux, ont véritablement un effet sur les processus de

dénomination de la littérature mondiale.

48 Héctor Hoyos, Beyond Bolano. The Global Latin American Novel, New York,
Columbia University Press, 2015, p. 4.




	Littérature mondiale et glocalisation : entre circulation mondiale et dynamiques de réception locales, l'exemple de Gabriel Garcìa Márquez

