
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2021)

Heft: 50: Zur Aktualität von Spittelers Texten : komparatistische Perspektiven
= Quelle actualité pour Spitteler? : Perspectives comparatives

Artikel: "Zur Einführung des Narzissmus" : Freud und das Wissen des Mythos

Autor: Emmrich, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006305

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006305
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas Emmrich

„Zur Einführung des Narzißmus"

Freud und das Wissen des Mythos

While Freud regularly discusses the Oedipus complex in the context ofthe Sophoclean
tragedy, the founding document of the psychoanalytic theory of narcissism lacks any
trace of the mythological substrate. Both Narcissus, who contributed no less than his

name to the psychic phenomenon of narcissism, and Ovid, in whose Metamorphoses
the most elaborate and effective elaboration of the myth of Narcissus is laid down,
form a conspicuous blank space in Freud's 'Introduction to Narcissism'. This article will

attempt to explain this lack of tradition and, in addition, discuss the figure of Pygmalion

as a productive form ofnarcissism that can supplement Freud's theory.

1. Einleitung: Freuds Narzissmus

Bereits in der Antike wurden Mythen als figurativer Ausdruck eines

verborgenen Sinns gedeutet.1 Dass die Mythenallegorese auch in der Moderne

zum Einsatz gelangt und sogar über einen theoriekonstitutiven Einfluss

verfügen kann, bezeugt nicht zuletzt Freuds wegweisende Ausarbeitung der

Psychoanalyse: „Der Fortschritt der psychoanalytischen Arbeit hat diese

Bedeutung des Ödipuskomplexes immer schärfer gezeichnet; seine

Anerkennung ist das Schibboleth geworden, welches die Anhänger der Psychoanalyse

von ihren Gegnern scheidet."2 In Sophokles' König Odipus hat Freud

1 Zu nennen sind Autoren wie Euhemeros und Palaiphatos. Zur antiken Allego-
rese exemplarisch Hildegard Cancik-Lindemaier/Dorothea Sigel. „Allegorese".
Der neue Pauly. Enzyklopädie der Antike. Altertum. Band 1: A-Ari. Hg. Hubert
Cancik/Helmuth Schneider. Weimar u.a.: Metzler, 1996. Sp. 518-523. Thomas
Emmrich. „Das Pharmakon der Allegorese oder: Grundlagen einer literalen
Hermeneutik". Buchstählichkeit. Theorie, Geschichte, Übersetzung. Hg. Achim Geisen-
hanslüke. Bielefeld: transcript, 2020. Greta Hawes. Rationalizing Myth in
Antiquity. Oxford: Oxford University Press, 2014.

2 Sigmund Freud. „Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie". Sigmund Freud.

Studienausgabe. Band V: Sexualleben. Hg. Alexander Mitscherlich/Angela Richards/
James Strachey. Frankfurt a.M.: S. Fischer, 2000. S. 37-145, hier S. 129, Anm. 2.

Allgemein zur Rezeption des griechischen Mythos in der Psychoanalyse Andreas
Marneros. Warum Ödipus keinen Ödipus-Komplex undAdonis keinen Schönheitswahn

hatte. Psychoanalyse und griechische Mythologie - eine Beziehungsklärung.
Berlin u.a.: Springer, 2018. Zudem George Steiner. Antigones. Oxford: Clarendon

Press, 1984. S. 124fi: „Oedipus, Narcissus, Orestes, Kronos devouring his

children, Prometheus the fire-thief, are the psychically richest yet most economic



218 Thomas Emmrich

ein Paradigma gefunden, das er seiner Theorie zugrunde legen und seinen
Kritikern entgegenhalten konnte. Doch nicht nur mit dem Ödipuskomplex
ist eine entscheidende Weichenstellung in der psychoanalytischen Konzeptbildung

verbunden, sondern gleichfalls mit dem Problem des Narzissmus.
Freuds 1914 veröffentlichter Aufsatz „Zur Einführung des Narzißmus"
markiert eine weit reichende Revision der Psychoanalyse. Für Freud stellt sich
der Narzissmus als eine erotische Besetzung des Ich dar, was seinen früheren
Arbeiten eklatant widerspricht, die auf einer Trennung von Ich- bzw. Selbst-

erhaltungs- und Sexualtrieben und damit auf einem epistemischen Dualismus

basieren.3 Der Narzissmus ist daher, wie Peter Gay notiert, „subversiv
für seine [d. h. Freuds] eigenen lange vertretenen Ansichten".4 Den Ausweg
aus dem Monismus des Eros, den Freud z. B. Jung vorgeworfen hat5, wird
jener nach dem Ersten Weltkrieg in der Unterscheidung zwischen einem
Diesseits und einem Jenseits des Lustprinzips finden.6 Während Freud den

crystallizations of elemental impulses and configurations in the unconscious and
subconscious fabric of the race and of the individual!' Vgl. hierzu auch Freuds

Deutung des Mythos von Medusa in seiner Notiz „Das Medusenhaupt", die in
einer Traditionslinie mit der antiken rationalistischen Mythenkritik steht.
Sigmund Freud. „Das Medusenhaupt". Sigmund Freud. Gesammelte Werke. Band

XVII: Schriften aus dem Nachlaß (1892-1939). Hg. Anna Freud. Frankfurt a.M.:
S. Fischer, 1955. S. 45-48.

3 Zu der vom Problem des Narzissmus ausgelösten Reformierung der Freud'schen

Psychoanalyse Achim Geisenhanslüke. Das Schihholeth der Psychoanalyse. Freuds

Passagen der Schrift. Bielefeld: transcript, 2008. S. 92f. Zu der Trennung von
Ichbzw. Selbsterhaltungs- und Sexualtrieben exemplarisch Sigmund Freud. „Triebe
und Triebschicksale". Sigmund Freud. Studienausgabe. Band III: Psychologie des

Unbewußten. Hg. Alexander Mitscherlich/Angela Richards/James Strachey.
Frankfurt a.M.: S. Fischer, 2000. In dem 1915 publizierten Aufsatz „Triebe und
Triebschicksale" hält Freud rückblickend fest: „Ich habe vorgeschlagen, von
solchen Urtrieben zwei Gruppen zu unterscheiden, die der Ich- oder Selbsterhaltungstriebe

und die der Sexualtriebe." (S. 87) Kurz darauf konzediert Freud, dass

„vor allem d[ie] narzißtischen Psychoneurosen [...] zu einer Abänderung dieser

Formel und somit zu einer anderen Gruppierung der Urtriebe nötigen wird. Aber

gegenwärtig kennen wir diese Formel nicht" (S. 88).
4 Peter Gay. Freud. EineBiographiefür unsere Zeit. Aus dem Amerikanischen übers.

Joachim A. Frank. Frankfurt a.M.: S. Fischer, 1989. S. 383.
5 Vgl. Geisenhanslüke. Das Schibboleth der Psychoanalyse (wie Anm. 3). S. 93. Zum

Bruch Freuds mit Jung vgl. Gay. Freud (wie Anm. 4). S. 257-277.
6 Hierzu Sigmund Freud. „Jenseits des Lustprinzips". Sigmund Freud. Studienausgabe.

Band III: Psychologie des Unbewußten. Hg. Alexander Mitscherlich/Angela
Richards/James Strachey. Frankfurt a.M.: S. Fischer, 2000. S. 213-272. Zudem

Willy Baranger. „Der Narzißmus bei Freud". Über Freuds ,Zur Einführung des

Narzißmus'. Hg. Johann Michael Rotmann. Aus dem Englischen übers. Charlotte
Nolte. Stuttgart u.a.: Frommann-Holzboog, 2000. S. 149-174, hier S. 149: „Die



„Zur Einführung des Narzißmus" 219

Ödipuskomplex regelmäßig im Zusammenhang mit der Sophokleischen
Tragödie diskutiert7, fehlt im Gründungsdokument der psychoanalytischen
Theorie des Narzissmus jedwede Spur des mythologischen Substrats. Sowohl
Narcissus, der nicht weniger als seinen Namen zu dem psychischen Phänomen

des Narzissmus beigesteuert hat, als auch Ovid, in dessen Metamorphosen

die elaborierteste und wirkmächtigste Ausgestaltung der Sage von
Narcissus niedergelegt ist (vgl. 3,339-510), bilden eine frappierende Leerstelle in
Freuds „Einführung des Narzißmus".8 Der vorliegende Beitrag möchte sich

an einer Erklärung für dieses Traditionsdefizit versuchen, das deswegen so

auffällig ist, da sich Freuds Schriften ansonsten zum einen durch eine tiefe
Vertrautheit mit der antiken Kultur auszeichnen9, es zum anderen nicht

Einführung des Narzißmus führte zu einem völligen Umsturz der Trieblehre; die

endgültige Wurzel des psychologischen Konflikts wurde nun im Kampfzwischen

Libido und Destruktion, zwischen Eros und Thanatos angesiedelt." Angemerkt
sei, dass der Begriff,Thanatos' für das Jenseits des Lustprinzips nicht von Freud
selbst stammt, sondern erst von Ernst Federn in die Diskussion eingeführt wurde.

7 Vgl. z. B. Sigmund Freud. Die Traumdeutung. Studienausgabe. Band II. Hg.
Alexander Mitscherlich/Angela Richards/James Strachey. Frankfurt a. M.: S. Fischer,

2000. S. 267: „Sein [d.h. Ödipus'] Schicksal ergreift uns nur darum, weil es auch
das unsrige hätte werden können, weil das Orakel vor unserer Geburt denselben

Fluch über uns verhängt hat wie über ihn. Uns allen vielleicht war es beschieden,

die erste sexuelle Regung auf die Mutter, den ersten Haß und gewalttätigen
Wünsch gegen den Vater zu richten; unsere Träume überzeugen uns davon. König
Ödipus, der seinen Vater Läios erschlagen und seine MutterJokaste geheiratet hat,
ist nur die Wunscherfüllung unserer Kindheit."

8 Bezeichnenderweise kann sich Ellen Oliensis' einschlägige Studie Freud's Rome

zwar aufden unmittelbaren Einfluss Vergils aufFreud stützen, der sich u. a. in dem
der Traumdeutung vorangestellten Motto Flectere si nequeo superos, Acheronta
movebo aus der Aeneis (7,312) niederschlägt. In ihrer Interpretation der Sage von
Tereus, Procne und Philomela aus dem sechsten Buch der Ovidischen Metamorphosen

(vgl. S. 77-91) importiert sie jedoch lediglich psychoanalytische Konzepte,
ohne dabei auf eine direkte Auseinandersetzung Freuds mit Ovid verweisen zu
können. Ellen Oliensis. Freud's Rome. Psychoanalysis andFatin Poetry. Cambridge
u. a.: Cambridge University Press, 2009. Zum Motto der Traumdeutung Freud.

Die Traumdeutung (wie Anm. 7). S. 11. Ferner Jean Starobinski. „Acheronta
movebo. Nachdenken über das Motto der Traumdeutung'". Aus dem Französischen

übers. Horst Günther. HundertJahre,Traumdeutung von Sigmund Freud.

Drei Essays. Hg. Jean Starobinski/Ilse Grubrich-Simitis/Mark Solms. Frankfurt

a.M.: S. Fischer, 22006. S. 11-49.
9 Exemplarisch hierzu Claudia Benthien/Hartmut Böhme/Inge Stephan (Hg.).

Freud und die Antike. Göttingen: Wallstein, 2011. Marco Solinas. Via Platonica

zum Unbewussten. Piaton und Freud. Aus dem Italienischen übers. Antonio
Staude. Wien u.a.: Turia + Kant, 2012. Paola Traverso. »Psyche ist ein griechisches
Wort...«. Rezeption und Wirkung der Antike im Werk von Sigmund Freud. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp, 2003.



220 Thomas Emmrich

scheuen, Dichter als „Bundesgenossen"10 für die Bestätigung des in ihnen
Verhandelten zu rekrutieren.11

Dass Freud der antike Mythos von Narcissus bekannt war und dies schon

vor seiner Arbeit an der „Einführung des Narzißmus" aus dem Jahre 1914,

belegt seine 1910 erschienene Studie „Eine Kindheitserinnerung des
Leonardo da Vinci": „Wir sagen, er findet seine Liebesobjekte auf dem Wege
des Narzißmus, da die griechische Sage einen Jüngling Narzissus nennt, dem
nichts so wohl gefiel wie das eigene Spiegelbild und der in die schöne Blume
dieses Namens verwandelt wurde."12 Da Freud die Verwandlung des Narcissus

in eine Blume erwähnt, steht zu vermuten, dass ihm sei es als direkte,
sei es als indirekte Vorlage Ovids Metamorphosen gedient haben.13 Doch in

10 Als solche deklariert Freud die Dichter z.B. in „Der Wahn und die Träume in
W.Jensens ,Gradiva": „Wertvolle Bundesgenossen sind aber die Dichter, und ihr
Zeugnis ist hoch anzuschlagen, denn sie pflegen eine Menge von Dingen
zwischen Himmel und Erde zu wissen, von denen sich unsere Schulweisheit noch
nichts träumen läßt." Sigmund Freud. „Der Wahn und die Träume in W. Jensens

,Gradiva"\ Sigmund Freud. Studienausgabe. Band X: Bildende Kunst und
Literatur. Hg. Alexander Mitscherlich/Angela Richards/James Strachey. Frankfurt

a.M.: S. Fischer, 2000. S. 9-85, hier S. 14.

11 Vgl. z. B. Peter-André Alt/Thomas Anz (Hg.). Sigmund Freud und das Wissen

der Literatur. Berlin u. a.: De Gruyter, 2008.
12 Sigmund Freud. „Eine Kindheitserinnerung des Leonardo da Vinci". Sigmund

Freud. Studienausgabe. Band X: Bildende Kunst und Literatur. Hg. Alexander

Mitscherlich/Angela Richards/James Strachey. Frankfurt a. M.: S. Fischer, 2000.
S. 87-161, hier S. 125. In seinem gesamten Werk zitiert Freud die Sage von
Narcissus nur noch ein weiteres Mal: „Den Zustand, in dem das Ich die Libido bei
sich behält, heißen wir Narzißmus, in Erinnerung der griechischen Sage vom
Jüngling Narzissus, der in sein eigenes Spiegelbild verliebt blieb." Sigmund Freud.

„Eine Schwierigkeit der Psychoanalyse". Gesammelte Werke. Band XII: Werke

aus den Jahren 1917-1920. Hg. Anna Freud. Frankfurt a.M.: S. Fischer, 51978.

S. 3-12, hier S. 6. Vgl. zudem die Konkordanz zu den ,Gesammelten Werken von

Sigmund Freud. Band 4: L-R. Hg. Samuel A. Guttman/Stephen M. Parrish/
John Ruffing/Philip H. Smith. Waterloo: North Waterloo Academic Press,

1995. S. 3835.
13 Vgl. die Metamorphose des Narcissus, bei der es sich streng genommen um eine

Substitution handelt: nusquam corpus erat; croceumpro corporeflorem / inveni-
untfoliis medium cingentibus albis (3,509f.): „Da war der Leib nirgends mehr.

An seiner Stelle finden sie eine Blume, in der Mitte safrangelb und umsäumt
mit weißen Blütenblättern" Das Original ist der textkritischen Ausgabe von
Tarrant entnommen: P. Ovidi Nasonis Metamorphoses. Hg. Richard J. Tarrant.
Oxford: Oxford University Press, 2004. Die Übersetzung stammt von Michael
von Albrecht: P. Ovidius Naso. Metamorphosen. Lateinisch/Deutsch. Hg. und
übers. Michael von Albrecht. Stuttgart: Reclam, 2012. Da die übrigen antiken
Autoren, die von der Verwandlung des Narcissus in eine Blume berichten, im
Gegensatz zu Ovid alles andere als im Zentrum des Schul- und Bildungskanons



„Zur Einführung des Narzißmus" 221

Ovid scheint Freud trotz - oder womöglich wegen - einer unverkennbaren
Nähe14 keinen „Bundesgenossen"15 gesehen zu haben. Bis auf den Vers Ut
desint vires, tarnen est Laudanda voluntas (.Epistulae ex Ponto, 3,4,79)16 in
„Die Wunscherfüllung" ist keine Nennung von Ovid zu verzeichnen; selbst

in diesem Rahmen fällt der Name „Ovid" nur flüchtig in den Anmerkungen

und lediglich als Quellenangabe, nicht etwa als Bezugspunkt einer wie
auch immer gearteten Auseinandersetzung.17 Es ist, als hätte Freud Ovid
mit einer damnatio memoriae belegt und ihn in das Exil des Fußnotenapparats,

des typographischen Rands einer Seite, verbannt, so wie der römische

Autor zu seinen Lebzeiten von Kaiser Augustus an den Rand des Imperium
Romanum relegiert wurde.18 Vielleicht war die Nähe zu groß und zu lastend,

der Zeit um 1900 standen, lässt sich mit einiger Verbindlichkeit schließen, dass

die Metamorphosen die direkte oder indirekte Quelle von Freuds Kenntnis der

Sage von Narcissus gewesen sind. Zu den antiken Fundstellen des Narcissus und
der Narzisse vgl. Otto-Hubert Kost. Narziss. Anfragen zur Herkunfi und zu den

Gestaltungen seines Mythos. Heimbach/Eifel u.a.: Patrimonium, 2012. S. 415-
477. Zur Geschichte des Mythos von Narcissus allgemein Balbina Bäbler/Jan
Bremmer. „Narkissos". Der Neue Pauly. Enzyklopädie derAntike. Altertum. Band
8: Mer-Op. Hg. Hubert Cancik/Helmuth Schneider. Weimar u.a.: Metzler,
2000. Sp. 712-714. Almut-Barbara Renger (Hg.). Narcissus. Ein Mythos von der
Antike bis zum Cyberspace. Weimar u. a.: Metzler, 2002.

14 Hierzu exemplarisch Wolfram Ette in einem am 04.05.2009 in Bielefeld gehal¬

tenen Vortrag: Wolfram Ette. Europas erste Psychoanalyse. Zu Ovids Aktualität.

http://www.etteharder.de/ovid-psychoanalyse.pdf. (letzter Zugriff am
21.06.2021). Ders. „Wiederholen - Erinnern - Durcharbeiten: Präsenz und

Repräsentation in Ovids Metamorphosen". Zwischen Präsenz und Repräsentation.

Formen und Funktionen des Mythos in theoretischen und literarischen
Diskursen. Hg. Bent Gebert/Uwe Mayer. Berlin u.a.: De Gruyter, 2014. S. 71-87.
Zu erwähnen sind gleichfalls Klaus Heinrichs zahlreiche Studien zu diesem

Thema, z. B. Klaus Heinrich. Floß der Medusa. 3 Studien zur Faszinationsgeschichte.

Frankfurt a. M. u. a.: Stroemfeld, 1995.
15 Freud. „Der Wahn und die Träume in W. Jensens ,Gradiva'" (wie Anm. 10).

S. 14.

16 „Wenn es an Kräften gebricht, so ist doch der Wille zu loben." Publius Ovidius
Naso. Briefe aus der Verbannung. Hg. Georg Luck. Ubers. Wilhelm Willige.
Zürich u. a.: Artemis & Winkler, 1963.

17 Vgl. Sigmund Freud. „Die Wunscherfüllung". Sigmund Freud. Studienausgabe.
Band I: Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse. Hg. Alexander Mit-
scherlich/Angela Richards/James Strachey. Frankfurt a.M.: S. Fischer, 2000.
S. 217-230, hier S. 219, Anm.

18 Dass Ovid durchaus psychoanalytisches Interesse wecken kann, zeigt sich z.B.
bei Jung, der in Symbole der Wandlung den römischen Autor mehrfach nennt.
Carl Gustav Jung. Symbole der Wandlung. Analyse des Vorspiels zu einer
Schizophrenie. Gesammelte Werke. Band 5. Hg. Lilly Jung-Merker/Elisabeth Rüf.
Ölten u.a.: Walter, 1973. S. 371, S. 433, S. 444, S. 538. Vgl. darüberhinaus dens.



222 Thomas Emmrich

dass Freuds durchgehende Bereitschaft, den literarischen Kanon zur
Affirmation der eigenen Theorie heranzuziehen, in eine ,Anxiety of Influence'
umschlug.19 Zumindest im Hinblick auf die „Einführung des Narzißmus"
ist die Abwehr des antiken Mythos und dessen Bearbeitung durch Ovid
nicht unerklärlich: Mit der für die psychologische Kategorie des Narzissmus

namensgebenden mythologischen Figur ist ein subversiver Impuls verbunden,

der Freuds Theoretisierung des Narzissmus sowie dessen

geschlechterspezifische Kennzeichnung zu destabilisieren vermag. Die Einflussangst
würde demnach nicht etwa daraus resultieren, dass Freud das Innovationskapital

seiner Arbeit durch die Einsichten seines Vorläufers gemindert gesehen
und ihn deswegen hätte abwehren müssen; vielmehr wäre sie dadurch
hervorgerufen worden, dass die maßgebliche literarische Autorität der in Rede

stehenden Thematik Freuds „revisionary insights"20 unterminiert hätte.
Selbst in der Phase des Ubergangs, in der sich der alte Dualismus von

Ichoder Selbsterhaltungs- und Sexualtrieben bereits aufgelöst, sich der neue von
einem Diesseits und einem Jenseits des Lustprinzips jedoch noch nicht
etabliert hat, bleibt Freud einem binär strukturierten Denken verpflichtet. Dies

zeigt seine duale Typologie der Objektwahl:

Die ersten autoerotischen sexuellen Befriedigungen werden im Anschluß an

lebenswichtige, der Selbsterhaltung dienende Funktionen erlebt. Die Sexualtriebe

lehnen sich zunächst an die Befriedigung der Ichtriebe an, machen sich

erst später von den letzteren selbstständig; die Anlehnung zeigt sich aber noch
darin, daß die Personen, welche mit der Ernährung, Pflege, dem Schutz des

Kindes zu tun haben, zu den ersten Sexualobjekten werden, also zunächst die

Mutter oder ihr Ersatz. Neben diesem Typus und dieser Quelle der Objektwahl,

den man àeri Anlehnungstypus heißen kann, hat uns aber die analytische
Forschung einen zweiten kennen gelehrt, den zu finden wir nicht vorbereitet

waren. Wir haben, besonders deutlich bei Personen, deren Libidoentwicklung
eine Störung erfahren hat, wie bei Perversen und Homosexuellen, gefunden,
daß sie ihr späteres Liebesobjekt nicht nach dem Vorbild der Mutter wählen,

sondern nach dem ihrer eigenen Person. Sie suchen offenkundigerweise

Gesamtregister. Gesammelte Werke. Band 20. Hg. Ludwig Niehus. Solothurn

u.a.: Walter, 1994. S. 311.
19 Vgl. Harold Bloom. The Anxiety ofInfluence: A Theory ofPoetry. Oxford u.a.:

Oxford University Press, 1973. S. 10: „Oedipus, blind, was on the path to oracular

godhood, and the strong poets have followed him by transforming their
blindness towards their precursors into the revisionary insights of their own
work? Dass nicht nur die Dichter Strategien entwickeln, um ihre Einflussangst
abzuwehren, hebt Bloom in Agon hervor: ,,[B]ut the first and most original of
psychoanalysts certainly shared the influence-anxieties and defensive misprisions

of all strong writers throughout history". Harold Bloom. Agon: Towards a
Theory ofRevisionism. Oxford u. a.: Oxford University Press, 1982. S. 102.

20 Ders. The Anxiety ofInfluence {wie Krim. 19). S. 10.



„Zur Einführung des Narzißmus" 223

sich selbst als Liebesobjekt, zeigen den narzißtisch zu nennenden Typus der

Objektwahl. [...] Wir haben nun nicht geschlossen, daß die Menschen in zwei
scharf geschiedene Gruppen zerfallen, je nachdem sie den Anlehnungs- oder
den narzißtischen Typus der Objektwahl haben, sondern ziehen die Annahme

vor, daß jedem Menschen beide Wege zur Objektwahl offenstehen, wobei der
eine oder der andere bevorzugt werden kann.21

Obzwar Freud zunächst betont, dass es keine Gesetzmäßigkeit bei der Verteilung

der narzisstischen Objektwahl und des Anlehnungstypus gibt, setzt er
unmittelbar im Anschluss an den zitierten Passus eindeutige Geschlechterindizes.

Damit lässt er sehr wohl die Menschen in zwei Gruppen „zerfallen",
zwar nicht in „zwei scharf geschiedene", so doch immerhin in tendenziell
geschlechterspezifisch getrennte:

Die Vergleichung von Mann und Weib zeigt dann, daß sich in deren Verhältnis

zum Typus der Objektwahl fundamentale, wenn auch natürlich nicht
regelmäßige, Unterschiede ergeben. Die volle Objektliebe nach dem

Anlehnungstypus ist eigendich für den Mann charakteristisch [...]. Anders gestaltet
sich die Entwicklung bei dem häufigsten, wahrscheinlich reinsten und
echtesten Typus des Weibes. Hier scheint mit der Pubertätsentwicklung durch
die Ausbildung der bis dahin latenten weiblichen Sexualorgane eine Steigerung

des ursprünglichen Narzißmus aufzutreten, welche der Gestaltung einer
ordentlichen, mit Sexualüberschätzung ausgestatteten Objektliebe ungünstig

ist. Es stellt sich besonders im Falle der Entwicklung zur Schönheit eine

Selbstgenügsamkeit des Weibes her, welche das Weib für die ihm sozial
verkümmerte Freiheit der Objektwahl entschädigt. Solche Frauen lieben, streng
genommen, nur sich selbst mit ähnlicher Intensität, wie der Mann sie liebt
[...]; der Reiz des Kindes beruht zum guten Teil aufdessen Narzißmus, seiner

Selbstgenügsamkeit und Unzugänglichkeit, ebenso der Reiz gewisser Tiere,
die sich um uns nicht zu kümmern scheinen, wie der Katzen und großen
Raubtiere, ja selbst der große Verbrecher und der Humorist zwingen in der

poetischen Darstellung unser Interesse durch die narzißtische Konsequenz,
mit welcher sie alles ihr Ich Verkleinernde von ihm fernzuhalten wissen.22

Unnahbar, egozentrisch soll die Frau sein, darin „Katzen und großen
Raubtiere [n]" sowie dem „große [n] Verbrecher und de[m] Humorist [en]
[...] in der poetischen Darstellung" vergleichbar, aber auch, zieht man die

Konsequenz aus dem ersten Zitat, den „Perversen und Homosexuellen".23

Die von Freud vorgenommene Distribution der unterschiedlichen Typen der

21 Sigmund Freud. „Zur Einführung des Narzißmus". Sigmund Freud. Studienaus¬

gabe. Band III: Psychologie des Unbewußten. Hg. Alexander Mitscherlich/Angela
Richards/James Strachey. Frankfurt a.M.: S. Fischer, 2000. S. 37-69, hier S. 53f.

22 Ebd., S. 54f.
23 Ebd.



224 Thomas Emmrich

Objektwahl auf die Geschlechter erzeugt nicht nur eine Matrix befremdender,

für die Frau kaum schmeichelhafter Vergleiche. Darüber hinaus nimmt
sie eine soziale Isolierung des weiblichen Geschlechts vor. Gewiss ist es eine
ernüchternde Erkenntnis, dass der Mann eine Frau (oder andere Surrogate)
nur deswegen liebt, weil sie seiner Mutter, der „nähernde [n] Frau"24, ähnelt,
die er wiederum einzig und allein aus dem Grunde liebt, da sich seine Libi-
dostrebungen an diese angelehnt haben; aber zumindest ist er sozial interak-
tions- sowie partizipationsfähig und kann kulturell produktiv sein. Der Frau

hingegen wird der selbstbezogene, unproduktive und gewissermaßen asoziale

Typus der Objektwahl, nämlich der Narzissmus zugeschrieben. „Freud
bindet das Bild des Narzißten an dasjenige der Frau"25, stellte bereits Sander

L. Gilman fest.

24 Ebd., S. 56.

25 Sander L. Gilman. Freud, Identität und Geschlecht. Aus dem Amerikanischen
übers. H. Jochen Bussmann. Frankfurt a. M.: S. Fischer, 1994. S. 81. Auch
Freuds Konzept der Sublimierung führt systembedingt zu einer Exklusion der
Frau aus der Kultur. Voraussetzung für die Sublimierung und, damit
einhergehend, für kulturelle Leistungen, ist die Kastrationsangst: „Mit dem Wegfall
der Kastrationsangst entfallt das Hauptmotiv, das den Knaben gedrängt hatte,
den Ödipuskomplex zu überwinden. Das Mädchen verbleibt in ihm
unbestimmt lange, baut ihn nur spät und dann unvollkommen ab. Die Bildung des

Uber-Ichs muß unter diesen Verhältnissen leiden, es kann nicht die Stärke und
die Unabhängigkeit erreichen, die ihm seine kulturelle Bedeutung verleihen".

Sigmund Freud. „Die Weiblichkeit". Sigmund Freud. Studienausgabe. Band I:
Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse. Hg. Alexander Mitscherlich/
Angela Richards/James Strachey. Frankfurt a.M.: S. Fischer, 2000. S. 544-565,
hier S. 559f. Allein aufgrund ihrer von Freud (re)konstruierten Entwicklung
und der behaupteten Ausbildung eines nur insuffizienten Uber-Ich wird die
Frau aus der Kultur ausgeschlossen, sofern diese Bereiche wie Bildung, Kunst,
Wissenschaft und Politik betrifft, also all jene „höhere [n] psychische [n]
Tätigkeiten, wissenschaftliche, künstlerische, ideologische, [die] eine so bedeutsame

Rolle im Kulturleben spielen." Sigmund Freud. „Das Unbehagen in der
Kultur". Sigmund Freud. Studienausgabe. Band IX: Fragen der Gesellschaft.

Ursprünge der Religion. Hg. Alexander Mitscherlich/Angela Richards/James
Strachey. Frankfurt a.M.: S. Fischer, 2000. S. 191-270, hier S. 227. Lediglich
die „Technik [...] des Flechtens und Webens" - und selbst dies nur unter dem

Signum spekulativer Unverbindlichkeit - schreibt Freud dem weiblichen
Geschlecht als Beitrag zur Kulturentwicklung zu: „Man meint, daß die Frauen

zu den Entdeckungen und Erfindungen der Kulturgeschichte wenig Beiträge
geleistet haben, aber vielleicht haben sie doch eine Technik erfunden, die des

Flechtens und Webens. Wenn dem so ist, so wäre man versucht, das unbewußte
Motiv dieser Leistung zu erraten. Die Natur selbst hätte das Vorbild für diese

Nachahmung gegeben, indem sie mit der Geschlechtsreife die Genitalbehaarung

wachsen ließ, die das Genitale verhüllt. Der Schritt, der dann noch zu tun



„Zur Einführung des Narzißmus" 225

Im Folgenden soll dargelegt werden, dass sich auf der Basis des antiken

Mythos in Ovids Metamorphosen ein weitaus komplexeres Bild der

Verschränkung von Narzissmus, Kunst- und Kulturproduktion sowie dem
Verhältnis der Geschlechter skizzieren lässt, als dies „Freud's mythography of the
mind"26 zu leisten vermag.

2. Der Widerstand des Mythos oder: Narcissus als Apostat
des Narzissmus

Ausgangspunkt der Sage von Narcissus im dritten Buch von Ovids
Verwandlungsepos ist die Verweigerung sowohl hetero- als auch homosexueller
Beziehungen, bedingt durch eine dura superbia, durch „hartherzige [n] Hochmut"
oder „Hybris" - eine topologische Hamartia, die auf das tragische Ende von
Narcissus vorausdeutet: multi illum iuvenes, multae cupierepuellae; /sed (fuit
in tenera tarn dura superbiaforma) / nulli illum iuvenes, nullae tetigere puellae

(3,353-355): „Viele Männer, viele Mädchen begehrten ihn. Aber solch

hartherziger Hochmut wohnte in der zarten Gestalt! Kein Mann, kein Mädchen

konnte ihn rühren."27 Der Fokus der Erzählung verengt sich nach dieser

allgemein gehaltenen Auskunft über die verschmähten multi [...] iuvenes

war, bestand darin, die Fasern aneinander haften zu machen, die am Körper in
der Haut staken und nur miteinander verfilzt waren." Freud. „Die Weiblichkeit".

S. 562. Allgemein zur Diskursivierung des weiblichen Geschlechts in der

Psychoanalyse Christa Rohde-Dachser. Expedition in den dunklen Kontinent.
Weiblichkeit im Diskurs der Psychoanalyse. Berlin u. a.: Springer, 1992.
Erwähnt werden muss, dass es sich bei Freuds Auseinandersetzung mit dem
Phänomen des Narzissmus nicht um eine einheidiche, geschlossene und strin-

gente Theorie handelt. Die Unschärfen, Unstimmigkeiten, Verwerfungen und
Brüche, die Freuds Beschäftigung mit dem Narzissmus in den unterschiedlichen

Reflexionsphasen prägen, hat Baranger herausgearbeitet. Baranger. „Der
Narzißmus bei Freud" (wie Anm. 6). Vgl. hier z. B. S. 149: „Nur die sorgfältigste
Überprüfung der zahlreichen Verweise Freuds aufden Narzißmus kann uns eine

Vorstellung davon geben, welche Vielfalt an Bedeutungen er diesem Begriffbei-
legte, wie auch von dem Labyrinth der ihm innewohnenden theoretischen
Probleme. Freud führte das Konzept von 1909 oder 1910 in die psychoanalytische
Theorie ein, doch nahm sein Gebrauch allmählich zu, bis es schließlich Phänomene

umfasste, die scheinbar mit seiner ursprünglichen Bedeutung unvereinbar
waren."

26 Steiner. Antigones (wie Anm. 2). S. 1.

27 Das Original ist hier wie im Folgenden der textkritischen Ausgabe von Tarrant

entnommen: P. Ovidi Nasonis Metamorphoses. Hg. Richard J. Tarrant. Oxford:
Oxford University Press, 2004. Die Übersetzung stammt hier wie im weiteren
Verlauf von Michael von Albrecht: P. Ovidius Naso. Metamorphosen.
Lateinisch/Deutsch. Hg. und übers. Michael von Albrecht. Stuttgart: Reclam, 2012.



226 Thomas Emmrich

und multae [...] puellae auf eine konkrete Figur, nämlich auf eine Nymphe
namens Echo, „die nie eine Antwort schuldig bleibt und nie als erste sprechen

kann, Echo, die Stimme des Widerhalls": quae nec reticere loquenti /nec
prior ipsa loqui didicit, resonabilis Echo. (3,357f.) Ausschließlich auf einen

puer unice (3,454), einen „einzig schöne[n] Knaben" im Wasser richtet sich
Narcissus' Interesse. Erst gegen Ende der Erzählung wird Narcissus erkennen,

wovon der Leser längst unterrichtet ist: Bei dem puer unice handelt es sich

um Narcissus' eigenes Bild28, das durch einen kristallin klarenfons in einem
nachgerade sterilen locus amoenus29 reflektiert wird:

fons erat inlimis, nitidis argenteus undis,

quem nequepastores nequepastae monte capellae

contigerant aliudvepecus, quem nulla volucris

necfera turbarat nec lapsus ab arbore ramus;

gramen erat circa quodproximus umor alebat,

silvaque sole locum passura tepescere nullo.
hicpuer et studio venandi lassus et aestu

procubuitfaciemque locifontemque secutus;

dumque sitim sedare cupit, sitis altera crevit,

dumque bibit, visae correptus imagineformae
spem sine corpore amat, corpusputat esse quod unda est.

adstupet ipse sibi vultuque immotus eodem

haeret, ut e Parioformatum marmore Signum,

spectat humipositusgeminum, sua lumina, sidus

et dignos Baccho, dignos etApolline crines

impubesquegenas et eburnea colla decusque

oris et in niveo mixtum candore ruborem,

cunctaque miratur, quibus est mirabilis ipse,

se cupit imprudens et quiprobat ipse probatur,
dumquepetitpetitur, pariterque accendit et ardet.

inritafallaci quotiens dedit osculafonti!
in mediis quotiens visum captantia Collum

bracchia mersit aquis nec se deprendit in illis! (3,407-429)

Es gab einen klaren Quell mit silberglänzendem Wasser, den keine Hirten
berührt hatten, keine Ziegen, die auf Bergen weiden, und auch sonst kein

28 Vgl. die Erkenntnisszene : iste ego sum! sensi, nec me meafallit imago. /uror amore
mei (3,463£): „Ich bin es selbst! Ich habe es begriffen, und mein Bild täuscht
mich nicht mehr." Selbst nach der Einsicht iste ego sum!, welche Wendung exponiert

an den Versanfang gestellt und durch Trithemimeres, d.h. durch die Zäsur
nach der zweiten Hebung, betont wird, bleibt Narcissus' Begehren ungebrochen:

Dixit et adfaciem rediit male sanus eandem (3,474): „Sprach's und kehrte
in rasender Leidenschaft zu demselben Spiegelbild zurück".

29 Zum Topos des locus amoenus Ernst Robert Curtius. Europäische Literatur und
lateinisches Mittelalter. Bern: Francke, 2I954. S. 202-206.



„Zur Einfiihrung des Narzißmus" 227

Vieh. Kein Vogel, kein wildes Tier hatte ihn getrübt, nicht einmal ein Ast,
der vom Baume gefallen wäre. Ringsum wuchs Gras, dem das nahe Gewässer

Nahrung gab, und Gehölz, das keinem Sonnenstrahl erlaubte, den Platz zu
erwärmen. Hier ließ sich der Knabe nieder, vom eifrigen Jagen und von der

Hitze erschöpft; denn die Anmut des Ortes und die Quelle zogen ihn an. Und
während er den Durst zu stillen trachtete, wuchs in ihm ein anderer Durst.
Während er trinkt, erblickt er das Spiegelbild seiner Schönheit, wird von ihr
hingerissen, liebt eine körperlose Hoffnung, hält das für einen Körper, was nur
Welle ist. Er bestaunt sich selbst und verharrt unbeweglich mit unveränderter
Miene wie ein Standbild aus parischem Marmor. Am Boden liegend, betrachtet

er seine Augen - sie gleichen einem Sternenpaar -, das Haar, das eines

Bacchus oder eines Apollo würdig wäre, die bardosen Wangen, den Hals wie
aus Elfenbein, die Anmut des Gesichts, die Mischung von Schneeweiß und
Rot - und alles bewundert er, was ihn selbst bewundernswert macht. Nichts
ahnend begehrt er sich selbst, empfindet und erregt Wohlgefallen, wirbt und
wird umworben, entzündet Liebesglut und wird zugleich von ihr verzehrt.
Wie oft gab er dem trügerischen Quell vergebliche Küsse! Wie oft tauchte

er, um den Hals, den er sah, zu erhaschen, die Arme mitten ins Wasser und
konnte sich nicht darin ergreifen!

Während das optische Phänomen der Spiegelung dem Bereich der Natur
angehört, wird Narcissus von der narrativen Instanz im Rahmen eines

Vergleichs der Charakter einer Plastik, somit eines Kunstwerks verliehen:

adstupet ipse sibi vultuque immotus eodem /haeret, ut e Parioformatum mar-
more Signum (3,418f.): „Er bestaunt sich selbst und verharrt unbeweglich
mit unveränderter Miene wie ein Standbild aus parischem Marmor."
Hervorgehoben werden muss, dass nicht das Spiegelbild im Wasser mit einer

marmornen Statue enggeführt wird, sondern Narcissus selbst, der sich im
Wasser bewundert und bestaunt: adstupet (3,418) bzw. miratur (3,424).
Narcissus nimmt damit eine Rezeptionshaltung ein, die später im fünften
Buch der Metamorphosen in der Sage von Medusa (vgl. 4,772-3,268) darin
münden wird, dass Astyages in der Saalschlacht zwischen Phineus und
Perseus bei der admirativen Betrachtung einer marmornen Skulptur zu eben

einer solchen petrifiziert wird.30 Vergleicht der Erzähler Narcissus, den

30 Vgl.: hi tarnen ex merito poenas subiere, sed unus / miles erat Persei, pro quo dum

pugnat, Aconteus, / Gorgone conspecta saxo concrevit oborto. / quem ratus Astyages

etiamnum vivere, longo / enseferit; sonuit tinnitibus ensis acutis. / dum stupet
Astyages, naturam traxit eandem / marmöreoque manet vultus mirantis in ore

(5,200-206): „Diese trafdie Strafe verdient, doch einer, Aconteus, ein Soldat des

Perseus, gefror, während er für ihn kämpfte, beim Anblick der Gorgo plötzlich
zu Stein. Astyages glaubt, er sei noch am Leben, und schlägt ihn mit dem langen
Schwert; da klirrt die Klinge hell auf. Und während Astyages stutzt, hat seine

Natur sich ebenso verändert, und dem Marmorantlitz bleibt der staunende
Ausdruck."



228 Thomas Emmrich

Betrachtenden, und nicht das betrachtete Spiegelbild mit einer Marmorstatue,

überschreitet der Text, wie Philip Hardie kommentiert, die Grenze
zwischen Realität und Kunst: „The boundary between art and reality is

overstepped by the application of the statue simile not to the inanimate
object of Narcissus' stupefied gaze, the reflection, but to his own living
person; but since the reflection is of himself, the simile applies equally to
the object of his gaze. He is his own simile"31 Narcissus blickt, unbewegt
und bäuchlings liegend, als Statue aus parischem Marmor in den Teich;
und was er sieht, was ihm entgegenblickt, ist die Evokation einer
Elfenbeinskulptur (vgl. eburnea colla, 3,422), also wiederum ein Gegenstand der
Kunst, der spiegelverkehrt, d. h. rücklings gelagert, aufeine Marmorplastik
(vgl. formatum marmore Signum, 3,419) starrt, die in einem Akt ästhetischer

Rezeption versunken ist.32

Das subversive Potenzial der Narcissus-Figur besteht nun darin, dass

Narcissus, ganz von seinem eigenen Spiegelbild gebannt, voll „hartherzige[n]
Hochmut[s]": dura superbia (3,354) andere abweisend, genau jenen Typus
repräsentiert, den Freud tendenziell (vgl. „häufigsten"33) dem weiblichen
Geschlecht zuweist, nämlich die narzisstische Objektwahl. Echo hingegen,
stets nur das von anderen Gesagte reproduzierend, verkörpert oder besser:

vertont den bei Freud männlich kodierten Anlehnungstypus: o quo-
tiens voluit blandis accedere dictis / et molles adhibere preces! natura répugnât

/ nec sinit incipiat; sed, quod sinit, illa parafa est / exspectare sonos, ad

quos sua verba remittat (3,375-378): „O wie oft wollte sie sich ihm mit
schmeichelnden Worten nähern und ihn durch Bitten erweichen! Ihr
Wesen verbietet's! Es erlaubt ihr nicht, den Anfang zu machen. Doch eines
steht ihr frei: Sie ist bereit, Laute abzuwarten, auf die sie antworten kann."
Ovids Mythos von Narcissus und Echo ist Freuds Narzissmuskonzept
und dessen Bezug auf die generische Ordnung diametral entgegengesetzt
und impliziert eine mimetisch-anlehnende Produktivität gerade desjenigen

Geschlechts, das Freud aus der Kultur segregiert.34 Allenfalls für die

31 Philip Hardie. Ovid's Poetics ofIllusion. Cambridge u. a.: Cambridge University
Press, 2002. S. 146.

32 Narcissus bleibt selbst noch in der Unterwelt von seinem Spiegelbild nachgerade

hypnotisiert: tum quoque se, postquam est inferna sede receptus, / in Stygia spec-

tabat aqua (3,504£): „Auch nachdem er in die Unterwelt aufgenommen war,
betrachtete er sich im Wasser der Styx!' Zu den rezeptionsästhetischen Implikationen

der Ovidischen Sage von Narcissus vgl. JözsefKrupp. Distanz und Bedeutung.

Ovids,Metamorphosenunddie Frage der Ironie. Heidelberg: Winter, 2009.
S. 85-120.

33 Freud. „Zur Einfuhrung des Narzißmus" (wie Anm. 21). S. 55.

34 Vor dem Hintergrund eines Vergleichs von Adonis mit Narcissus notiert
Menninghaus: „Für Freud ist Narcissus eigentlich eine Narcissa; in der antiken

Mythologie dagegen scheint ein fundamentaler Narzißmus gerade die perfekt



„Zur Einßihrung des Narzißmus" 229

„Störung"35 von „Homosexuellen"36, die „ihr späteres Liebesobjekt nicht
nach dem Vorbild der Mutter wählen, sondern nach dem ihrer eigenen
Person"37, vermag Narcissus einzustehen, da er mit sich einenpuer (3,454),
einen „Knaben" begehrt. Doch sollte eine ,,Hauptpersonifikation[...]"38
der Psychoanalyse, als welche RolfVogt die Figur des Narcissus bezeichnet,
nicht die Ausnahme oder eine „Störung" verkörpern, sondern den durch
die Theorie erschlossenen Regelfall.

3. Freuds verschmähter Pygmalion

Die Affiliation zwischen Narcissus und Pygmalion wurde u. a. von Renate
Böschenstein herausgestellt:

Bedeutsam ist auch, daß das Spiegelbild des Narcissus eine Art Kunstcharakter

trägt, da er selbst einem Kunstwerk gleicht [...]. Dieses Kunstwerk,
ausgezeichnet durch die Ähnlichkeit mit Götterstatuen [...] verdankt sich zwar
nicht einem Schöpfungs-, sondern nur einem vom Subjekt unabhängigen
Naturvorgang, doch die Art der Schilderung rückt es schon in die Nähe des

von Pygmalion geschaffenen Gebildes.39

Schon Freud bringt Pygmalion, wenn auch nur beiläufig und indirekt, mit
dem Narzissmus in Verbindung. Wie Ödipus für den Ödipuskomplex, so
hätte sich Pygmalion als Leit- und Identifikationsfigur für Freuds
Narzissmustheorie etablieren können. Doch der Archeget der Psychoanalyse ließ
das Repräsentationspotenzial der Sage ungenutzt. Lediglich ein einziges Mal

schönen Jünglinge angesteckt zu haben. In unterschiedlichen Graden neigen sie

alle dazu, Verwandte des Narcissus zu sein" Winfried Menninghaus. Das
Versprechen der Schönheit. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2007. S. 38.

35 Freud. „Zur Einführung des Narzißmus" (wie Anm. 21). S. 54.

36 Ebd.

37 Ebd.
38 Rolf Vogt. „Antike und Mythos". Freud-Handbuch. Leben - Werk - Wirkung.

Hg. Hans-Martin Lohmann/Joachim Pfeiffer. Weimar u.a.: Metzler, 2013.
S. 246-252, hier S. 249.

39 Renate Böschenstein. „Narziß, Narzißmus und das Problem der poetischen Pro¬

duktion". Pygmalion. Die Geschichte des Mythos in der abendländischen Kultur.
Hg. Mathias Mayer/Gerhard Neumann. Freiburg/Breisgau: Rombach, 1997.
S. 127-162, hier S. 134. Zudem Gianpiero Rosati. Narciso e Pigmalione. Illusione

espettacolo nelleMetamorfosidi Ovidio. Florenz: Sansoni, 1983.



230 Thomas Emmrich

in seinem gesamten Werk erwähnt Freud die mythologische Künstlerfigur40,
und zwar in dem 1919 veröffentlichten Aufsatz „Das Unheimliche"41:

Wir haben gehört, daß es in hohem Grade unheimlich wirkt, wenn leblose

Dinge, Bilder, Puppen, sich beleben, aber in den Andersenschen Märchen
leben die Hausgeräte, die Möbel, der Zinnsoldat, und nichts ist vielleicht vom
Unheimlichen entfernter. Auch die Belebung der schönen Statue des Pygmalion

wird man kaum als unheimlich empfinden.42

Hatte Freud die Empfindung des Unheimlichen zunächst auf verdrängte
infantile Komplexe, im Fall von E. T. A. Hoffmanns Der Sandmann auf den

Kastrationskomplex zurückgeführt, diskutiert er in der zweiten Hälfte des

zweiten Kapitels seiner Abhandlung (vgl. S. 257-268) mit der Aktualisierung

von Elementen einer längst überwundenen, urzeitlichen Kulturstufe
ein zweites aitiologisches Modell für die Entstehung des Unheimlichen.
Neben der „Wiederkehr des Gleichen"43 nennt Freud die „Allmacht der
Gedanken"44 als Ursache des unheimlichen Gefühls:

Die letzterwähnten Beispiele des Unheimlichen hängen von dem Prinzip ab,

das ich, der Anregung eines Patienten folgend, die »Allmacht der Gedanken«
benannt habe. Wir können nun nicht mehr verkennen, auf welchem Boden

wir uns befinden. Die Analyse der Fälle des Unheimlichen hat uns zur alten

Weltauffassung des Animismus zurückgeführt, die ausgezeichnet war durch
die Erfüllung der Welt mit Menschengeistern, durch die narzißtische

Uberschätzung der eigenen seelischen Vorgänge, die Allmacht der Gedanken und
die darauf aufgebaute Technik der Magie, die Zuteilung von sorgfältig
abgestuften Zauberkräften an fremde Personen und Dinge (Mana), sowie durch

40 Vgl. hierzu die Konkordanz zu den ,Gesammelten Werken von Sigmund Freud.

Band 4: L-R (wie Anm. 12). S. 4271.
41 Auch wenn Freud versucht, sich von Jentsch, dem Pionier einer Psychologie des

Unheimlichen, abzugrenzen, hat er ihm nicht wenige Einsichten zu verdanken.

Vgl. Ernst Anton Jentsch. „Zur Psychologie des Unheimlichen". Psychiatrischneurologische

Wochenschrift 22 (1906): S. 195-198 und S. 203-205. Womöglich
ist auch dieses ambivalente Rezeptionsverhalten Freuds von einer Anxiety of
Influence' geprägt. Hierzu Thomas Emmrich. Ästhetische Monsterpolitiken. Das
Monströse als Figuration des eingeschlossenen Ausgeschlossenen. Heidelberg: Winter,

2020. S. 110-152.
42 Sigmund Freud. „Das Unheimliche". Sigmund Freud. Studienausgabe. Band IV:

Psychologische Schriften. Hg. Alexander Mitscherlich/Angela Richards/James

Strachey. Frankfurt a.M.: S. Fischer, 2000. S. 241-275, hier S. 268.

43 Ebd., S. 257. Im Zusammenhang mit der „Wiederkehr des Gleichen" verweist
Freud aufdie Wiederholungsneurose, die ihn schließlich zu seiner neuen
Triebtheorie in der 1920 publizierten Schrift „Jenseits des Lustprinzips" führte.

44 Freud. „Das Unheimliche" (wie Anm. 42). S. 263.



„ZurEinfiihrung des Narzißmus" 231

alle die Schöpfungen, mit denen sich der uneingeschränkte Narzißmus jener
Entwicklungsperiode gegen den unverkennbaren Einspruch der Realität zur
Wehr setzte.45

Obzwar die Geschichte von Pygmalion nicht bzw. „kaum"46 den Eindruck
des Unheimlichen hervorzurufen vermag, da es sich bei ihr - wie bei den

„Andersenschen Märchen"47 - um eine reine Fiktion handelt, erkennt Freud

dennoch im Animismus und, damit korrespondierend, in einem archaischen

Narzissmus die Quelle für das Motiv der belebten Statue.

Im Folgenden soll, wiederum aufder Grundlage von Ovids Metamorphosen,

herausgearbeitet werden, wie anschlussfähig die Figur des Pygmalion an
Freuds Theorie des Narzissmus ist, und dies nicht nur im Hinblick auf die

Phylo-, sondern auch auf die Ontogenese.

4. Zwischen Stand- und Ebenbild. Pygmalion als Aspirant
für die Psychoanalyse

Im zehnten Buch der Metamorphosen berichtet der intradiegetische Erzähler

Orpheus von einer produktionsästhetisch sowie gendertheoretisch relevanten

„Womanufacture"48: von Pygmalions artifizieller Erschaffung (s)einer
Idealfrau (vgl. 10,243-297). Meint die mittlerweile zum Gemeinplatz geronnene

Junktur doing gender formelhaft die Reproduktion von Geschlechterstereotypen

und die daraus resultierende Hervorbringung von Essenz- und
Realitätseffekten49, illustriert Ovids Version der Pygmalionsage, die Karl

45 Ebd. Bereits in „Totem und Tabu" aus den Jahren 1912/1913 leitet Freud das

Sentiment des Unheimlichen von der Wiederkehr des phylogenetisch
Überwundenen ab: „Es scheint, daß wir den Charakter des »Unheimlichen« solchen
Eindrücken verleihen, welche die Allmacht der Gedanken und die animistische
Denkweise überhaupt bestätigen wollen, während wir uns bereits im Urteil von
ihr abgewendet haben." Sigmund Freud. „Totem und Tabu. Einige Ubereinstimmungen

im Seelenleben der Wilden und der Neurotiker". Sigmund Freud.

Studienausgabe. Band IX : Fragen der Gesellschaft. Ursprünge der Religion. Hg.
Alexander Mitscherlich/Angela Richards/James Strachey. Frankfurt a. M.: S. Fischer,

2000. S. 287-444, hier S. 374, Anm. 3.

46 Ders. „Das Unheimliche" (wie Anm. 42). S. 268.

47 Ebd.
48 Vgl. Alison R. Sharrock. „Womanufacture.".Journal o/Roman Studies 81 (1991):

S. 36-49. Die zentrale These von Sharrocks Aufsatz lautet: „Women are ,perceived'.

We speak often not just of,women', but of,images', .representations', .reflec¬

tions' ofwomen. Women perceived is women as art-object; and paradigmatic of
this phenomenon is the myth ofPygmalion" (S. 36).

49 Zum doinggender, d.h. zur Theorie, dass die Geschlechtsidentität [gender) auf
einer Performanz basiert und folglich nichts Substanzielles oder Vordiskursives



232 Thomas Emmrich

Galinsky zufolge einen „totally new character"50 besitzt, etwas dazu

Vorgängiges, Grundlegenderes: Sie führt im Gewände des Mythos ein making
gender vor, gibt also den Blick frei aufdie Produktion eines spezifischen
Phänotyps imaginierter Weiblichkeit in statu nascendi.

Die allererste und im Rahmen der kurzen Erzählung auch einzige Bewusst-

seinsregung von Pygmalions virgo (10,292) aus Elfenbein besteht im Affekt
der Scham: dataque oscula virgo / sensit et erubuit, timidumque ad lumina
lumen / attollens (10,292-294): „Das Mädchen hat den Kuß empfunden,
sie ist errötet! Jetzt hebt sie scheu zu seinem Auge ihr Auge empor". Es ist
gerade das Fehlen der Scheu, die Schamlosigkeit des weiblichen Geschlechts,

darstellt, exemplarisch Judith Buder. Gender Trouble. Feminism and the Subversion

ofIdentity, New York u. a.: Routledge, 2008. Insb. S. 1-46. Der Vollständigkeit

halber sei erwähnt, dass Buder selbst noch die Unterscheidung zwischen
dem kulturellen (gender) und dem biologischen (sex) Geschlecht dekonstruiert,
indem sie auch dieses als ein kulturelles Artefakt betrachtet. Vgl. ebd., S. 10:

„Gender ought not to be conceived merely as the cultural inscription of meaning
on a pregiven sex (a juridical conception); gender must also designate the very
apparatus of production whereby the sexes themselves are established. As a

result, gender is not to culture as sex is to nature; gender is also the discursive/
cultural means by which ,sexed nature1 or ,a natural sex' is produced and established

as ,prediscursive,' prior to culture, a politically neutral surface on which
culture acts." Ferner Candace West/Don H. Zimmerman. „Doing Gender". Gender

& Society 1/2 (1987): S. 125-151.
50 G. Karl Galinsky. Ovid's Metamorphoses: An Introduction to its Basic Aspects. Los

Angeles u.a.: University of California Press, 1975. S. 30. Galinsky übertreibt
nicht, wenn er dem Ovidischen Pygmalion einen völlig neuartigen Charakter
zuspricht. Die erste historisch fassbare, wenngleich nur sekundär bei Clemens

von Alexandrien (vgl. Protreptikos, 4,57,3) und Arnobius dem Älteren (vgl.
Adversus Nationes, 6,22) überlieferte Fassung des Pygmalionmythos stammt
von dem hellenistischen Dichter Philostephanos. Bei diesem ist Pygmalion ein

König von Zypern, der sich an einer heiligen Venusstatue vergeht: „The
traditional Pygmalion myth, like every other story involving sex with a statue (agal-
matophilia), was one of perversion and violation of the divine", hält Bruzzone
fest. Rachel Bruzzone. „Statues, Celibates and Goddesses in Ovid's Metamorphoses

10 and Euripides' Hippolythus". ClassicalJournal 108/1 (2012): S. 65-85,
hier 65. Um die Blasphemie des hellenistischen Hypotextes ästhetisch diskur-
sivierbar zu machen, bedurfte es einer Reihe von Modifikationen. So wird
Philostephanos' König in Ovids Metamorphosen einerseits zu einer Künstlerfigur
transformiert; andererseits ist das von Ovids Pygmalion gefertigte opus (vgl.
10,249) keine Venusstatue mehr, sondern wird allgemein alspuella (vgl. 10,280)
bezeichnet und mithin von jeglicher Sakralität enthoben. „Denn nun ragt von
dieser sexuellen Emotion nichts mehr in die sakrale Sphäre hinein", so das Fazit
Dörries. Heinrich Dörrie. Pygmalion. Ein Impuls Ovids und seine Wirkungen bis

in die Gegenwart. Opladen: Westdeutscher Verlag, 1974. S. 28.



„Zur Einführung des Narzißmus" 233

die Ovids paradigmatische Künstlerfigur51 dazu veranlasst, ein Leben im
Zölibat zu führen: Quas quia Pygmalion aevumper crimen agentes / viderat,

offensus vitiis quae plurima menti / femineae natura dedit, sine coniuge cae-
lebs / vivebat thalamique diu consorte carebat 10,243-246) : „Weil Pygmalion
sah, wie diese Frauen ihr Leben verbrecherisch zubrachten, blieb er einsam
und ehelos, abgestoßen von den Fehlern, mit denen die Natur das Frauenherz

so freigebig beschenkt hat, und schon lange teilte kein Weib mehr sein

Lager!' Der relative Satzanschluss Quas knüpft an die Sage von den obscenae

[...] Propoetides (10,238), den „schamlosen Propoetiden" an, die, so die
Auskunft unbestimmter Zeugen (vgl.feruntur, 10,240), die göttliche Autorität
der Venus leugneten und für diese Blasphemie bestraft wurden: Sunt tarnen
obscenae Venerem Propoetides ausae/esse negare deam;pro quo sua numinis ira
/ corpora cumforma primae vulgasseferuntur; / utquepudor cessit sanguisque
induruit oris, / in rigidumparvo silicem discrimine versae (10,238-242): „Zur
Strafe dafür sollen sie, weil ihnen die Göttin zürnte, als erste ihren Leib und
ihre Schönheit öffentlich preisgegeben haben. Und sobald die Scham gewichen

und ihnen das Blut im Gesicht erstarrt war, wurden sie - nur noch klein
war der Schritt - in harten Kiesel verwandelt!' Die mythologische Aitiolo-
gie der Prostitution und der misogyne Blick der männlichen Reflektorfigur
auf die Prostituierten dient als Kontrastfolie, auf der Pygmalions
künstlichkünstlerisch erschaffene Frau das Licht der Welt erblickt; oder genauer: das

Antlitz ihres Schöpfers vor himmlischer Kulisse, denn nur über diesen An-
und Augenblick informiert der Erzähler: pariter cum caelo vidit amantem
(10,294): ,,[U]nd zugleich mit dem Himmel erblickt sie den Mann, der sie

liebt".52 War es das grammatikalisch feminine Subjekt natura (10,245), das

51 Vgl. William S. Anderson. „Multiple Change in the Metamorphoses". Transac¬

tions andProceedings oftheAmerican PhilologicalAssociation 94 (1963): S. 1-27,
hier S. 25: „Pygmalion is the creative artist par excellence". Zur Geschichte des

Pygmalionmythos exemplarisch Annegret Dinter. Der Pygmalion-Stoff in
der europäischen Literatur. Rezeptionsgeschichte einer Ovid-Fabel. Heidelberg:
Winter, 1997. Dörrie. Pygmalion (wie Anm. 50). Mathias Mayer/Gerhard
Neumann (Hg). Pygmalion. Die Geschichte des Mythos in der abendländischen

Kultur. Freiburg/Breisgau: Rombach, 1997. Hillis J. Miller. Versions ofPygmalion.

Cambridge u.a.: Harvard University Press, 1990. Inka Mülder-Bach. Im
Zeichen Pygmalions. Das Modell der Statue und die Entdeckung der,Darstellung'
im 18. Jahrhundert. München: Fink, 1998. Victor I. Stoichitä. Der Pygmalion-
Effekt. Trugbilder von Ovid bis Hitchcock. Aus dem Französischen übers. Ruth
Herzmann. München u. a.: Fink, 2011.

52 Zu dieser Szene notiert Dörrie: „Nun erst schlägt sie furchtsam ihre Augen auf,

das Licht ihrer Augen richtet sich aufs Licht - also auf den leuchtenden Himmel.

[...] Auch ihr erster Gesichts-Eindruck stellt ihr den liebenden Pygmalion
vor das Augt\ pariter cum caelo vidit amantem. Mit einem Wort: Lebensbeginn
und Liebesbeginn fallen für dieses Geschöpf der Venus zusammen. Das Licht des



234 Thomas Emmrich

das weibliche Geschlecht als ein fehlerhaftes und insuffizientes kreiert hat,

gar als Superlativ (vgl.plurima, 10,244) moralischer Defizienz: offensus vitiis

quae plurima menti / femineae natura dedit (10,244£), wird die Unzulänglichkeit

der Frau naturalisiert, deterministisch im biologischen Geschlecht
verankert.

Während Orpheus nach dem abermaligen Verlust von Eurydike im
Hades (vgl. 10,53-71) dem weiblichen Geschlecht abschwört und zum
Lehrmeister der Päderastie avanciert: ille etiam Ihracumpopulisfuit auetor
amorem / in teneros transferre mares citraque iuventam / aetatis breve ver et

primos carpereflores (10,83-85): „Er lehrte auch die Thracervölker, die Liebe
auf zarte Knaben zu übertragen, vor der Reifezeit den kurzen Frühling zu
genießen und die ersten Blüten zu pflücken", überträgt Pygmalion sein

Begehren auf ein lebloses Objekt: Er ersetzt die als unbefriedigend
empfundenen realen Frauen durch eine virtuelle (Kunst) Frau. Da die weibliche
Natur bei der Erschaffung der einen Menschheitshälfte versagt hat, ist es

an der mira [...] arte (10,247), an der „wundersamen Kunst", „Kunstfertigkeit"

oder „Geschicklichkeit" des Mannes Pygmalion, zu dieser Aberration
der natura ein positives Gegenbild zu modellieren: interea niveum mira
féliciter arte / sculpsit eburformamque dedit, quafemina nasci / nulla potest,
operisquesui concepitamorem (10,247-249): „Inzwischen bearbeitete er mit
glücklicher Hand und wundersamer Geschicklichkeit schneeweißes Elfenbein,

gab ihm eine Gestalt, wie keine Frau auf Erden sie haben kann, und
verliebte sich in sein eigenes Geschöpf!' Ovids Pygmalionmythos stipuliert
auf der metapoetischen Ebene53 die Superiorität der ars über die natura;
die Überlegenheit einer Kunst, die kunstfertig ihre eigene Künstlichkeit,
ihre künstlich-künstlerische Gemachtheit dissimuliert: ars adeo latet arte
sua (10,252): „So vollkommen verbirgt sich im Kunstwerk die Kunst", und

Naturhaftigkeit vortäuscht, sogar noch, ohne dabei ihre Artifizialität
preiszugeben, als Natur erscheinen will, die die Natur überbietet. Pygmalion
tritt damit nicht in ein mimetisches Verhältnis zur natura, sondern in ein

Himmels und das Gesicht des Liebenden sind das erste, was sie sieht. Der Stern,
der im Augenblick einer Geburt aufgeht, bestimmt als Aszendent das Leben
des nasciturus. Für dieses Mädchen, das zum Leben erwacht, ist das Horoskop
gestellt; das Schicksal dieses Mädchens ist Pygmalion!" Dörrie. Pygmalion (wie
Anm. 50). S. 23f.

53 Diese Textdimension hebt z. B. Harzer in seiner Analyse des Pygmalionmythos
hervor. Friedmann Harzer. Erzählte Verwandlung. Eine Poetik epischer

Metamorphosen (Ovid - Kaflta - Ransmayr). Tübingen: Niemeyer, 2000. S. 89: „Die
kurze Geschichte von Pygmalion setzt sich aus poetologisch so bedeutsamen

Kardinalfunktionen zusammen, daß sie zu einer der am häufigsten rezipierten
Episoden der .Metamorphosen' werden mußte!'



„Zur Einführung des Narzißmus" 235

aemulatives, agonales; er selbst rückt in die überlegene Position, in der er
durch seine ars die natura optimieren kann.54

Die ästhetische (vgl. formamque dedit, qua femina nasci / nulla potest,
10,248f.) sowie moralische (vgl. reverentia, 10,251) Idealität von Pygmalions

opus (vgl. 10,249) ist im Gegensatz zu der Depravation der Propoetiden
nicht etwa eine disowningprojection, keine enteignende Projektion, mittels
derer das verworfene und verstoßene Eigene abgesondert wird. Das Idealbild
ist eine narzisstische owningprojection^, eine (Wieder)Aneignung der
entäußerten affirmierten männlichen Selbstanteile auf Kosten der Autonomie
des Anderen.56 Der Besitzanspruch Pygmalions aufsein Werk ist wiederholt
durch das reflexive Possessivpronomen suus akzentuiert: operisque sui con-

cepit amorem (10,249): ,,[E]r [...] verliebte sich in sein eigenes Geschöpf";
simulacra suae [...] puellae (10,280): ,,sein[] Mädchenbild".57 Der poetische
Plural simulacra ist in seiner semantischen Polyvalenz verräterisch.58 Simulacrum

bedeutet „Bildnis", „Plastik", „Skulptur", kann mithin synonym zu opus
verwendet werden; es meint aber auch das „Spiegel-" oder „Ebenbild"59: Die

54 Ms „narrativisation of the ecphrastic topics of illusionist realism" paraphra-
siert Hardie Ovids Pygmalionmythos. Hardie. Ovid's Poetics of Illusion (wie
Anm. 31). S. 186. In diesem geht es jedoch weniger um ein Kunstwerk, das eine
realistische Illusion der Natur erzeugt, wie Hardie behauptet, sondern um die
sowohl ästhetische als auch moralische Überlegenheit der Kunst über die Natur.

Dementsprechend wertet Solodow Ovids Figuren von Narcissus, Andromeda
und Pygmalion als mythologische Paradigmen für die „superiority of art over
nature". Joseph B. Solodow. The World of Ovid's ,Metamorphoses'. Chapel Hill
u. a.: University ofNorth Carolina Press, 1988. S. 211.

55 Hierzu exemplarisch Micaela W. Janan. „The Book of Good Love? Design and

Desire in Metamorphoses 10". Ramus 17II (1988): S. 110-137, hier S. 124: „But
Pygmalion also suffers an appropriate fate for his artistic narcissism". Zudem
Eleanor Winsor Leach. „Ekphrasis and the Theme of Artistic Failure in Ovid's

Metamorphoses". Ramus 3/2 (1974): S. 102-142, hier S. 124f.

56 Dementsprechend postuliert Cixous: „Aimer, regarder-penser-chercher lautre
dans lautre, déspéculariser, déspéculer". Hélène Cixous. „Le rire de la Méduse".
LlArc 61 (1975): S. 39-54, hier S. 54. Zur projektiven Idealisierung der Frau

einerseits sowie zu ihrer Dämonisierung oder Pathologisierung andererseits Silvia

Bovenschen. Die imaginierte Weiblichkeit. Exemplarische Untersuchungen zu
kulturgeschichtlichen Präsentationsformen des Weiblichen. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp, 1979. Ferner Rohde-Dachser. Expedition in den dunklen Kontinent (wie
Anm. 25).

57 Korrekt müsste die Ubersetzung von simulacra suae [...] puellae „das Bild seines

Mädchens" heißen.

58 Neben simulacra sind keine alternativen Lesarten überliefert. Vgl. die Ausgabe

von Tarrant (wie Anm. 27).
59 Zur Bedeutung von simulacrum Peter G.W. Glare (Hg.). Oxford Latin Dic¬

tionary. Oxford: Clarendon Press, 1982. S. 1766: „1 That which resembles



236 Thomas Emmrich

Skulptur aus Elfenbein ist daher zugleich das Spiegelbild Pygmalions, sein

Ebenbild, das er zwar nicht aus seiner Rippe geformt60, so doch immerhin aus

Elfenbein, d. h. wie die Rippe einem Knochen, skulptiert hat. In den simulacra

erfreut sich Pygmalion an seinem eigenen, gespiegelten Selbst. Er liebt
das/die Andere, dem/der der Text ein Nomen proprium und somit einen
individuellen Platz in der Ordnung der Sprache verwehrt61, nicht in seiner/
ihrer Differenz und Alterität, sondern nur als Besitz und Eigenes; nur insofern,

als es/sie das bewunderte Eigene wiedergibt.62 Der Mythos „suggeriert
[...] mir jedenfalls Gedanken an eine psychoanalytisch zentrale Phantasie:
die von der Verdoppelung des Selbst, namentlich in der Gestalt des idealisierten

Anderen"63, lautet Léon Wurmsers treffsicherer Lektüreeindruck.

something in appearance, sound, etc., a likeness. [...] 2 A visual representation,
image, b an image produced by reflection. [...] 3 (spec.) a An image, statue (usu.

of a god), b a pictorial representation [...] 4 The outward appearance ofa person
or thing (imagined in the mind; seen in a dream), b a ghost, phantom; a phantom

object."
60 Hierzu „Genesis". 1,2: inmisit ergo Dominus Deus soporem in Adam cumque

obdormisset tulit unam de costis eius et replevit carnempro ea et aedificavit Dominus

Deus costam quam tulerat de Adam in mulierem et adduxit earn ad Adam

dixitque Adam hoc nunc os ex ossibus meis et caro de carne mea haec vocabitur

virago quoniam de viro sumpta est: „Der Herr, Gott, sandte also Schlaf über
Adam, und als er eingeschlafen war, nahm er eine seiner Rippen und füllte an

ihrer Stelle Fleisch nach. Und der Herr, Gott, baute die Rippe, die er von Adam

genommen hatte, zu einer Frau und führte sie zu Adam. Und Adam sagte: Dies
ist nun Knochen von meinen Knochen und Fleisch von meinem Fleisch. Diese
soll Männin genannt werden, da sie vom Mann genommen worden ist." Hieronymus.

„Genesis". Ubers. Rebekka Schirner/Jessica Wanzek. Biblia Sacra Vulgata.
Lateinisch/Deutsch. Band I: Genesis - Exodus - Leviticus - Numeri - Deutero-
nomium. Hg. Andreas Beriger/Widu-Wolfgang Ehlers/Michael Fieger. Berlin

u.a.: De Gruyter, 2018. S. 21-237.
61 Erst im 18. Jahrhundert wird Pygmalions Statue der Name ,Galatea' verliehen,

wozu Jean-Jacques Rousseaus Melodram Pigmalion maßgeblich beigetragen
hat. Hierzu Dieter Martin. „Pygmalion". Der Neue Pauly. Supplemente. Band 5:

Mythenrezeption. Die antike Mythologie in Literatur, Musik und Kunst von den

Anfängen bis zur Gegenwart. Hg. Maria Moog-Grünewald. Weimar u. a.: Metzler,

2008. S. 631-640, hier S. 634.
62 Zur Alteritätstheorie exemplarisch Emmanuel Lévinas. Entre nous. Essais sur le

penser-à-l'autre. Paris: Grasset, 1991.
63 Léon Wurmser. „Die Mythen von Pygmalion und Golem. Vermenschlichung

des Unbelebten, Verdinglichung des Menschen - Zur Dynamik des Narzißmus".

Pygmalion. Die Geschichte des Mythos in der abendländischen Kultur.
Hg. Mathias Mayer/Gerhard Neumann. Freiburg/Breisgau: Rombach, 1997.
S. 163-194, hier S. 167. Zu Wurmsers Deutung des Pygmalionmythos Marneros.
Warum Odipus keinen Odipus-Komplex undAdonis keinen Schönheitswahn hatte

(wie Anm. 2). S. 227-229.



„Zur Einfuhrung des Narzißmus" 237

Ovid's Pygmalion becomes a central symbol not only in the Western myth of
the artist, but also in fantasies of the fulfilment ofdesire. The two are not easily

to be separated: a central reason for the enduring popularity of the story is its
thematisation of the close connections between erotic desire and the response
to works ofart, both verbal and visual.64

Nicht nur „nicht einfach zu isolieren" (vgl. „not easily to be separated") sind
die beiden Bereiche von Eros und Kunst, wie Hardie vermerkt. Im Hinblick
auf den Pygmalionmythos sind sie überhaupt nicht voneinander zu trennen,
da dasjenige, was Pygmalion erschafft, als operisque (10,249) und als puellae
(10,280) bezeichnet wird: opus unàpuella, ars und amor gehören bei Ovid
unverbrüchlich zusammen, sind gewissermaßen synonyme Begriffe und in
ihrer Referenz identisch.65 Am Anfang der Kunstproduktion, so lässt sich

aus Ovids Sage von Pygmalion ableiten, steht eine narzisstische Mesalliance
und Intimität des Künstlers zu seinem opus.

5. Fazit: Das Wissen des Mythos und/vs. das Wissen
der Psychoanalyse

Bereits Böschenstein deutete Ovids Pygmalion als produktive Kontrafaktur
zu Narcissus: „So darf man, obgleich die beiden Modelle bei Ovid getrennt
bleiben, in Pygmalion, der ja auch nur ein Idealbild lieben kann, die
produktive Variante der Narziß-Figur sehen."66 Die Produktivität von Pygmalions

Narzissmus findet ihren sprachlichen Niederschlag in der Bedeutung
des zentralen Substantivs simulacra61: Handelt es sich bei den simulacra in
der Erzählung von Pygmalion um eine reale Skulptur (vgl. 10,280), sind die
ebenfalls in den poetischen Plural deklinierten simulacra (3,432)68 in der Sage

von Narcissus lediglich „Trugbilder" sine corpore (3,417), ein error (3,431)
bzw. eine umbra (3,434) ohne Materialität, die im Raum atopisch: nusquam

64 Hardie. Ovid's Poetics ofIllusion (wie Anm. 31). S. 193.

65 Die Konfusion zwischen den Bereichen ars und amor ist bereits im Begriff
opus klandestin angelegt, auf dessen sexuelle Konnotation Adams aufmerksam
macht: „Opus [...] is often used of the male part in the act". James Noel Adams.
The Latin Sexual Vocabulary. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 21991.
S. 157.

66 Böschenstein. „Narziß, Narzißmus und das Problem der poetischen Produk¬

tion" (wie Anm. 39). S. 134f. Hierzu auch Harzer. Erzählte Verwandlung (wie
Anm. 53). S. 95: „Der illusionsblinde Narziß wird so zum Negativ-Exempel
eines souveränen Umgangs mit Imagination und Fiktion."

67 Zum semantischen Spektrum von simulacrum vgl. die Ajim. 59.

68 Neben simulacra sind keine alternativen Lesarten bezeugt. Vgl. Tarrant (wie
Anm. 27).



238 Thomas Emmrich

(3,433) sind: credule, quid frustra simulacra fugacia captas? / quod petis est

nusquam (3,432f.): „Leichtgläubiger! Was greifst du vergeblich nach dem

flüchtigen Bild? Was du erstrebst, ist nirgends;" Unglücklich wie Narcissus'
homosexuelles Begehren bliebe Pygmalions auf einem narzisstischen

Übertragungsmechanismus basierender heterosexueller amor (vgl. 10,249) zu
seinen simulacra suae [...] puellae (10,280): „seinem Mädchenbild"69, würde
die Liebesgöttin Venus nicht intervenieren. Doch unabhängig davon, ob
das narzisstische Verschmelzungs- und Vereinigungsphantasma in Erfüllung
geht oder nicht, ist dasjenige von Pygmalion ein produktives, da Kunst
schaffendes; ein sozial anschlussfähiges und ästhetisch wert- und nachhaltiges.70

Demgegenüber zeigt sich Narcissus' amore mei (3,464) als ein durch und
durch asozialer. Topographisch ist Narcissus von der Gemeinschaft
abgeschieden, in einem isolierten locus amoenus verortet71 und vollständig vom
eigenen Selbst absorbiert.

Narcissus ist insofern ein Narzisst, als er den egozentrischen Typus der

Objektwahl verkörpert. In der vorliegenden Studie galt es zu rekonstruieren,

69 Vgl. hierzu die Anm. 57.

70 Produktiv ist der Mythos auch im Sinne der Prokreation, da Pygmalion mit sei¬

nem simulacrum (vgl. 10,280) nach dessen Belebung eine Tochter zeugt: con-

iugio, quodfecit, adest dea, iamque coactis / cornibus in plenum noviens lunaribus
orbem /illa Paphon genuit, de qua tenet insula nomen 10,295-297): „Der Ehe,
die sie gestiftet, steht die Göttin bei. Schon haben sich die Hörner des Mondes
neunmal zur vollen Scheibe gerundet, da gebiert sie Paphos, nach der die Insel
benannt ist." Auffällig hierbei ist, dass mit dem Personalpronomen illa einzig die

späterhin auf den Namen ,Galatea' getaufte Frau Pygmalions den (auch
grammatikalischen) Status eines aktiven Subjekts der Zeugung erhält, während
Pygmalion aus den letzten fünf Versen der Geschichte als Handlungsträger gänzlich

getilgt ist. Die Handlungsdominanz geht folglich in der abschließenden

Sequenz der Erzählung mit der Intervention der Venus und ,Galateas' Geburt
von Paphos aufweiblichen Instanzen über.

71 Eine Analyse der topographischen Komposition und ihrer Korrespondenzen
mit Narcissus' ]\mgmännlicbkeit und Unproduktivität findet sich bei Hugh
Parry. „Ovid's Metamorphoses-. Violence in a Pastoral Landscape". Transactions

and Proceedings ofthe American Philological Association 95 (1964): S. 268-282,
hier S. 276: „To see why this particular landscape is not irrelevant to, or merely
decoration for, the theme ofpassion uniformly enacted against it, whether to be

literal or sexual pursuit, literal or ritual death, we shall consider a representative
example of the poet's craft. Narcissus, virginal hunter, reaches a pool which is

itselfclear and virginal (3.408ff). [...] Sunlight is excluded from the spot; the

pool attracts the boy, reflecting a virginal face in its virginal waters; and when the
seductive image vanishes, the boy, wasted by unrequited selfpassion, undergoes
a ritual death at the pool's edge, being transformed into a flower. Thus the scene
where violence or death is to ensue is itselfvirginal, so that the setting itself
portends and prefigures the deed!'



„Z«rEinßihrung des Narzißmus" 239

dass Narcissus dennoch nicht als Personifikation für Freuds Theorie
fungieren kann, da er die generischen Bestimmungen in „Zur Einführung des

Narzißmus" unterläuft. In Ovids traditionsbildender Gestaltung des Mythos
erweist sich die männliche Figur des Narcissus als Repräsentant gerade

derjenigen Objektwahl, die Freud an das weibliche Geschlecht bindet.
Demgegenüber stehen Echo wie auch Pygmalions namenlose puella (vgl. 10,280)
für den bei Freud mit dem männlichen Geschlecht assoziierten

Anlehnungstypus ein: jene, indem sich ihre Liebe einzig in Form einer akustischen

Mimesis von Narcissus' Stimme manifestiert; diese, da sie sich visuell an
ihren Schöpfer anlehnt, der, vor einer himmlischen Kulisse befindlich, auf
sie herabblickt: pariter cum caelo vidit amantem (10,294): ,,[U]nd zugleich
mit dem Himmel erblickt sie den Mann, der sie liebt." Neben dem Umstand,
dass es in Freuds Narzissmustheorie zu einer Inversion des im Mythos
angelegten Verhältnisses zwischen der Geschlechterordnung und der Objektwahl
gekommen ist, sollte herausgearbeitet werden, dass die Figur des Pygmalion
über die Eignung verfügt, einen männlich kodierten narzisstischen

Anlehnungstypus zu verkörpern, der produktiv, z.B. künstlerisch und kulturell
wirksam sein kann72 In der „Einführung des Narzißmus" wird diese Variante

des Narzissmus zwar nicht erörtert. Dass es für sie aber durchaus einen
Platz in Freuds System gibt, verdeutlicht z. B. der Aufsatz „Das Unheimliche",

in dem die „Belebung der schönen Statue des Pygmalion"73 mit der
„narzißtische [n] Überschätzung der eigenen seelischen Vorgänge"74 in
Verbindung gebracht wird. Vogts Einschätzung, dass Narcissus zusammen
mit Ödipus eine der „beiden Hauptpersonifikationen seiner [d.h. Freuds]
klinischen Theorie"75 darstellt76, ist mithin nur bedingt beizupflichten, da

72 Dass der Anlehnungstypus nicht kunst- und kulturschaffend sein muss, ist
anhand von Echo und Pygmalions puella (vgl. 10,280) ersichdich, die, sich

akustisch bzw. visuell anlehnend, von den männlichen Figuren dependent sind,
ohne selbst aktiv etwas ästhetisch Werthaltiges wie ein simulacrum zu kreieren.
Ovid zeigt sich diesbezüglich ähnlich misogyn wie Freud. Kreativ ist Pygmalions
Gemahlin zumindest insofern, als ihr allein die Subjektposition in der Zeugung
der Tochter Paphos zukommt (vgl. illa Paphongenuit, 10,297), während Pygmalion

in den letzten fünfVersen der Erzählung keine Erwähnung mehr findet. Vgl.
hierzu die Anm. 70.

73 Freud. „Das Unheimliche" (wie Anm. 42). S. 268.

74 Ebd., S. 263.

75 Vogt. „Antike und Mythos" (wie Anm. 38). S. 249.

76 In ähnlicher Weise wie Vogt glaubt auch Steiner in der Figur des Narcissus eine
der „psychically richest yet most economic crystallizations ofelemental impulses
and configurations in the unconscious and subconscious fabric of the race and of
the individual" zu erkennen. Steiner. Antigones (wie Anm. 2). S. 125. Neben
Narcissus nennt Steiner des Weitern Ödipus, Orest, Kronos sowie Prometheus als

figurative Paradigmen der psychoanalytischen Theorie (vgl. ebd., S. 124), womit



240 Thomas Emmrich

Narcissus lediglich seinen Namen zu dem psychischen Phänomen des

Narzissmus beigetragen hat, nicht mehr und nicht weniger. Neben Odipus wäre
es vielmehr Pygmalion gewesen, der den Status einer Ikone der Psychoanalyse

verdient hätte.77

in seiner Aufzählung der mythologischen ,Helden' der Psychoanalyse - wie bei
Freud - ein Traditions- und Repräsentationsdefizit zu verzeichnen ist.

77 Psychiatrische, psychologische, sexual- sowie sozialwissenschaftliche Theo¬

rien nach Freud erkannten das Potenzial des Pygmalionmythos für die eigene
Konzeptarbeit. So spricht z.B. Margarete Mitscherlich explizit von einem

Pygmalion-Komplex, der bei ihr auf einer disowningprojection basiert, die mit
einem männlichen Machtanspruch über die Frau einhergeht. Das weibliche
Geschlecht wird dabei zu einem Container funktionalisiert, in den der Mann
seine verdrängten femininen Selbstanteile hineinblenden kann: „Ein Phänomen,

das man als Pygmalion-Komplex bezeichnen könnte, beobachtet man bei

Männern, die ihre unbewußte weibliche Identifikation und ihre geheimen
Kinderwünsche zu realisieren versuchen und gleichzeitig ihre Macht über Frauen

bestätigt wissen wollen. Sie befassen sich intensiv mit jungen Frauen, fördern
beispielsweise ihre Schülerinnen und Patientinnen, hauchen ihnen sozusagen
neues Leben ein, nämlich ihre Erfahrung und ihr Wissen, und machen sie zu
quasi-neugeborenen oder auch erstmals orgasmusfähigen Geschöpfen." Margarete

Mitscherlich. Diefriedfertige Frau. Einepsychoanalytische Untersuchungzur
Aggression der Geschlechter. Frankfurt a.M.: S. Fischer, 1985. S. 24. Zur weiblichen

Containerfunktion vgl. Rohde-Dachser. Expedition in den dunklen
Kontinent (wie Anm. 25). Z.B. S. 100: „Das Weibliche' (klar zu trennen von der
realen Frau, mit der es doch allzu oft verwechselt wird) besitzt dabei eine Art
Containerfunktion, so wie sie Bion (1965) beschrieben hat: In einem imaginären,
als weiblich deklarierten und damit gleichzeitig scharfvon der Welt des Mannes

geschiedenen Raum deponiert der Mann seine Ängste, Wünsche, Sehnsüchte

und Begierden - sein Nichtgelebtes, könnte man auch sagen, um es auf diese

Weise erhalten und immer wieder aufsuchen zu können." Rohde-Dachser
verweist an der zitierten Stelle auf Wilfred R. Bion. Seven Servants. Four Works:

,Learningfrom Experience', ,Elements ofPsycho-Analysis', Transformations' and
Attention and Interpretation. New York: Aronson, 1965.


	"Zur Einführung des Narzissmus" : Freud und das Wissen des Mythos

