Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2021)

Heft: 50: Zur Aktualitéat von Spittelers Texten : komparatistische Perspektiven

= Quelle actualité pour Spitteler? : Perspectives comparatives

Artikel: "Zur Einfihrung des Narzissmus" : Freud und das Wissen des Mythos
Autor: Emmrich, Thomas
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006305

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006305
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Thomas Emmrich
»Zur Einfithrung des Narzifmus®
Freud und das Wissen des Mythos

While Freud regularly discusses the Oedipus complex in the context of the Sophoclean
tragedy, the founding document of the psychoanalytic theory of narcissism lacks any
trace of the mythological substrate. Both Narcissus, who contributed no less than his
name to the psychic phenomenon of narcissism, and Ovid, in whose Mezamorphoses
the most elaborate and effective elaboration of the myth of Narcissus is laid down,
form a conspicuous blank space in Freud’s ‘Introduction to Narcissism. This article will
attempt to explain this lack of tradition and, in addition, discuss the figure of Pygma-
lion as a productive form of narcissism that can supplement Freud’s theory.

1. Einleitung: Freuds Narzissmus

Bereits in der Antike wurden Mythen als figurativer Ausdruck eines ver-
borgenen Sinns gedeutet.! Dass die Mythenallegorese auch in der Moderne
zum Einsatz gelangt und sogar iiber einen theoriekonstitutiven Einfluss
verfugen kann, bezeugt nicht zuletzt Freuds wegweisende Ausarbeitung der
Psychoanalyse: ,Der Fortschritt der psychoanalytischen Arbeit hat diese
Bedeutung des Odipuskomplexes immer schirfer gezeichnet; seine Aner-
kennung ist das Schibboleth geworden, welches die Anhianger der Psycho-
analyse von ihren Gegnern scheidet? In Sophokles’ Kinig Odipus hat Freud

1 Zu nennen sind Autoren wie Euhemeros und Palaiphatos. Zur antiken Allego-
rese exemplarisch Hildegard Cancik-Lindemaier/Dorothea Sigel. ,, Allegorese®.
Der neue Pauly. Enzyklopidie der Antike. Altertum. Band 1: A-Ari. Hg. Hubert
Cancik/Helmuth Schneider. Weimar u.a.: Metzler, 1996. Sp. 518-523. Thomas
Emmrich. ,Das Pharmakon der Allegorese oder: Grundlagen einer literalen Her-
meneutik®, Buchstiblichkeit. Theorie, Geschichte, Ubersetzung. Hg. Achim Geisen-
hanslitke. Bielefeld: transcript, 2020. Greta Hawes. Rationalizing Myth in Anti-
quity. Oxford: Oxford University Press, 2014.

2 Sigmund Freud. ,Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie®. Sigmund Freud. Studi-
enausgabe. Band V: Sexualleben. Hg. Alexander Mitscherlich/Angela Richards/
James Strachey. Frankfurt a. M.: S. Fischer, 2000. S. 37-145, hier S. 129, Anm. 2.
Allgemein zur Rezeption des griechischen Mythos in der Psychoanalyse Andreas
Marneros. Warum Odipus keinen Odipus-Komplex und Adonis keinen Schinbeits-
wahn hatte. Psychoanalyse und griechische Mythologie — eine Beziehungsklirung.
Berlin u.a.: Springer, 2018. Zudem George Steiner. Antigones. Oxford: Claren-
don Press, 1984. S. 124f.: ,Oedipus, Narcissus, Orestes, Kronos devouring his
children, Prometheus the fire-thief, are the psychically richest yet most economic



218 Thomas Emmyrich

ein Paradigma gefunden, das er seiner Theorie zugrunde legen und seinen
Kritikern entgegenhalten konnte. Doch nicht nur mit dem Odipuskomplex
ist eine entscheidende Weichenstellung in der psychoanalytischen Konzept-
bildung verbunden, sondern gleichfalls mit dem Problem des Narzissmus.
Freuds 1914 veroftentlichter Aufsatz ,,Zur Einfithrung des NarzifSmus® mar-
kiert eine weit reichende Revision der Psychoanalyse. Fiir Freud stelle sich
der Narzissmus als eine erotische Besetzung des Ich dar, was seinen fritheren
Arbeiten eklatant widerspricht, die auf einer Trennung von Ich- bzw. Selbst-
erhaltungs- und Sexualtricben und damit auf cinem epistemischen Dualis-
mus basieren.’> Der Narzissmus ist daher, wie Peter Gay notiert, ,,subversiv
fiir seine [d. h. Freuds] cigenen lange vertretenen Ansichten®* Den Ausweg
aus dem Monismus des Eros, den Freud z.B. Jung vorgeworfen hat®, wird
jener nach dem Ersten Weltkrieg in der Unterscheidung zwischen einem
Diesscits und einem Jenseits des Lustprinzips finden.® Wihrend Freud den

crystallizations of elemental impulses and configurations in the unconscious and
subconscious fabric of the race and of the individual® Vgl. hierzu auch Freuds
Deutung des Mythos von Medusa in seiner Notiz ,Das Medusenhaupt®, dic in
einer Traditionslinie mit der antiken rationalistischen Mythenkritik steht. Sig-
mund Freud. ,Das Medusenhaupt®. Sigmund Freud. Gesammelte Werke. Band
XVI1I: Schriften aus dem Nachlaff (1892-1939). Hg. Anna Freud. Frankfurta. M.:
S. Fischer, 1955. S. 45-48.

3 Zu der vom Problem des Narzissmus ausgeldsten Reformierung der Freud’schen
Psychoanalyse Achim Geisenhanslitke. Das Schibboleth der Psychoanalyse. Freuds
Passagen der Schrift. Bielefeld: transcript, 2008. S. 92f. Zu der Trennung von Ich-
bzw. Selbsterhaltungs- und Sexualtrieben exemplarisch Sigmund Freud. ,Triebe
und Triebschicksale®. Sigmund Freud. Studienausgabe. Band I11: Psychologie des
Unbewufsten. Hg, Alexander Mitscherlich/Angela Richards/James Strachey.
Frankfurt a. M.: S. Fischer, 2000. In dem 1915 publizierten Aufsatz , Triebe und
Triebschicksale® halt Freud riickblickend fest: ,,Ich habe vorgeschlagen, von sol-
chen Urtrieben zwei Gruppen zu unterscheiden, die der Ich- oder Selbsterbal-
tungstriebe und die der Sexualtriebe! (S. 87) Kurz darauf konzediert Freud, dass
~vor allem d[ie] narzifitischen Psychoneurosen [...] zu einer Abinderung dieser
Formel und somit zu einer anderen Gruppierung der Urtriebe nétigen wird. Aber
gegenwirtig kennen wir diese Formel nicht* (S. 88).

4 Peter Gay. Freud. Eine Biographie fiir unsere Zeit. Aus dem Amerikanischen iibers.
Joachim A. Frank. Frankfurt a. M.: S. Fischer, 1989. S. 383.

S Vgl. Geisenhanslitke. Das Schibboleth der Psychoanalyse (wie Anm. 3). S. 93. Zum
Bruch Freuds mit Jung vgl. Gay. Freud (wie Anm. 4). S. 257-277.

6 Hierzu Sigmund Freud. ,Jenseits des Lustprinzips®. Sigmund Freud. Studienaus-
gabe. Band I11: Psychologie des UnbewufSten. Hg. Alexander Mitscherlich/Angela
Richards/James Strachey. Frankfurta. M.: S. Fischer, 2000. S. 213-272. Zudem
Willy Baranger. ,Der Narzifimus bei Freud“. Uber Freuds ,Zur Einfiibrung des
Narzifsmus” Hg. Johann Michael Rotmann. Aus dem Englischen iibers. Charlotte
Nolte. Stuttgart u.a.: Frommann-Holzboog, 2000. S. 149-174, hier S. 149: ,Die



»Zur Einfiibrung des NarzifSmus“ 219

Odipuskomplex regelmifig im Zusammenhang mit der Sophokleischen
Tragddie diskutiert’, fehlt im Griindungsdokument der psychoanalytischen
Theorie des Narzissmus jedwede Spur des mythologischen Substrats. Sowohl
Narcissus, der nicht weniger als seinen Namen zu dem psychischen Phino-
men des Narzissmus beigesteuert hat, als auch Ovid, in dessen Mezamorpho-
sen die elaborierteste und wirkmichtigste Ausgestaltung der Sage von Nar-
cissus niedergelegt ist (vgl. 3,339-510), bilden eine frappierende Leerstelle in
Freuds , Einfithrung des Narzifmus®?® Der vorliegende Beitrag méchte sich
an einer Erklirung fur dieses Traditionsdefizit versuchen, das deswegen so
auffillig ist, da sich Freuds Schriften ansonsten zum einen durch eine tiefe
Vertrautheit mit der antiken Kultur auszeichnen’®, es zum anderen nicht

Einfithrung des Narziffmus fithrte zu einem vélligen Umsturz der Trieblehre; die
endgultige Wurzel des psychologischen Konflikts wurde nun im Kampf zwischen
Libido und Destruktion, zwischen Eros und Thanatos angesiedelt” Angemerkt
sei, dass der Begriff ,Thanatos® fir das Jenseits des Lustprinzips nicht von Freud
selbst stammt, sondern erst von Ernst Federn in die Diskussion eingefiihrt wurde.

7 Vgl. z.B. Sigmund Freud. Die Traumdeutung. Studienausgabe. Band I1. Hg. Alex-
ander Mitscherlich/Angela Richards/James Strachey. Frankfurca. M.: S. Fischer,
2000. S. 267: ,Sein [d.h. Odipus’] Schicksal ergreift uns nur darum, weil es auch
das unsrige hitte werden konnen, weil das Orakel vor unserer Geburt denselben
Fluch iiber uns verhingt hat wie iiber ihn. Uns allen vielleicht war es beschie-
den, die erste sexuelle Regung auf die Mutter, den ersten Haf$ und gewalttitigen
Wunsch gegen den Vater zu richten; unsere Triume iiberzeugen uns davon. Kénig
Odipus, der seinen Vater Laios erschlagen und seine Mutter Jokaste geheiratet har,
ist nur die Wunscherfillung unserer Kindheit:

8 Bezeichnenderweise kann sich Ellen Oliensis’ einschligige Studie Freud's Rome
zwar auf den unmittelbaren Einfluss Vergils auf Freud stiitzen, der sich u. a. in dem
der Traumdeutung vorangestellten Motto Flectere si nequeo superos, Acheronta
movebo aus der Aeneis (7,312) niederschligt. In ihrer Interpretation der Sage von
Tereus, Procne und Philomela aus dem sechsten Buch der Ovidischen Metamor-
phasen (vgl. S.77-91) importiert sie jedoch lediglich psychoanalytische Konzepte,
ohne dabei auf eine direkte Auseinandcrsetzung Freuds mit Ovid verweisen zu
konnen. Ellen Oliensis. Freud’s Rome. Psychoanalysis and Latin Poetry. Cambridge
u.a.: Cambridge University Press, 2009. Zum Motto der Traumdeutung Freud.
Die Traumdeutung (wie Anm. 7). S. 11. Ferner Jean Starobinski. ,, Acheronta
movebo. Nachdenken iiber das Motto der ,Traumdeutung™. Aus dem Franzdsi-
schen iibers. Horst Giinther. Hundert Jabre ,Traumdeutung’ von Sigmund Freud.
Drei Essays. Hg. Jean Starobinski/Ilse Grubrich-Simitis/Mark Solms. Frank-
furt a. M.: S. Fischer, 22006. S. 11-49.

9 Exemplarisch hierzu Claudia Benthien/Hartmut Boshme/Inge Stephan (Hg.).
Freud und die Antike. Gottingen: Wallstein, 2011. Marco Solinas. Via Platonica
zum Unbewussten. Platon und Freud. Aus dem Italienischen iibers. Antonio
Staude. Wien u.a.: Turia + Kant, 2012. Paola Traverso. » Psyche ist ein griechisches
Wort...«. Rezeption und Wirkung der Antike im Werk von Sigmund Freud. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, 2003.



220 Thomas Emmyich

scheuen, Dichter als ,,Bundesgenossen™® fiir die Bestitigung des in ihnen
Verhandelten zu rekrutieren.*

Dass Freud der antike Mythos von Narcissus bekannt war und dies schon
vor seiner Arbeit an der ,Einfihrung des Narzifmus® aus dem Jahre 1914,
belegt seine 1910 erschienene Studie ,,Eine Kindheitserinnerung des Leo-
nardo da Vinci®: ,Wir sagen, er findet seine Liebesobjekte auf dem Wege
des NarzifSmus, da die griechische Sage einen Jungling Narzissus nennt, dem
nichts so wohl gefiel wie das eigene Spiegelbild und der in die schone Blume
dieses Namens verwandelt wurde:"? Da Freud die Verwandlung des Narcis-
sus in eine Blume erwihnt, steht zu vermuten, dass ihm sei es als direkee,
sei es als indirekee Vorlage Ovids Metamorphosen gedient haben.” Doch in

10 Als solche deklariert Freud die Dichter z. B. in ,Der Wahn und die Triume in
W. Jensens ,Gradiva™: ;Wertvolle Bundesgenossen sind aber die Dichter, und ihr
Zeugnis ist hoch anzuschlagen, denn sie pflegen eine Menge von Dingen zwi-
schen Himmel und Erde zu wissen, von denen sich unsere Schulweisheit noch
nichts triumen lafc Sigmund Freud. ,Der Wahn und die Traume in W. Jen-
sens ,Gradiva™. Sigmund Freud. Studienausgabe. Band X: Bildende Kunst und
Literatur. Hg. Alexander Mitscherlich/Angela Richards/James Strachey. Frank-
furt a. M.: S. Fischer, 2000. S. 9-85, hier S. 14.

11 Vgl z.B. Peter-André Alt/Thomas Anz (Hg.). Sigmund Freud und das Wissen
der Literatur. Berlin u.a.: De Gruyter, 2008.

12 Sigmund Freud. ,Eine Kindheitserinnerung des Leonardo da Vinci®. Sigmund
Freud. Studienausgabe. Band X: Bildende Kunst und Literatur. Hg. Alexander
Mitscherlich/Angela Richards/James Strachey. Frankfurt a. M.: S. Fischer, 2000.
S.87-161, hier S. 125. In seinem gesamten Werk zitiert Freud die Sage von Nar-
cissus nur noch ein weiteres Mal: ,Den Zustand, in dem das Ich die Libido bei
sich behale, heiflen wir Narziffmus, in Erinnerung der griechischen Sage vom
Jungling Narzissus, der in sein eigenes Spiegelbild verliebt blieb: Sigmund Freud.
»Eine Schwierigkeit der Psychoanalyse®. Gesammelte Werke. Band X11: Werke
aus den Jabren 1917-1920. Hg. Anna Freud. Frankfurt a. M.: S. Fischer, 51978.
S.3-12, hier S. 6. Vgl. zudem die Konkordanz zu den ,Gesammelten Werken' von
Sigmund Freud. Band 4: L-R. Hg. Samuel A. Guttman/Stephen M. Parrish/
John Rufhng/Philip H. Smith. Waterloo: North Waterloo Academic Press,
1995. S. 3835.

13 Vgl. die Metamorphose des Narcissus, bei der es sich streng genommen um eine
Substitution handelt: nusquam corpus erat; croceum pro corpore florem / inveni-
unt foliis medium cingentibus albis (3,509£): ,Da war der Leib nirgends mehr.
An seiner Stelle finden sie eine Blume, in der Mitte safrangelb und umsiumt
mit weiflen Bliitenblittern? Das Original ist der textkritischen Ausgabe von
Tarrant entnommen: P. Ovidi Nasonis Metamorphoses. Hg. Richard J. Tarrant.
Oxford: Oxford University Press, 2004. Die Ubersetzung stammt von Michael
von Albrecht: P. Ovidius Naso. Metamorphosen. Lateinisch/Deutsch. Hg. und
tibers. Michael von Albrecht. Stuttgart: Reclam, 2012. Da die iibrigen antiken
Autoren, die von der Verwandlung des Narcissus in eine Blume berichten, im
Gegensatz zu Ovid alles andere als im Zentrum des Schul- und Bildungskanons



wZur Einfibrung des Narzifsmus” 221

Ovid scheint Freud trotz — oder womdéglich wegen — einer unverkennbaren
Nihe'® keinen ,Bundesgenossen’ gesehen zu haben. Bis auf den Vers Ut
desint vires, tamen est laudanda voluntas (Epistulae ex Ponto, 3,4,79)" in
,Die Wunscherfillung® ist keine Nennung von Ovid zu verzeichnen; selbst
in diesem Rahmen fillt der Name ,,Ovid“ nur fliichtig in den Anmerkun-
gen und lediglich als Quellenangabe, nicht etwa als Bezugspunke einer wie
auch immer gearteten Auseinandersetzung.'” Es ist, als hitte Freud Ovid
mit einer damnatio memoriae belegt und ihn in das Exil des Fufinotenappa-
rats, des typographischen Rands einer Seite, verbannt, so wie der romische
Autor zu seinen Lebzeiten von Kaiser Augustus an den Rand des Imperium
Romanum relegiert wurde." Vielleicht war die Nihe zu groff und zu lastend,

der Zeit um 1900 standen, lisst sich mit einiger Verbindlichkeit schliefen, dass
die Metamorphosen die direkte oder indirekte Quelle von Freuds Kenntnis der
Sage von Narcissus gewesen sind. Zu den antiken Fundstellen des Narcissus und
der Narzisse vgl. Otto-Hubert Kost. Narziss. Anfragen zur Herkunft und zu den
Gestaltungen seines Mythos. Heimbach/Eifel u.a.: Patrimonium, 2012. S. 415-
477. Zur Geschichte des Mythos von Narcissus allgemein Balbina Bibler/Jan
Bremmer. ,,Narkissos“. Der Neue Pauly. Enzyklopidie der Antike. Altertum. Band
8: Mer-Op. Hg. Hubert Cancik/Helmuth Schneider. Weimar u.a.: Metzler,
2000. Sp. 712-714. Almut-Barbara Renger (Hg.). Narcissus. Ein Mythos von der
Antike bis zum Cyberspace. Weimar u.a.: Metzler, 2002.

14 Hierzu exemplarisch Wolfram Ette in einem am 04.05.2009 in Bielefeld gehal-
tenen Vortrag: Wolfram Ette. Europas erste Psychoanalyse. Zu Ovids Aktua-
litat. http://www.ctteharder.de/ovid-psychoanalyse.pdf. (letzter Zugriff am
21.06.2021). Ders. ,Wiederholen — Erinnern — Durcharbeiten: Prisenz und
Reprisentation in Ovids Metamorphosen®. Zwischen Prisenz und Reprisenta-
tion. Formen und Funktionen des Mythos in theoretischen und literarischen Dis-
kursen. Hg. Bent Gebert/Uwe Mayer. Berlin u.a.: De Gruyrer, 2014. S. 71-87.
Zu erwihnen sind gleichfalls Klaus Heinrichs zahlreiche Studien zu diesem
Thema, z.B. Klaus Heinrich. Flof§ der Medusa. 3 Studien zur Faszinationsge-
schichte. Frankfurt a. M. u. a.: Stroemfeld, 1995.

15 Freud. ,Der Wahn und die Triume in W. Jensens ,Gradiva™ (wie Anm. 10).
S. 14.

16 ,Wenn es an Kriften gebricht, so ist doch der Wille zu loben:* Publius Ovidius
Naso. Briefe aus der Verbannung. Hg. Georg Luck. Ubers. Wilhelm Willige.
Ziirich u.a.: Artemis & Winkler, 1963.

17 Vgl. Sigmund Freud. ,Die Wunscherfullung®. Sigmund Freud. Studienausgabe.
Band I: Vorlesungen zur Einfiibrung in die Psychoanalyse. Hg. Alexander Mit-
scherlich/Angela Richards/James Strachey. Frankfurta.M.: S. Fischer, 2000.
S.217-230, hier S. 219, Anm.

18 Dass Ovid durchaus psychoanalytisches Interesse wecken kann, zeige sich z.B.
bei Jung, der in Symbole der Wandlung den rémischen Autor mehrfach nennt.
Carl Gustav Jung. Symbole der Wandlung. Analyse des Vorspiels zu einer Schi-
zophrenie. Gesammelte Werke. Band 5. Hg. Lilly Jung-Merker/Elisabeth Rif.
Olten u.a.: Walter, 1973. 8. 371, S. 433, S. 444, S. 538. Vgl. dariiber hinaus dens.



222 Thomas Emmrich

dass Freuds durchgehende Bereitschaft, den literarischen Kanon zur Affir-
mation der eigenen Theorie heranzuziehen, in eine ,Anxiety of Influence’
umschlug.”” Zumindest im Hinblick auf die ,Einfithrung des Narzifmus"
ist die Abwehr des antiken Mythos und dessen Bearbeitung durch Ovid
nicht unerklirlich: Mit der fur die psychologische Kategorie des Narzissmus
namensgebenden mythologischen Figur ist ein subversiver Impuls verbun-
den, der Freuds Theoretisierung des Narzissmus sowie dessen geschlech-
terspezifische Kennzeichnung zu destabilisieren vermag. Die Einflussangst
wiirde demnach nicht etwa daraus resultieren, dass Freud das Innovationska-
pital seiner Arbeit durch die Einsichten seines Vorliufers gemindert gesehen
und ihn deswegen hitte abwehren miissen; vielmehr wire sie dadurch her-
vorgerufen worden, dass die mafSgebliche literarische Autoritit der in Rede
stehenden Thematik Freuds ,revisionary insights“*° unterminiert hatte.
Selbst in der Phase des Ubergangs, in der sich der alte Dualismus von Ich-
oder Selbsterhaltungs- und Sexualtrieben bereits aufgelost, sich der neue von
einem Diesseits und einem Jenseits des Lustprinzips jedoch noch nicht eta-
bliert hat, bleibt Freud einem binar strukturierten Denken verpflichtet. Dies

zeigt seine duale Typologie der Objekewahl:

Die ersten autoerotischen sexuellen Befriedigungen werden im Anschluf§ an
lebenswichtige, der Selbsterhaltung dienende Funktionen erlebt. Die Sexual-
triebe lehnen sich zunichst an die Befriedigung der Ichtriebe an, machen sich
erst spater von den letzteren selbststindig; die Anlehnung zeigt sich aber noch
darin, daff die Personen, welche mit der Ernahrung, Pflege, dem Schutz des
Kindes zu tun haben, zu den ersten Sexualobjekten werden, also zunichst die
Mutter oder ihr Ersatz. Neben diesem Typus und dieser Quelle der Objekt-
wahl, den man den Anlehnungstypus heiflen kann, hat uns aber die analytische
Forschung einen zweiten kennen gelehrt, den zu finden wir nicht vorbereitet
waren. Wir haben, besonders deutlich bei Personen, deren Libidoentwicklung
eine Storung erfahren hat, wie bei Perversen und Homosexuellen, gefunden,
dafy sie ihr spiteres Liebesobjekt nicht nach dem Vorbild der Mutter wih-
len, sondern nach dem ihrer eigenen Person. Sie suchen offenkundigerweise

Gesamtregister. Gesammelte Werke. Band 20. Hg. Ludwig Nichus. Solothurn
u.a.: Walter, 1994. S. 311.

19 Vgl. Harold Bloom. The Anxiety of Influence: A Theory of Poetry. Oxford u.a.:
Oxford University Press, 1973. S. 10: ,,Oedipus, blind, was on the path to orac-
ular godhood, and the strong poets have followed him by transforming their
blindness towards their precursors into the revisionary insights of their own
work Dass nicht nur die Dichter Strategien entwickeln, um ihre Einflussangst
abzuwehren, hebt Bloom in 4gon hervor: ,[B]ut the first and most original of
psychoanalysts certainly shared the influence-anxieties and defensive mispri-
sions of all strong writers throughout history“. Harold Bloom. Agon: Towards a
Theory of Revisionism. Oxford u.a.: Oxford University Press, 1982. S. 102.

20 Ders. The Anxiety of Influence (wie Anm. 19). S. 10.



»Zur Einfiibrung des NarzifSmus* 223

sich selbst als Liebesobjekt, zeigen den narzifitisch zu nennenden Typus der
Objektwahl. [...] Wir haben nun nicht geschlossen, daf8 die Menschen in zwei
scharf geschiedene Gruppen zerfallen, je nachdem sie den Anlehnungs- oder
den narzifitischen Typus der Objekewahl haben, sondern ziehen die Annahme
vor, daf§ jedem Menschen beide Wege zur Objektwahl offenstehen, wobei der

eine oder der andere bevorzugt werden kann.?!

Obzwar Freud zunichst betont, dass es keine Gesetzmifigkeit bei der Vertei-
lung der narzisstischen Objekewahl und des Anlehnungstypus gibt, setzt er
unmittelbar im Anschluss an den zitierten Passus eindeutige Geschlechter-
indizes. Damit ldsst er sehr wohl die Menschen in zwei Gruppen ,zerfallen®,
zwar nicht in ,zwei scharf geschiedene®, so doch immerhin in tendenziell
geschlechterspezifisch getrennte:

Die Vergleichung von Mann und Weib zeigt dann, daf§ sich in deren Verhilt-
nis zum Typus der Objektwahl fundamentale, wenn auch natiirlich nicht
regelmiflige, Unterschiede ergeben. Die volle Objektliebe nach dem Anleh-
nungstypus ist eigentlich fiir den Mann charakeeristisch [...]. Anders gestaltet
sich die Entwicklung bei dem hiufigsten, wahrscheinlich reinsten und ech-
testen Typus des Weibes. Hier scheint mit der Pubertitsentwicklung durch
die Ausbildung der bis dahin latenten weiblichen Sexualorgane eine Steige-
rung des urspriinglichen Narzifimus aufzutreten, welche der Gestaltung einer
ordentlichen, mit Sexualiiberschitzung ausgestatteten Objektliebe ungiins-
tig ist. Es stellt sich besonders im Falle der Entwicklung zur Schonheit eine
Selbstgeniigsamkeit des Weibes her, welche das Weib fiir die ihm sozial ver-
kitmmerte Freiheit der Objektwahl entschidigt. Solche Frauen lieben, streng
genommen, nur sich selbst mit dhnlicher Intensitit, wie der Mann sie liebt
[...]; der Reiz des Kindes beruht zum guten Teil auf dessen Narziffmus, seiner
Selbstgentigsamkeit und Unzuginglichkeit, ebenso der Reiz gewisser Tiere,
die sich um uns nicht zu kiimmern scheinen, wie der Katzen und groflen
Raubtiere, ja selbst der groffe Verbrecher und der Humorist zwingen in der
poetischen Darstellung unser Interesse durch die narzifStische Konsequenz,
mit welcher sie alles ihr Ich Verkleinernde von ihm fernzuhalten wissen.??

Unnahbar, egozentrisch soll die Frau sein, darin ,Katzen und grofien
Raubtiere[n]“ sowie dem ,grofle[n] Verbrecher und de[m] Humorist[en]
[...] in der poetischen Darstellung® vergleichbar, aber auch, zieht man die
Konsequenz aus dem ersten Zitat, den ,,Perversen und Homosexuellen®?

Die von Freud vorgenommene Distribution der unterschiedlichen Typen der

21 Sigmund Freud. ,,Zur Einfithrung des Narzilmus®. Sigmund Freud. Studienaus-
gabe. Band I11: Psychologie des UnbewnfSten. Hg, Alexander Mitscherlich/Angela
Richards/James Strachey. Frankfurt a. M.: S. Fischer, 2000. S. 37-69, hier S. 53f.

22 Ebd.,, S. 54f.

23 Ebd.



224 Thomas Emmyrich

Objektwahl auf die Geschlechter erzeugt nicht nur eine Matrix befremden-
der, fur die Frau kaum schmeichelhafter Vergleiche. Dariiber hinaus nimmt
sie eine soziale Isolierung des weiblichen Geschlechts vor. Gewiss ist es eine
erniichternde Erkenntnis, dass der Mann eine Frau (oder andere Surrogate)
nur deswegen liebt, weil sie seiner Mutter, der ,,ndhernde[n] Frau *, dhnelt,
die er wiederum einzig und allein aus dem Grunde liebt, da sich seine Libi-
dostrebungen an diese angelehnt haben; aber zumindest ist er sozial interak-
tions- sowie partizipationsfihig und kann kulturell produktiv sein. Der Frau
hingegen wird der selbstbezogene, unproduktive und gewissermafien asozi-
ale Typus der Objekewahl, nimlich der Narzissmus zugeschrieben. ,,Freud
bindet das Bild des NarzifSten an dasjenige der Frau“®, stellte bereits Sander
L. Gilman fest.

24 Ebd., S.56.

25 Sander L. Gilman. Freud, Identitit und Geschlecht. Aus dem Amerikanischen
iibers. H. Jochen Bussmann. Frankfurta.M.: S. Fischer, 1994. S. 81. Auch
Freuds Konzept der Sublimierung fiihrt systembedingt zu einer Exklusion der
Frau aus der Kultur. Voraussetzung fiir die Sublimierung und, damit einher-
gehend, fiir kulturelle Leistungen, ist die Kastrationsangst: ,Mit dem Wegfall
der Kastrationsangst entfillt das Hauptmotiv, das den Knaben gedringt hatte,
den Odipuskomplcx zu iiberwinden. Das Midchen verbleibt in ihm unbe-
stimmt lange, baut ihn nur spit und dann unvollkommen ab. Die Bildung des
Uber-Ichs mufl unter diesen Verhiltnissen leiden, es kann nicht die Stirke und
die Unabhingigkeit erreichen, die ihm seine kulturelle Bedeutung verleihen®,
Sigmund Freud. ,Die Weiblichkeit®. Sigmund Freud. Studienausgabe. Band I:
Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse. Hg. Alexander Mitscherlich/
Angela Richards/James Strachey. Frankfurt a. M.: S. Fischer, 2000. S. 544-565,
hier S. 559f. Allein aufgrund ihrer von Freud (re)konstruierten Encwicklung
und der behaupteten Ausbildung eines nur insuffizienten Uber-Ich wird die
Frau aus der Kultur ausgeschlossen, sofern diese Bereiche wie Bildung, Kunst,
Wissenschaft und Politik betrifft, also all jene ,héhere[n] psychische[n] Titig-
keiten, wissenschaftliche, kiinstlerische, ideologische, [die] eine so bedeut-
same Rolle im Kulturleben spielen:® Sigmund Freud. ,Das Unbchagen in der
Kultur®. Sigmund Freud. Studienausgabe. Band 1X: Fragen der Gesellschaft.
Urspriinge der Religion. Hg. Alexander Mitscherlich/Angela Richards/James
Strachey. Frankfurt a. M.: S. Fischer, 2000. S. 191-270, hier S. 227. Lediglich
die ,Technik [...] des Flechtens und Webens“ — und selbst dies nur unter dem
Signum spekulativer Unverbindlichkeit — schreibt Freud dem weiblichen
Geschlecht als Beitrag zur Kulturentwicklung zu: ,Man meint, daff die Frauen
zu den Entdeckungen und Erfindungen der Kulturgeschichte wenig Beitrige
geleistet haben, aber vielleicht haben sie doch eine Technik erfunden, die des
Flechtens und Webens. Wenn dem so ist, so wire man versucht, das unbewufite
Motiv dieser Leistung zu erraten. Die Natur selbst hitte das Vorbild fiir diese
Nachahmung gegeben, indem sie mit der Geschlechtsreife die Genitalbehaa-
rung wachsen lief, die das Genitale verhiille. Der Schritt, der dann noch zu tun



»Zur Einfithrung des Narzifsmus® 225

Im Folgenden soll dargelegt werden, dass sich auf der Basis des antiken
Mythos in Ovids Metamorphosen ein weitaus komplexeres Bild der Ver-
schrinkung von Narzissmus, Kunst- und Kulturproduktion sowie dem Ver-
hilenis der Geschlechter skizzieren lisst, als dies ,, Freud’s mythography of the

mind“? zu leisten vermag.

2. Der Widerstand des Mythos oder: Narcissus als Apostat
des Narzissmus

Ausgangspunke der Sage von Narcissus im dritten Buch von Ovids Verwand-
lungsepos ist die Verweigerung sowohl hetero- als auch homosexueller Bezie-
hungen, bedingt durch cine dura superbia, durch hartherzige[n] Hochmut*
oder ,,Hybris“ — eine topologische Hamartia, die auf das tragische Ende von
Narcissus vorausdeutet: multi illum invenes, multae cupiere puellae; / sed (fuit
in tenera tam dura superbia forma) / nulli illum invenes, nullae tetigere puel-
lae (3,353-355): ,Viele Minner, viele Madchen begehrten ihn. Aber solch
hartherziger Hochmut wohnte in der zarten Gestalt! Kein Mann, kein Mad-
chen konnte ihn rithren® Der Fokus der Erzihlung verengt sich nach dieser
allgemein gehaltenen Auskunft iiber die verschmihten multi [...] iuvenes

war, bestand darin, die Fasern aneinander haften zu machen, die am Koérper in
der Haut staken und nur miteinander verfilzt waren: Freud. ,,Die Weiblich-
keit®. S. 562. Allgemein zur Diskursivierung des weiblichen Geschlechts in der
Psychoanalyse Christa Rohde-Dachser. Expedition in den dunklen Kontinent.
Weiblichkeit im Diskurs der Psychoanalyse. Berlin u.a.: Springer, 1992.
Erwahnt werden muss, dass es sich bei Freuds Auseinandersetzung mit dem
Phinomen des Narzissmus nicht um eine einheidiche, geschlossene und strin-
gente Theorie handelt. Die Unschirfen, Unstimmigkeiten, Verwerfungen und
Briiche, die Freuds Beschiftigung mit dem Narzissmus in den unterschiedlichen
Reflexionsphasen pragen, hat Baranger herausgearbeitet. Baranger. ,Der Nar-
zifmus bei Freud” (wie Anm. 6). Vgl. hier z.B. S. 149: ,Nur die sorgfiltigste
Uberpriifung der zahlreichen Verweise Freuds auf den Narzifmus kann uns eine
Vorstellung davon geben, welche Vielfalt an Bedeutungen er diesem Begriff bei-
legte, wie auch von dem Labyrinth der ihm innewohnenden theoretischen Pro-
bleme. Freud fithrte das Konzept von 1909 oder 1910 in die psychoanalytische
Theorie ein, doch nahm sein Gebrauch allmihlich zu, bis es schliefllich Phino-
mene umfasste, die scheinbar mit seiner urspriinglichen Bedeutung unvereinbar
waren.

26 Steiner. Antigones (wie Anm. 2). S. 1.

27 Das Original ist hier wie im Folgenden der textkritischen Ausgabe von Tarrant
entnommen: P. Ovidi Nasonis Metamorphoses. Hg. Richard J. Tarrant. Oxford:
Oxford University Press, 2004. Die Ubersetzung stammt hier wie im weiteren
Verlauf von Michael von Albrecht: P. Ovidius Naso. Metamorphosen. Latei-
nisch/Deutsch. Hg. und iibers. Michael von Albrecht. Stuttgart: Reclam, 2012.



226 Thomas Emmrich

und multae |...] puellae auf eine konkrete Figur, nimlich auf eine Nymphe
namens Echo, ,die nie eine Antwort schuldig bleibt und nie als erste spre-
chen kann, Echo, die Stimme des Widerhalls“: guae nec reticere loquenti / nec
prior ipsa logui didicit, resonabilis Echo. (3,357f.) Ausschlieflich auf einen
puer unice (3,454), einen ,einzig schéne[n] Knaben® im Wasser richtet sich
Narcissus’ Interesse. Erst gegen Ende der Erzahlung wird Narcissus erkennen,
wovon der Leser langst unterrichtet ist: Bei dem puer unice handelt es sich
um Narcissus’ eigenes Bild*, das durch einen kristallin klaren fons in einem
nachgerade sterilen locus amoenus® reflektiert wird:

Jfons erat inlimis, nitidis argenteus undis,

quem neque pastores neque pastae monte capellae
contigerant alindve pecus, quem nulla volucris
nec fera turbarat nec lapsus ab arbore ramus;
gramen erat circa quod proximus umor alebat,
silvaque sole locum passura tepescere nullo.

bic puer et studio venandi lassus et aestu
procubuit faciemque loci fontemque secutus;
dumaque sitim sedare cupit, sitis altera crevit,
dumaque bibit, visae correptus imagine formae
spem sine corpore amat, corpus putat esse guod unda est.
adstupet ipse sibi vultuque immotus eodem
haeret, ut e Pario formatum marmore signum.
spectat humi positus geminum, sua lumina, sidus
et dignos Baccho, dignos et Apolline crines
impubesque genas et eburnea colla decusque

oris et in niveo mixtum candore ruborem,
cunctague miratur, quibus est mirabilis ipse.

se cupit imprudens et qui probat ipse probatur,
dumque petit petitur, pariterque accendit et ardet.
inrita fallaci quotiens dedit oscula fonti!

in mediis quotiens visum captantia collum
bracchia mersit aquis nec se deprendit in illis! (3,407-429)

Es gab cinen klaren Quell mit silberglinzendem Wasser, den keine Hirten
berithrt hatten, keine Ziegen, die auf Bergen weiden, und auch sonst kein

28 Vgl. die Erkenntnisszene: iste ego sum! sensi, nec me mea ﬁzllit imago. / uror amore
mei (3,463f.): ,Ich bin es selbst! Ich habe es begriffen, und mein Bild tiuscht
mich nicht mehr! Selbst nach der Einsicht iste ego sum!, welche Wendung expo-
niert an den Versanfang gestellt und durch Trithemimeres, d. h. durch die Zisur
nach der zweiten Hebung, betont wird, bleibt Narcissus’ Begehren ungebro-
chen: Dixit et ad faciem rediit male sanus eandem (3,474): ,Sprach’s und kehrte
in rasender Leidenschaft zu demselben Spiegelbild zurtick®.

29 Zum Topos des locus amoenus Ernst Robert Curtius. Europdische Literatur und
lateinisches Mittelalter. Bern: Francke, 21954. S. 202-206.



»Zur Einfiibrung des Narzifsmus” 227

Vieh. Kein Vogel, kein wildes Tier hatte ihn getriibt, nicht einmal ein Ast,
der vom Baume gefallen wire. Ringsum wuchs Gras, dem das nahe Gewisser
Nahrung gab, und Gehélz, das keinem Sonnenstrahl erlaubte, den Platz zu
erwiarmen. Hier lief sich der Knabe nieder, vom eifrigen Jagen und von der
Hitze erschopft; denn die Anmut des Ortes und die Quelle zogen ihn an. Und
wihrend er den Durst zu stillen trachtete, wuchs in ihm ein anderer Durst.
Wihrend er trink, erblickt er das Spiegelbild seiner Schonheit, wird von ihr
hingerissen, liebt eine korperlose Hoffnung, hile das fiir einen Kérper, was nur
Welle ist. Er bestaunt sich selbst und verharrt unbeweglich mit unverinderter
Miene wic ein Standbild aus parischem Marmor. Am Boden liegend, betrach-
tet er seine Augen — sie gleichen einem Sternenpaar —, das Haar, das eines
Bacchus oder eines Apollo wiirdig wire, die bartlosen Wangen, den Hals wie
aus Elfenbein, die Anmut des Gesichts, die Mischung von Schneeweify und
Rot — und alles bewundert er, was ihn selbst bewundernswert macht. Nichts
ahnend begehrt er sich selbst, empfindet und erregt Wohlgefallen, wirbt und
wird umworben, entziindet Liebesglut und wird zugleich von ihr verzehrt.
Wie oft gab er dem triigerischen Quell vergebliche Kiisse! Wie oft tauchte
er, um den Hals, den er sah, zu erhaschen, die Arme mitten ins Wasser und
konnte sich nicht darin ergreifen!

Wihrend das optische Phinomen der Spiegelung dem Bereich der Natur
angehort, wird Narcissus von der narrativen Instanz im Rahmen eines
Vergleichs der Charakeer einer Plastik, somit eines Kunstwerks verlichen:
adstupet ipse sibi vultuque immotus eodem / haeret, ut e Pario formatum mar-
more signum (3,418f.): ,Er bestaunt sich selbst und verharrt unbeweglich
mit unverinderter Miene wie ein Standbild aus parischem Marmor! Her-
vorgehoben werden muss, dass nicht das Spiegelbild im Wasser mit einer
marmornen Statue enggefithrt wird, sondern Narcissus selbst, der sich im
Wasser bewundert und bestaunt: adstupet (3,418) bzw. miratur (3,424).
Narcissus nimmt damit eine Rezeptionshaltung ein, die spiter im flinften
Buch der Metamorphosen in der Sage von Medusa (vgl. 4,772-5,268) darin
miinden wird, dass Astyages in der Saalschlacht zwischen Phineus und Per-
seus bei der admirativen Betrachtung einer marmornen Skulptur zu eben
einer solchen petrifiziert wird.*® Vergleicht der Erzihler Narcissus, den

30 Vgl.: bi tamen ex merito poenas subiere, sed unus / miles erat Persei, pro quo dum
pugnat, Aconteus, / Gorgone conspecta saxo concrevit oborto. / quem ratus Astya-
ges etiamnum vivere, longo / ense ferit; sonuit tinnitibus ensis acutis. / dum stupet
Astyages, naturam traxit eandem / marmoreoque manet vultus mivantis in ove
(5,200-206): ,Diese traf die Strafe verdient, doch einer, Aconteus, ein Soldat des
Perseus, gefror, wihrend er fiir ihn kimpfte, beim Anblick der Gorgo plétzlich
zu Stein. Astyages glaubr, er sei noch am Leben, und schligt ihn mit dem langen
Schwert; da klirre die Klinge hell auf. Und wihrend Astyages stutzt, hat seine
Natur sich ebenso verindert, und dem Marmorantlitz bleibt der staunende Aus-

druck:



228 Thomas Emmrich

Betrachtenden, und nicht das betrachtete Spiegelbild mit einer Marmor-
statue, tiberschreitet der Text, wie Philip Hardie kommentiert, die Grenze
zwischen Realitit und Kunst: ,,The boundary between art and reality is
overstepped by the application of the statue simile not to the inanimate
object of Narcissus’ stupefied gaze, the reflection, but to his own living
person; but since the reflection is of himself, the simile applies equally to
the object of his gaze. He is his own simile!®' Narcissus blicke, unbewegt
und biuchlings liegend, als Statue aus parischem Marmor in den Teich;
und was er sicht, was ihm entgegenblicke, ist die Evokation einer Elfen-
beinskulptur (vgl. eburnea colla, 3,422), also wiederum ein Gegenstand der
Kunst, der spiegelverkehre, d. h. riicklings gelagert, auf eine Marmorplastik
(vgl. formatum marmore signum, 3,419) starrt, die in einem Akt dstheti-
scher Rezeption versunken ist.**

Dassubversive Potenzial der Narcissus-Figur besteht nun darin, dass Nar-
cissus, ganz von seinem eigenen Spiegelbild gebannt, voll ,hartherzige[n]
Hochmut(s]“: dura superbia (3,354) andere abweisend, genau jenen Typus
reprisentiert, den Freud tendenziell (vgl. ,haufigsten*?) dem weiblichen
Geschlecht zuweist, nimlich die narzisstische Objektwahl. Echo hingegen,
stets nur das von anderen Gesagte reproduzierend, verkorpert oder bes-
ser: vertont den bei Freud mannlich kodierten Anlehnungstypus: o quo-
tiens voluit blandis accedere dictis / et molles adhibere preces! natura repu-
gnat / nec sinit incipiat; sed, quod sinit, illa pavata est / exspectare sonos, ad
quos sua verba remittat (3,375-378): ,O wie oft wollte sie sich ihm mit
schmeichelnden Worten nihern und ihn durch Bitten erweichen! Ihr
Wesen verbietet’s! Es erlaubt ihr nicht, den Anfang zu machen. Doch eines
steht ihr frei: Sie ist bereit, Laute abzuwarten, auf die siec antworten kann:
Ovids Mythos von Narcissus und Echo ist Freuds Narzissmuskonzept
und dessen Bezug auf die generische Ordnung diametral entgegengesetzt
und impliziert eine mimetisch-anlehnende Produktivitit gerade desjeni-
gen Geschlechts, das Freud aus der Kultur segregiert.** Allenfalls fur die

31 Philip Hardie. Ovid’s Poetics of lllusion. Cambridge u.a.: Cambridge University
Press, 2002. S. 146.

32 Narcissus bleibt selbst noch in der Unterwelt von seinem Spiegelbild nachgerade
hypnotisiert: tum quoque se, postquam est inferna sede receptus, / in Stygia spec-
tabar aqua (3,504f.): ,Auch nachdem er in die Unterwelt aufgenommen war,
betrachtete er sich im Wasser der Styx:* Zu den rezeptionsisthetischen Implika-
tionen der Ovidischen Sage von Narcissus vgl. Jozsef Krupp. Distanz und Bedeu-
tung. Ovids ,Metamorphosen und die Frage der Ironie. Heidelberg: Winter, 2009.
S. 85-120.

33 Freud. ,Zur Einfithrung des Narziffmus“ (wie Anm. 21). S. 55.

34 Vor dem Hintergrund eines Vergleichs von Adonis mit Narcissus notiert Men-
ninghaus: ,Fiir Freud ist Narcissus eigentlich eine Narcissa; in der antiken
Mythologie dagegen scheint ein fundamentaler NarzifSmus gerade die perfeke



wZur Einfiibrung des NarzifSmus“ 229

»Storung“*® von ,Homosexuellen**, die ,ihr spateres Liebesobjekt nicht
nach dem Vorbild der Mutter wihlen, sondern nach dem ihrer eigenen
Person“¥, vermag Narcissus einzustehen, da er mit sich einen puer (3,454),
einen ,Knaben® begehrt. Doch sollte eine ,Hauptpersonifikation]...]***
der Psychoanalyse, als welche Rolf Vogt die Figur des Narcissus bezeichnet,
nicht die Ausnahme oder eine ,,Stérung® verkorpern, sondern den durch
die Theorie erschlossenen Regelfall.

3. Freuds verschmihter Pygmalion

Die Afhliation zwischen Narcissus und Pygmalion wurde u.a. von Renate
Boschenstein herausgestellt:

Bedeutsam ist auch, daf8 das Spiegelbild des Narcissus eine Art Kunstcharak-
ter tragt, da er selbst einem Kunstwerk gleicht [...]. Dieses Kunstwerk, aus-
gezeichnet durch die Ahnlichkeit mit Gotterstatuen [...] verdanke sich zwar
nicht einem Schépfungs-, sondern nur einem vom Subjekt unabhingigen
Naturvorgang, doch die Art der Schilderung riickt es schon in die Nihe des
von Pygmalion geschaffenen Gebildes.*

Schon Freud bringt Pygmalion, wenn auch nur beiliufig und indireke, mit
dem Narzissmus in Verbindung. Wie Odipus fiir den Odipuskomplex, so
hitte sich Pygmalion als Leit- und Identifikationsfigur fiir Freuds Narziss-
mustheorie etablieren konnen. Doch der Archeget der Psychoanalyse lief3
das Reprisentationspotenzial der Sage ungenutzt. Lediglich ein einziges Mal

schonen Jinglinge angesteckt zu haben. In unterschiedlichen Graden neigen sie
alle dazu, Verwandte des Narcissus zu sein! Winfried Menninghaus. Das Ver-
sprechen der Schonbeit. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2007. S. 38.

35 Freud. ,Zur Einfithrung des Narzifmus“ (wie Anm. 21). S. 54.

36 Ebd.

37 Ebd.

38 Rolf Vogt. ,Antike und Mythos®. Freud-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung.
Hg. Hans-Martin Lohmann/Joachim Pfeiffer. Weimar u.a.: Metzler, 2013.
S.246-252, hier S. 249.

39 Renate Boschenstein. ,Narzif$, Narzifmus und das Problem der poetischen Pro-
duktion®. Pygmalion. Die Geschichte des Mythos in der abendlindischen Kultur.
Hg. Mathias Mayer/Gerhard Neumann. Freiburg/Breisgau: Rombach, 1997.
S.127-162, hier S. 134. Zudem Gianpiero Rosati. Narciso e Pigmalione. Illusione
e spettacolo nelle Metamorfosi di Ovidio. Florenz: Sansoni, 1983.



230 Thomas Emmrich

in

seinem gesamten Werk erwihnt Freud die mythologische Kiinstlerfigur®,

und zwar in dem 1919 veréffentlichten Aufsatz ,Das Unheimliche“*!:

Wir haben gehért, dal es in hohem Grade unheimlich wirke, wenn leblose
Dinge, Bilder, Puppen, sich beleben, aber in den Andersenschen Mirchen
leben die Hausgerite, die Mébel, der Zinnsoldat, und niches ist vielleicht vom
Unheimlichen entfernter. Auch die Belebung der schénen Statue des Pygma-
lion wird man kaum als unheimlich empfinden.*

Hatte Freud die Empfindung des Unheimlichen zunichst auf verdringte
infantile Komplexe, im Fall von E. T. A. Hoffmanns Der Sandmann auf den
Kastrationskomplex zuriickgefiihre, diskutiert er in der zweiten Hilfte des
zweiten Kapitels seiner Abhandlung (vgl. S. 257-268) mit der Aktualisie-
rung von Elementen einer lingst iiberwundenen, urzeitlichen Kulturstufe
ein zweites aitiologisches Modell fur die Entstehung des Unheimlichen.
Neben der ,Wiederkehr des Gleichen“® nennt Freud die ,,Allmacht der
Gedanken““* als Ursache des unheimlichen Gefiihls:

Die letzterwihnten Beispiele des Unheimlichen hingen von dem Prinzip ab,
das ich, der Anregung eines Patienten folgend, die » Allmacht der Gedanken «
benannt habe. Wir kénnen nun nicht mehr verkennen, auf welchem Boden
wir uns befinden. Die Analyse der Fille des Unheimlichen hat uns zur alten
Weltauffassung des Animismus zuriickgefithre, die ausgezeichnet war durch
die Erfullung der Welt mit Menschengeistern, durch die narzifltische Uber-
schitzung der eigenen seelischen Vorginge, die Allmacht der Gedanken und
die darauf aufgebaute Technik der Magie, die Zuteilung von sorgfiltig abge-
stuften Zauberkriften an fremde Personen und Dinge (Mana), sowie durch

40

41

42

43

b

Vgl. hierzu die Konkordanz zu den ,Gesammelten Werken von Sigmund Freud.
Band 4: L-R (wie Anm. 12). S. 4271.

Auch wenn Freud versucht, sich von Jentsch, dem Pionier einer Psychologie des
Unheimlichen, abzugrenzen, hat er ihm nicht wenige Einsichten zu verdanken.
Vgl. Ernst Anton Jentsch. ,Zur Psychologie des Unheimlichen. Psychiatrisch-
neurologische Wochenschrift 22 (1906): S. 195-198 und S. 203-205. Womaglich
ist auch dieses ambivalente Rezeptionsverhalten Freuds von einer ,Anxiety of
Influence’ geprigt. Hierzu Thomas Emmrich. Asthetische Monsterpolitiken. Das
Monstrése als Figuration des eingeschlossenen Ausgeschlossenen. Heidelberg: Win-
ter, 2020. S. 110-152.

Sigmund Freud. ,,Das Unheimliche®. Sigmund Freud. Studienausgabe. Band IV:
Psychologische Schriften. Hg. Alexander Mitscherlich/Angela Richards/James
Strachey. Frankfurt a. M.: S. Fischer, 2000. S. 241-275, hier S. 268.

Ebd., S. 257. Im Zusammenhang mit der ,Wiederkehr des Gleichen® verweist
Freud auf die Wiederholungsneurose, die ihn schliefllich zu seiner neuen Trieb-
theorie in der 1920 publizierten Schrift ,, Jenseits des Lustprinzips® fithrte.
Freud. ,,Das Unheimliche* (wie Anm. 42). S. 263.



»Zur Einfiihrung des NarzifSmus* 231

alle die Schépfungen, mit denen sich der uneingeschrinkte NarzifSmus jener
Entwicklungsperiode gegen den unverkennbaren Einspruch der Realitit zur
Wehr setzte.®

Obzwar die Geschichte von Pygmalion nicht bzw. ,kaum™® den Eindruck
des Unheimlichen hervorzurufen vermag, da es sich bei ihr — wie bei den
,Andersenschen Mirchen“?” — um eine reine Fiktion handelt, erkennt Freud
dennoch im Animismus und, damit korrespondierend, in einem archaischen
Narzissmus die Quelle fiir das Motiv der belebten Statue.

Im Folgenden soll, wiederum auf der Grundlage von Ovids Metamorpho-
sen, herausgearbeitet werden, wie anschlussfihig die Figur des Pygmalion an
Freuds Theorie des Narzissmus ist, und dies nicht nur im Hinblick auf die
Phylo-, sondern auch auf die Ontogenese.

4. Zwischen Stand- und Ebenbild. Pygmalion als Aspirant
tir die Psychoanalyse

Im zehnten Buch der Metamorphosen berichtet der intradiegetische Erzihler
Orpheus von ciner produktionsisthetisch sowie gendertheoretisch relevan-
ten ,Womanufacture“®: von Pygmalions artifizieller Erschaffung (s)einer
Idealfrau (vgl. 10,243-297). Meint die mittlerweile zum Gemeinplatz geron-
nene Junktur doing gender formelhaft die Reproduktion von Geschlechter-
stereotypen und die daraus resultierende Hervorbringung von Essenz- und
Realititseffekten®, illustriert Ovids Version der Pygmalionsage, die Karl

45 Ebd. Bereits in ,Totem und Tabu“ aus den Jahren 1912/1913 leitet Freud das
Sentiment des Unheimlichen von der Wiederkehr des phylogenetisch Uber-
wundenen ab: ,,Es scheint, dafd wir den Charakter des »Unheimlichen « solchen
Eindriicken verleihen, welche die Allmacht der Gedanken und die animistische
Denkweise uberhaupt bestatigen wollen, wihrend wir uns bereits im Urteil von
ihr abgewendet haben: Sigmund Freud. ,, Totem und Tabu. Einige Ubereinstim-
mungen im Seelenleben der Wilden und der Neurotiker”. Sigmund Freud. Stu-
dienausgabe. Band 1X: Fragen der Gesellschaft. Urspriinge der Religion. Hg. Alex-
ander Mitscherlich/ Angela Richards/James Strachey. Frankfurt a. M.: S. Fischer,
2000. S. 287-444, hier S. 374, Anm. 3.

46 Ders. ,Das Unheimliche (wie Anm. 42). S. 268.

47 Ebd.

48 Vgl. Alison R. Sharrock. ,Womanufacture®. Journal of Roman Studies 81 (1991):
S. 36-49. Die zentrale These von Sharrocks Aufsatz lautet: ,Women are ,percei-
ved’. We speak often not just of women', but of ,images’, ,representations’, ,reflec-
tions‘ of women. Women perceived is women as art-object; and paradigmatic of
this phenomenon is the myth of Pygmalion® (S. 36). ’

49 Zum doing gender, d.h. zur Theorie, dass die Geschlechtsidentitit (gender) auf

einer Performanz basiert und folglich nichts Substanzielles oder Vordiskursives



232 Thomas Emmrich

Galinsky zufolge einen ,totally new character®’ besitzt, etwas dazu Vor-
gingiges, Grundlegenderes: Sie fithrt im Gewande des Mythos ein making
gender vor, gibt also den Blick frei auf die Produktion cines spezifischen Phi-
notyps imaginierter Weiblichkeit iz statu nascend;.

Die allererste und im Rahmen der kurzen Erzahlung auch einzige Bewusst-

seinsregung von Pygmalions virgo (10,292) aus Elfenbein besteht im Affeke
der Scham: datagque oscula virgo / sensit et erubuit, timidumque ad lumina
lumen / attollens (10,292-294): ,Das Midchen hat den Kuff empfunden,
sie ist errotet! Jetzt hebt sie scheu zu seinem Auge ihr Auge empor®, Es ist

gerade das Fehlen der Scheu, die Schamlosigkeit des weiblichen Geschlechts,

50

darstellt, exemplarisch Judith Butler. Gender Trouble. Feminism and the Subver-
sion of Identity, New York u.a.: Routledge, 2008. Insb. S. 1-46. Der Vollstindig-
keit halber sei erwihnt, dass Butler selbst noch die Unterscheidung zwischen
dem kulturellen (gender) und dem biologischen (sex) Geschlecht dekonstruiert,
indem sie auch dieses als ein kulturelles Artefake betrachtet. Vgl. ebd., S. 10:
»Gender ought not to be conceived merely as the cultural inscription of meaning
on a pregiven sex (a juridical conception); gender must also designate the very
apparatus of production whereby the sexes themselves are established. As a
result, gender is not to culture as sex is to nature; gender is also the discursive/
cultural means by which ,sexed nature’ or ,a natural sex’ is produced and establis-
hed as ,prediscursive; prior to culture, a politically neutral surface on which cul-
ture acts.’ Ferner Candace West/Don H. Zimmerman. ,Doing Gender®. Gender
e Sociery 1/2 (1987): S. 125-151.

G. Karl Galinsky. Ovid’s Metamorphoses: An Introduction to its Basic Aspects. Los
Angeles u.a.: University of California Press, 1975. S. 30. Galinsky iibertreibt
nicht, wenn er dem Ovidischen Pygmalion cinen voéllig neuartigen Charakter
zuspricht. Die erste historisch fassbare, chngleich nur sekundir bei Clemens
von Alexandrien (vgl. Protreptikos, 4,57,3) und Arnobius dem Alteren (vgl.
Adversus Nationes, 6,22) tberlieferte Fassung des Pygmalionmythos stammt
von dem hellenistischen Dichter Philostephanos. Bei diesem ist Pygmalion ein
Kénig von Zypern, der sich an einer heiligen Venusstatue vergeht: , The tradi-
tional Pygmalion myth, like every other story involving sex with a statue (agal-
matophilia), was one of perversion and violation of the divine®, hilt Bruzzone
fest. Rachel Bruzzone. ,,Statues, Celibates and Goddesses in Ovid’s Metamor-
phoses 10 and Euripides’ Hippolythus®. Classical Journal 108/1 (2012): S. 65-85,
hier 65. Um die Blasphemie des hellenistischen Hypotextes dsthetisch diskur-
sivierbar zu machen, bedurfte es einer Reihe von Modifikationen. So wird Phi-
lostephanos’ Kénig in Ovids Metamorphosen einerseits zu einer Kiinstlerfigur
transformiert; andererseits ist das von Ovids Pygmalion gefertigre opus (vgl.
10,249) keine Venusstatue mehr, sondern wird allgemein als puella (vgl. 10,280)
bezeichnet und mithin von jeglicher Sakralitdt enthoben. ,Denn nun ragt von
dieser sexuellen Emotion nichts mehr in die sakrale Sphire hinein®, so das Fazit
Dérries. Heinrich Dérrie. Pygmalion. Ein Impuls Ovids und seine Wirkungen bis
in die Gegenwart. Opladen: Westdeutscher Verlag, 1974. S. 28.



~Zur Einfiibrung des Narzifimus® 235

die Ovids paradigmatische Kiinstlerfigur®' dazu veranlasst, ein Leben im
Zolibat zu fuhren: Quas quia Pygmalion acvum per crimen agentes [ viderat,
offensus vitiis quae plurima menti | femineae natura dedit, sine coniuge cae-
lebs [ vivebat thalamique diu consorte carebar (10,243-246): ,Weil Pygmalion
sah, wie diese Frauen ihr Leben verbrecherisch zubrachten, blieb er einsam
und chelos, abgestofSen von den Fehlern, mit denen die Natur das Frauen-
herz so freigebig beschenke hat, und schon lange teilte kein Weib mehr sein
Lager" Der relative Satzanschluss Quas kniipft an die Sage von den obscenae
[...] Propoetides (10,238), den ,;schamlosen Propoetiden® an, die, so die Aus-
kunft unbestimmter Zeugen (vgl. feruntur, 10,240), die gottliche Autoritit
der Venus leugneten und fiir diese Blasphemie bestraft wurden: Sunt tamen
obscenae Venerem Propoetides ausae / esse negare deam; pro quo sua numinis ira
/ corpora cum forma primae vulgasse feruntur; | utque pudor cessit sanguisque
induruit oris, | in rigidum parve silicem discrimine versae (10,238-242): ,,Zur
Strafe dafiir sollen sie, weil ihnen die Géttin ziirnte, als erste ihren Leib und
ihre Schénheit 6ffentlich preisgegeben haben. Und sobald die Scham gewi-
chen und ihnen das Blut im Gesicht erstarrt war, wurden sie — nur noch klein
war der Schritt — in harten Kiesel verwandelt! Die mythologische Aitiolo-
gie der Prostitution und der misogyne Blick der minnlichen Reflektorfigur
auf die Prostituierten dient als Kontrastfolie, auf der Pygmalions kiinstlich-
kiinstlerisch erschaftene Frau das Licht der Welt erblickt; oder genauer: das
Antlitz ihres Schopfers vor himmlischer Kulisse, denn nur tiber diesen An-
und Augenblick informiert der Erzihler: pariter cum caelo vidit amantem
(10,294): ,[U]nd zugleich mit dem Himmel erblicke sie den Mann, der sie
liebt“.>* War es das grammatikalisch feminine Subjekt natura (10,245), das

51 Vgl. William S. Anderson. ,Multiple Change in the Metamorphoses®. Transac-
tions and Proceedings of the American Philological Association 94 (1963): S. 1-27,
hier S. 25: ,,Pygmalion is the creative artist par excellence”. Zur Geschichte des
Pygmalionmythos exemplarisch Annegret Dinter. Der Pygmalion-Stoff in
der europdischen Literatur. Rezeptionsgeschichte einer Ovid-Fabel. Heidelberg:
Winter, 1997. Dérrie. Pygmalion (wie Anm. 50). Mathias Mayer/Gerhard
Neumann (Hg). Pygmalion. Die Geschichte des Mythos in der abendlindischen
Kultur. Freiburg/Breisgau: Rombach, 1997. Hillis J. Miller. Versions of Pygma-
lion. Cambridge u.a.: Harvard University Press, 1990. Inka Miilder-Bach. I
Zeichen Pygmalions. Das Modell der Statue und die Entdeckung der ,Darstellung’
im 18. Jahrbundert. Minchen: Fink, 1998. Victor 1. Stoichiti. Der Pygmalion-
Effekt. Trugbilder von Ovid bis Hitchcock. Aus dem Franzésischen iibers. Ruth
Herzmann. Miinchen u.a.: Fink, 2011.

52 Zu dieser Szene notiert Dorrie: ,Nun erst schligt sie furchtsam ihre Augen auf,
das Licht ihrer Augen richtet sich aufs Licht - also auf den leuchtenden Him-
mel. [...] Auch ihr erster Gesichts-Eindruck stellt ihr den liebenden Pygmalion
vor das Auge: pariter cum caelo vidit amantem. Mit einem Wort: Lebensbeginn
und Liebesbeginn fallen fiir dieses Geschépf der Venus zusammen. Das Licht des



234 Thomas Emmrich

das weibliche Geschlecht als ein fehlerhaftes und insufhizientes kreiert hat,
gar als Superlativ (vgl. plurima, 10,244) moralischer Defizienz: offensus vitiis
quae plurima menti | femineae natura dedit (10,244£.), wird die Unzuling-
lichkeit der Frau naturalisiert, deterministisch im biologischen Geschlecht
verankert.

Wihrend Orpheus nach dem abermaligen Verlust von Eurydike im
Hades (vgl. 10,53-71) dem weiblichen Geschlecht abschwért und zum
Lehrmeister der Paderastie avanciert: ille etiam Thracum populis fuit auctor
amorem [ in teneros transferre mares citraque iuventam | aetatis breve ver et
primos carpere flores (10,83-85): ,,Erlehrte auch die Thracervélker, die Liebe
auf zarte Knaben zu tibertragen, vor der Reifezeit den kurzen Frithling zu
genieffen und die ersten Bliten zu pflicken®, iibertrigt Pygmalion sein
Begehren auf ein lebloses Objekt: Er ersetzt die als unbefriedigend emp-
fundenen realen Frauen durch eine virtuelle (Kunst)Frau. Da die weibliche
Natur bei der Erschaffung der einen Menschheitshilfte versage hat, ist es
an der mira [...] arte (10,247), an der ,wundersamen Kunst®, ,, Kunstfertig-
keit“ oder ,Geschicklichkeit“ des Mannes Pygmalion, zu dieser Aberration
der natura ein positives Gegenbild zu modellieren: interea niveum mira
feliciter arte / sculpsit ebur formamaque dedit, qua femina nasci | nulla potest,
operisque sui concepit amorem (10,247-249): ,Inzwischen bearbeitete er mit
gliicklicher Hand und wundersamer Geschicklichkeit schneeweifies Elfen-
bein, gab ihm eine Gestalt, wie keine Frau auf Erden sie haben kann, und
verliebte sich in sein eigenes Geschépf:* Ovids Pygmalionmythos stipuliert
auf der metapoetischen Ebene® die Superioritit der ars iiber die natura;
die Uberlegenheit einer Kunst, die kunstfertig ihre eigene Kiinstlichkeit,
ihre kiinstlich-kiinstlerische Gemachtheit dissimuliert: ars adeo later arte
sua (10,252): ,,So vollkommen verbirgt sich im Kunstwerk die Kunst®, und
Naturhaftigkeit vortiuscht, sogar noch, ohne dabei ihre Artifizialitit preis-
zugeben, als Natur erscheinen will, die die Natur iiberbietet. Pygmalion
tritt damit nicht in ein mimetisches Verhiltnis zur natura, sondern in ein

Himmels und das Gesicht des Liebenden sind das erste, was sie sieht. Der Stern,
der im Augenblick einer Geburt aufgeht, bestimmr als Aszendent das Leben
des nasciturus. Fiir dieses Madchen, das zum Leben erwacht, ist das Horoskop
gestellt; das Schicksal dieses Madchens ist Pygmalion:* Dérrie. Pygmalion (wie
Anm. 50). S. 23f.

53 Diese Textdimension hebt z. B. Harzer in seiner Analyse des Pygmalionmythos
hervor. Friedmann Harzer. Erzibite Verwandlung. Eine Poetik epischer Meta-
morphosen (Ovid — Kafka — Ransmayr). Tubingen: Niemeyer, 2000. S. 89: ,,Die
kurze Geschichte von Pygmalion setzt sich aus poetologisch so bedeutsamen
Kardinalfunktionen zusammen, dafl sie zu einer der am hiufigsten rezipierten
Episoden der ,Metamorphosen® werden mufite:



»Zur Einfiibrung des NarzifSmus“ 235

aemulatives, agonales; er selbst riicke in die tiberlegene Position, in der er
durch seine ars die natura optimieren kann.>*

Die asthetische (vgl. formamque dedit, qua femina nasci | nulla potest,
10,248f.) sowie moralische (vgl. reverentia, 10,251) Idealitit von Pygmali-
ons opus (vgl. 10,249) ist im Gegensatz zu der Depravation der Propoctiden
nicht etwa eine disowning projection, keine enteignende Projektion, mittels
derer das verworfene und verstofSene Eigene abgesondert wird. Das Idealbild
ist eine narzisstische owning projection®, eine (Wieder)Aneignung der ent-
auflerten affirmierten mannlichen Selbstanteile auf Kosten der Autonomie
des Anderen.’® Der Besitzanspruch Pygmalions auf sein Werk ist wiederholt
durch das reflexive Possessivpronomen suus akzentuiert: operisque sui con-
cepit amorem (10,249): ,[E]r [...] verliebte sich in sein eigenes Geschopf™;
simulacra suae |...] puellae (10,280): ,sein[] Madchenbild“>” Der poetische
Plural simulacra ist in seiner semantischen Polyvalenz verriterisch.’® Simula-
crum bedeutet ,,Bildnis®, ,Plastik®, ,,Skulptur®, kann mithin synonym zu opus
verwendet werden; es meint aber auch das ,,Spiegel-“ oder ,Ebenbild“®: Die

54 Als ,narrativisation of the ecphrastic topics of illusionist realism® paraphra-
siert Hardie Ovids Pygmalionmythos. Hardie. Ovid’s Poetics of lllusion (wie
Anm. 31). S. 186. In diesem geht es jedoch weniger um ein Kunstwerk, das eine
realistische Illusion der Natur erzeugt, wie Hardie behauptet, sondern um die
sowohl isthetische als auch moralische Uberlegenbeit der Kunst iiber die Natur.
Dementsprechend wertet Solodow Ovids Figuren von Narcissus, Andromeda
und Pygmalion als mythologische Paradigmen fiir die ,superiority of art over
nature”, Joseph B. Solodow. The World of Ovid’s , Metamorphoses. Chapel Hill
u.a.: University of North Carolina Press, 1988. S. 211.

55 Hierzu exemplarisch Micacla W. Janan. ,, The Book of Good Love? Design and
Desire in Metamorphoses 10“. Ramus 17/2 (1988): S. 110-137, hier S. 124: ,But
Pygmalion also suffers an appropriate fate for his artistic narcissism®. Zudem
Eleanor Winsor Leach. ,,Ekphrasis and the Theme of Artistic Failure in Ovid’s
Metamaorphoses“. Ramus 3/2 (1974): S. 102-142, hier S. 124f.

56 Dementsprechend postuliert Cixous: ,Aimer, regarder-penser-chercher I'autre
dans l'autre, déspéculariser, déspéculer®. Hélene Cixous. ,Le rire de la Méduse™
LArc 61 (1975): S. 39-54, hier S. 54. Zur projektiven Idealisierung der Frau
einerseits sowie zu ihrer Dimonisierung oder Pathologisierung andererseits Sil-
via Bovenschen. Die imaginierte Weiblichkeit. Exemplarische Untersuchungen zu
kulturgeschichtlichen Prisentationsformen des Weiblichen. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp, 1979. Ferner Rohde-Dachser. Expedition in den dunklen Kontinent (wie
Anm. 25).

57 Korrekt miisste die Ubersetzung von simulacra suae | ...] puellae ,das Bild seines
Midchens“ heiffen.

58 Neben simulacra sind keine alternativen Lesarten oiberliefert. Vgl. die Ausgabe
von Tarrant (wie Anm. 27).

59 Zur Bedeutung von simulacrum Peter G.W. Glare (Hg.). Oxford Latin Dic-
tionary. Oxford: Clarendon Press, 1982. S. 1766: ,,1 That which resembles



236 Thomas Emmrich

Skulptur aus Elfenbein ist daher zugleich das Spiegelbild Pygmalions, sein
Ebenbild, das er zwar nicht aus seiner Rippe geformt®, so doch immerhin aus
Elfenbein, d.h. wie die Rippe einem Knochen, skulptiert hat. In den simu-
lacra erfreut sich Pygmalion an seinem eigenen, gespiegelten Selbst. Er liebt
das/die Andere, dem/der der Text ein Nomen proprium und somit einen
individuellen Platz in der Ordnung der Sprache verwehrt®, nicht in seiner/
ihrer Differenz und Alteritit, sondern nur als Besitz und Eigenes; nur inso-
fern, als es/sie das bewunderte Eigene wiedergibt.> Der Mythos ,suggeriert
[...] mir jedenfalls Gedanken an eine psychoanalytisch zentrale Phantasie:
die von der Verdoppelung des Selbst, namentlich in der Gestalt des idealisier-
ten Anderen*®, lautet Léon Wurmsers treffsicherer Lektiireeindruck.

something in appearance, sound, etc., a likeness. [...] 2 A visual representation,
image. b an image produced by reflection. [...] 3 (spec.) a An image, statue (usu.
of a god). b a pictorial representation [...] 4 The outward appearance of a person
or thing (imagined in the mind; seen in a dream). b a ghost, phantom; a phan-
tom object

60 Hierzu ,Genesis“. 12: inmisit ergo Dominus Deus soporem in Adam cumque
obdormisset tulit unam de costis eius et veplevit carnem pro ea et aedificavit Domi-
nus Deus costam quam tulevat de Adam in mulierem et adduxit eam ad Adam
dixitque Adam hoc nunc os ex ossibus meis et caro de carne mea haec vocabitur
virago quoniam de viro sumpta est: ,Der Herr, Gott, sandte also Schlaf tiber
Adam, und als er eingeschlafen war, nahm er eine seiner Rippen und fiillte an
ihrer Stelle Fleisch nach. Und der Herr, Gott, baute die Rippe, die er von Adam
genommen hatte, zu einer Frau und fithrte sie zu Adam. Und Adam sagte: Dies
ist nun Knochen von meinen Knochen und Fleisch von meinem Fleisch. Diese
soll Minnin genannt werden, da sie vom Mann genommen worden ist." Hierony-
mus. ,Genesis“. Ubers. Rebekka Schirner/Jessica Wanzek. Biblia Sacra Vulgata.
Lateinisch/Deutsch. Band I: Genesis — Exodus — Leviticus — Numeri — Deutero-
nomium. Hg. Andreas Beriger/Widu-Wolfgang Ehlers/Michael Fieger. Berlin
u.a.: De Gruyter, 2018. S. 21-237.

61 Erst im 18. Jahrhundert wird Pygmalions Statue der Name ,Galatea® verlichen,
wozu Jean-Jacques Rousseaus Melodram Pigmalion mafigeblich beigetragen
hat. Hierzu Dieter Martin. ,,Pygmalion®. Der Neue Pauly. Supplemente. Band 5:
Mythenrezeption. Die antike Mythologie in Literatur, Musik und Kunst von den
Anfangen bis zur Gegenwart. Hg. Maria Moog-Griinewald. Weimar u.a.: Metz-
ler, 2008. S. 631-640, hier S. 634.

62 Zur Alterititstheorie exemplarisch Emmanuel Lévinas. Entre nous. Essais sur le
penser-d-lautre. Paris: Grasset, 1991.

63 Léon Wurmser. ,Die Mythen von Pygmalion und Golem. Vermenschlichung
des Unbelebten, Verdinglichung des Menschen — Zur Dynamik des Narzif3-
mus®. Pygmalion. Die Geschichte des Mythos in der abendlindischen Kultur.
Hg. Mathias Mayer/Gerhard Neumann. Freiburg/Breisgau: Rombach, 1997.
S.163-194, hier S. 167. Zu Wurmsers Deutung des Pygmalionmythos Marneros.
Warum Odipus keinen Odipus-Komplex und Adonis keinen Schinbeitswabn harte
(wie Anm. 2). S. 227-229.



wZur Einfiibrung des NarzifSmus“ 237

Ovid’s Pygmalion becomes a central symbol not only in the Western myth of
the artist, but also in fantasies of the fulfilment of desire. The two are not easily
to be separated: a central reason for the enduring popularity of the story is its
thematisation of the close connections between erotic desire and the response
to works of art, both verbal and visual.**

Nicht nur ,,nicht einfach zu isolieren® (vgl. ,,not easily to be separated®) sind
die beiden Bereiche von Eros und Kunst, wie Hardie vermerkt. Im Hinblick
auf den Pygmalionmythos sind sie tiberhaupt nicht voneinander zu trennen,
da dasjenige, was Pygmalion erschaflt, als operisque (10,249) und als puellae
(10,280) bezeichnet wird: opus und puella, ars und amor gehdren bei Ovid
unverbriichlich zusammen, sind gewissermafien synonyme Begriffe und in
ihrer Referenz identisch.®® Am Anfang der Kunstproduktion, so ldsst sich
aus Ovids Sage von Pygmalion ableiten, steht eine narzisstische Mesalliance
und Intimitit des Kiinstlers zu seinem opus.

5. Fazit: Das Wissen des Mythos und/vs. das Wissen
der Psychoanalyse

Bereits Boschenstein deutete Ovids Pygmalion als produktive Kontrafaktur
zu Narcissus: ,,So darf man, obgleich die beiden Modelle bei Ovid getrennt
bleiben, in Pygmalion, der ja auch nur ein Idealbild lieben kann, die pro-
duktive Variante der Narzif8-Figur sehen:®® Die Produktivitit von Pygma-
lions Narzissmus findet ihren sprachlichen Niederschlag in der Bedeutung
des zentralen Substantivs simulacra®”: Handelc es sich bei den simulacra in
der Erzihlung von Pygmalion um eine reale Skulptur (vgl. 10,280), sind die
ebenfallsin den poetischen Plural deklinierten simulacra (3,432)% in der Sage
von Narcissus lediglich , Trugbilder” sine corpore (3,417), ein error (3,431)
bzw. eine umbra (3,434) ohne Materialitat, die im Raum atopisch: nusquam

64 Hardie. Ovid’s Poetics of Illusion (wie Anm. 31). S. 193.

65 Die Konfusion zwischen den Bereichen ars und amor ist bereits im Begriff
opus klandestin angelegt, auf dessen sexuelle Konnotation Adams aufmerksam
macht: ,Opus [...] is often used of the male part in the act”. James Noel Adams.
The Latin Sexual Vocabulary. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 21991.
S.157.

66 Boschenstein. ,,Narziff, Narzifmus und ‘'das Problem der poetischen Produk-
tion“ (wie Anm. 39). S. 134f. Hierzu auch Harzer. Erzaibite Verwandlung (wie
Anm. 53). S. 95: ,,Der illusionsblinde Narzif wird so zum Negativ-Exempel
eines souveranen Umgangs mit Imagination und Fiktion

67 Zum semantischen Spektrum von simulacrum vgl. die Anm. 59.

68 Neben simulacra sind keine alternativen Lesarten bezeugt. Vgl. Tarrant (wie

Anm. 27).



238 Thomas Emmrich

(3,433) sind: credule, quid frustra simulacra fugacia captas? / quod petis est
nusquam (3,432f£.): ,Leichtgliubiger! Was greifst du vergeblich nach dem
flischtigen Bild? Was du erstrebst, ist nirgends;” Ungliicklich wie Narcissus’
homosexuelles Begehren bliebe Pygmalions auf einem narzisstischen Uber-
tragungsmechanismus basierender heterosexueller amor (vgl. 10,249) zu
seinen simulacra suae |...) puellae (10,280): ,seinem Midchenbild“?, wiirde
die Liebesgottin Venus nicht intervenieren. Doch unabhingig davon, ob
das narzisstische Verschmelzungs- und Vereinigungsphantasma in Erfiillung
geht oder nicht, ist dasjenige von Pygmalion ein produktives, da Kunst schaf-
fendes; ein sozial anschlussfihiges und dsthetisch wert- und nachhaltiges.”
Demgegeniiber zeigt sich Narcissus’ amore mei (3,464) als ein durch und
durch asozialer: Topographisch ist Narcissus von der Gemeinschaft abge-
schieden, in einem isolierten locus amoenus verortet”" und vollstindig vom
eigenen Selbst absorbiert.

Narcissus ist insofern ein Narzisst, als er den egozentrischen Typus der
Objekewahl verkérpert. In der vorliegenden Studie galt es zu rekonstruieren,

69 Vgl. hierzu die Anm. 57.

70 Produktiv ist der Mythos auch im Sinne der Prokreation, da Pygmalion mit sei-
nem simulacrum (vgl. 10,280) nach dessen Belebung eine Tochter zeugt: con-
iugio, quod fecit, adest dea, iamque coactis / cornibus in plenum noviens lunaribus
orbem / illa Paphon genuit, de qua tenet insula nomen (10,295-297): ,Der Ehe,
die sie gestiftet, steht die Géttin bei. Schon haben sich die Hérner des Mondes
neunmal zur vollen Scheibe gerundet, da gebiert sie Paphos, nach der die Insel
benannt ist* Auffillig hierbei ist, dass mit dem Personalpronomen i//a einzig die
spiterhin auf den Namen ,Galatea’ getaufte Frau Pygmalions den (auch gram-
matikalischen) Status eines aktiven Subjekts der Zeugung erhilt, wihrend Pyg-
malion aus den letzten fiinf Versen der Geschichte als Handlungstriger ginz-
lich getilgt ist. Die Handlungsdominanz geht folglich in der abschliefenden
Sequenz der Erziihlung mit der Intervention der Venus und ,Galateas’ Geburt
von Paphos auf weiblichen Instanzen tber.

71 Eine Analyse der topographischen Komposition und ihrer Korrespondenzen
mit Narcissus’ Jungmdnnlichkeit und Unproduktivitit findet sich bei Hugh
Parry. ,Ovid’s Metamorphoses: Violence in a Pastoral Landscape®. Transactions
and Proceedings of the American Philological Association 95 (1964): S. 268-282,
hier S. 276: , To see why this particular landscape is not irrelevant to, or merely
decoration for, the theme of passion uniformly enacted against it, whether to be
literal or sexual pursuit, literal or ritual death, we shall consider a representative
example of the poet’s craft. Narcissus, virginal hunter, reaches a pool which is
itself clear and virginal (3.408L.). [...] Sunlight is excluded from the spot; the
pool attracts the boy, reflecting a virginal face in its virginal waters; and when the
seductive image vanishes, the boy, wasted by unrequited selfpassion, undergoes
a ritual death at the pool’s edge, being transformed into a flower. Thus the scene
where violence or death is to ensue is itself virginal, so that the setting itself por-
tends and prefigures the deed-”



»Zur Einflibrung des Narzifimus“ 235

dass Narcissus dennoch nicht als Personifikation fiir Freuds Theorie fun-
gieren kann, da er die generischen Bestimmungen in ,Zur Einfithrung des
NarzifSmus®“ unterlduft. In Ovids traditionsbildender Gestaltung des Mythos
erweist sich die ménnliche Figur des Narcissus als Reprisentant gerade der-
jenigen Objekewahl, die Freud an das weibliche Geschlecht bindet. Demge-
geniiber stehen Echo wie auch Pygmalions namenlose puella (vgl. 10,280)
fir den bei Freud mit dem minnlichen Geschlecht assoziierten Anleh-
nungstypus ein: jene, indem sich ihre Licbe einzig in Form einer akustischen
Mimesis von Narcissus' Stimme manifestiert; diese, da sie sich viszell an
ihren Schopfer anlehnt, der, vor einer himmlischen Kulisse befindlich, auf
sie herabblicke: pariter cum caelo vidit amantem (10,294): ,[U]nd zugleich
mit dem Himmel erblicke sie den Mann, der sie liebt: Neben dem Umstand,
dass es in Freuds Narzissmustheorie zu einer Inversion des im Mythos ange-
legten Verhiltnisses zwischen der Geschlechterordnungund der Objektwahl
gekommen ist, sollte herausgearbeitet werden, dass die Figur des Pygmalion
tiber die Eignung verfiigt, einen minnlich kodierten narzisstischen Anleh-
nungstypus zu verkérpern, der produktiv, z.B. kiinstlerisch und kulturell
wirksam sein kann.”* In der ,Einfihrung des NarzifSmus“ wird diese Vari-
ante des Narzissmus zwar nicht erortert. Dass es fiir sie aber durchaus einen
Platz in Freuds System gibt, verdeutlicht z.B. der Aufsatz ,Das Unheimli-
che®, in dem die ,Belebung der schénen Statue des Pygmalion? mit der
ynarzitische[n] Uberschitzung der eigenen seelischen Vorginge“’* in
Verbindung gebracht wird. Vogts Einschitzung, dass Narcissus zusammen
mit Odipus eine der ,beiden Hauptpersonifikationen seiner [d.h. Freuds]
klinischen Theorie“”> darstellt’, ist mithin nur bedingt beizupflichten, da

72 Dass der Anlehnungstypus nicht kunst- und kulturschaffend sein mzuss, ist
anhand von Echo und Pygmalions puella (vgl. 10,280) ersichtlich, die, sich
akustisch bzw. visuell anlehnend, von den minnlichen Figuren dependent sind,
ohne selbst aktiv etwas dsthetisch Werthaltiges wie ein simulacrum zu kreieren.
Ovid zeigt sich diesbeziiglich dhnlich misogyn wie Freud. Kreativ ist Pygmalions
Gemahlin zumindest insofern, als ihr allein die Subjektposition in der Zeugung
der Tochter Paphos zukommt (vgl. illa Paphon genuit, 10,297), wihrend Pygma-
lion in den letzten fiinf Versen der Erzihlung keine Erwihnung mehr findet. Vgl.
hierzu die Anm. 70.

73 Freud. ,,Das Unheimliche” (wie Anm. 42). S. 268.

74 Ebd., S. 263.

75 Vogt. ,Antike und Mythos“ (wie Anm. 38). S. 249.

76 In dhnlicher Weise wie Vogt glaubt auch Steiner in der Figur des Narcissus eine
der ,,psychically richest yet most economic crystallizations of elemental impulses
and configurations in the unconscious and subconscious fabric of the race and of
the individual® zu erkennen. Steiner. Antigones (wie Anm. 2). S. 125. Neben Nar-
cissus nennt Steiner des Weitern Odipus, Orest, Kronos sowie Prometheus als
figurative Paradigmen der psychoanalytischen Theorie (vgl. ebd., S. 124), womit



240 Thomas Emmrich

Narcissus lediglich seinen Namen zu dem psychischen Phinomen des Nar-
zissmus beigetragen hat, nicht mehr und nicht weniger. Neben Odipus wire
es vielmehr Pygmalion gewesen, der den Status einer Ikone der Psychoana-
lyse verdient hitte.”

77

in seiner Aufzihlung der mythologischen ,Helden' der Psychoanalyse — wie bei
Freud - ein Traditions- und Reprisentationsdefizit zu verzeichnen ist.
Psychiatrische, psychologische, sexual- sowie sozialwissenschaftliche Theo-
rien nach Freud erkannten das Potenzial des Pygmalionmythos fur die eigene
Konzeptarbeit. So spricht z.B. Margarete Mitscherlich explizit von cinem
Pygmalion-Komplex, der bei ihr auf einer disowning projection basiert, die mit
einem minnlichen Machtanspruch iiber die Frau einhergeht. Das weibliche
Geschlecht wird dabei zu einem Container funktionalisiert, in den der Mann
seine verdringten femininen Selbstanteile hineinblenden kann: ,Ein Phino-
men, das man als Pygmalion-Komplex bezeichnen kénnte, beobachtet man bei
Minnern, die ihre unbewufite weibliche Identifikation und ihre geheimen Kin-
derwiinsche zu realisieren versuchen und gleichzeitig ihre Macht tiber Frauen
bestitigt wissen wollen. Sie befassen sich intensiv mit jungen Frauen, férdern
beispielsweise ihre Schiilerinnen und Patientinnen, hauchen ihnen sozusagen
neues Leben ein, nimlich ihre Erfahrung und ihr Wissen, und machen sie zu
quasi-neugeborenen oder auch erstmals orgasmustihigen Geschépfen Marga-
rete Mitscherlich. Die friedfertige Frau. Eine psychoanalytische Untersuchung zur
Aggression der Geschlechter. Frankfurt a.M.: S. Fischer, 1985. S. 24. Zur weibli-
chen Containerfunktion vgl. Rohde-Dachser. Expedition in den dunklen Kon-
tinent (wie Anm. 25). Z.B. S. 100: ,Das Weibliche® (klar zu trennen von der
realen Frau, mit der es doch allzu oft verwechselt wird) besitzt dabei eine Art
Containerfunktion, so wic sie Bion (1965) beschrieben hat: In einem imaginiren,
als weiblich deklarierten und damit gleichzeitig scharf von der Welt des Mannes
geschiedenen Raum deponiert der Mann seine Angste, Wiinsche, Sehnsiichte
und Begierden - sein Nichtgelebtes, konnte man auch sagen, um es auf diese
Weise erhalten und immer wieder aufsuchen zu konnen! Rohde-Dachser ver-
weist an der zitierten Stelle auf Wilfred R. Bion. Seven Servants. Four Works:
,Learning from Experience; ,Elements of Psycho-Analysis, ,Transformations and
,Attention and Interpretation”. New York: Aronson, 1965.



	"Zur Einführung des Narzissmus" : Freud und das Wissen des Mythos

