
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2021)

Heft: 50: Zur Aktualität von Spittelers Texten : komparatistische Perspektiven
= Quelle actualité pour Spitteler? : Perspectives comparatives

Artikel: "Niemals citieren" : Carl Spittelers gebildete Bildungskritik

Autor: Utz, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006300

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006300
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter Utz

„Niemals citieren"

Carl Spittelers gebildete Bildungskritik

L'attitude paradoxale de Spitteier face à la culture littéraire qui est devenue, sous

le terme de „Bildung", un marqueur identitaire propre à bourgeoisie allemande, se

manifeste particulièrement dans ses travaux de journaliste. Dans ses „feuilletons"
littéraires, il promet non sans ironie de ne jamais recourir à des citations, ces pierres
précieuses qui ornent les discours de l'époque. Toutefois, ses polémiques présupposent
bien d'autre formes de références littéraires auprès de ses lecteurs. Un exemple en

est l'engagement de Spitteler lors des commémorations du centenaire de la mort de

Schiller en 1905 : Il prête sa voix à une statue de Schiller pour attaquer de front le

culte contemporain de l'écrivain. La critique de la récupération de la tradition
classique est ainsi convertie en créativité nouvelle, et elle devient une pierre angulaire de

la collection Lachende Wahrheiten avec laquelle le journaliste Spitteler annonce ses

propres ambitions littéraires.

Spitteler ist in die Welt der bürgerlichen Bildung zwar hineingewachsen,
aber in ihr nie ganz heimisch geworden. Dass er besonders Jacob Burck-
hardt „geradezu alle nichttheologische Bildung verdanke", hat er später

gerne gestanden (VI, 427).1 Denn „Bildung" verspricht ihm den Zugang
zum literarischen Markt und zu jenem Bürgertum, das sich in der „Bildung"
erkennt und sie zu seinem Wert- und Identitätsbegriff gemacht hat. Besonders

in Deutschland hat es sich als eigene Schicht etabliert; in Abgrenzung

gegen das Finanzbürgertum akkumuliert es „Bildung" als sein symbolisches

Kapital. „Bildung" erwirbt man, vermehrt sie, macht sie zum Besitz. Um zu
dieser Schicht zu gehören, muss man jene Codes und Schlüsselworte kennen,
welche die Institutionen und Medien des Bildungsbürgertums vermitteln.

„Bildung" ist insofern exklusiv und inklusiv zugleich. Gleichzeitig wird sie

auch immer deutlicher nationalisiert; höchst symptomatisch, dass sich der
deutsche Begriffder „Bildung" nur schwer in die anderen europäischen Sprachen

übersetzen lässt. Seine Referenzwelt ist die deutsche Klassik, die sich

ihrerseits aufdie klassische Antike bezieht.

1 Zit. bei Werner Stauffacher. Carl Spitteler. Biographie. Zürich/München: Artemis,
1973, S. 42. - Die Werke Spittelers werden im Folgenden direkt nachgewiesen
mit römischer Band- und arabischer Seitenzahl nach der Ausgabe: Carl Spitteler.
Gesammelte Werke. Hg. Gottfried Bohnenblust/Wilhelm Altwegg/Robert Faesi.

Zürich: Artemis, 1945-1958.



128 Peter Utz

Spittelers epische Großwerke, beginnend mit Prometheus, spielen virtuos
mit dieser mehrfachen Referenz; wie sie sich in komplexer Raffinesse auf die
Welt der „Bildung" beziehen und wie sie diese auch beim Leser voraussetzen,

wäre weiter ausgreifend zu untersuchen. Hier dagegen soll der Fokus
auf der feuilletonistischen Tätigkeit Spittelers liegen, die in der Forschung
ohnehin noch wenig beleuchtet worden ist.2 Denn an den kleinen Formen
des Feuilletons treten das Profil, aber auch die inneren Widersprüche von
Spittelers Umgang mit der Bildung in eigener Weise hervor. Das literarische
Feuilleton, wie es sich gegen Ende des 19. Jahrhunderts im ganzen
deutschsprachigen Raum allmählich etabliert, formt diese Bildungswelt maßgeblich

mit, indem es deren Werte wachhält und aktualisiert und indem es eine

Kommunikationsgemeinschaft bildet, die sich in ihnen erkennt. Gleichzeitig
wird es gerade für Spitteier auch zum Forum einer Bildungskritik, die das

voraussetzt, was sie kritisiert.
Dass eine Kritik an dieser bürgerlichen Bildungskonjunktur auch ihre

Institutionen und ihre Medien, besonders die Zeitungen, einschließen muss,
das macht in den gleichen Jahren Friedrich Nietzsche vor. In ihm hätte Spitteier

in Basel einen Verbündeten finden können. Doch Spitteier ist dem nur
ein Jahr älteren Jungprofessor nie direkt begegnet, und er kommt erst später

in einen brieflichen Austausch mit ihm. Nietzsches fünf Vorträge von
1872 Uber die Zukunft unserer Bildungsanstalten bleiben zu seinen Lebzeiten

unveröffentlicht. In ihnen erweist Nietzsche zwar einer Stadt die Ehre,

„die in einem unverhältnismäßig großartigen Sinne die Bildung und Erziehung

ihrer Bürger zu fördern sucht".3 Seine Kritik am „unermüdlichen
Bildungsgeschrei" der Gegenwart4, an den Bildungsinstitutionen und ihrem

Bildungskonzept, an die er das Maß einer an den Griechen geschulten
klassischen „Bildung" anlegt, ist jedoch nicht weniger scharf. Dabei verschont er
weder Schule noch Universität. Speziell ins Visier nimmt er zudem die „Tage-
löhnerei" derJournalistik: Sie bewirke eine „Erweiterung und Verminderung

2 Die aktuelle Feuilletonforschung hat von Spitteier als Feuilletonisten noch kaum
Kenntnis genommen. Zur Feuilletonforschung vgl.: Die lange Geschichte der kleinen

Form. Beiträge zur Feuilletonforschung. Hg. Kai Kauffmann/Erhard Schütz.

Berlin: Weidler, 2000 - Kernmayer, Hildegard/Reibnitz, Barbara von/Schütz,
Erhard. „Perspektiven der Feuilletonforschung". Zeitschriftfür Germanistik 22,3

(2012), S. 494-508, sowie die weiteren Beiträge in diesem Heft - Feuilleton.

Schreiben an der Schnittstelle zwischenJournalismus undLiteratur. Hg. Hildegard
Kernmayer/Simone Jung. Bielefeld: transcript, 2017 - in Vorbereitung: Handbuch

Feuilleton. Hg. Marc Reichwein/Hildegard Kernmayer/Michael Pilz/Erhard
Schütz. Stuttgart: Metzler, 2021.

3 Friedrich Nietzsche. „Über die Zukunft unserer Bildungsanstalten". Sämtliche
Werke. Kritische Studienausgabe in 15Bänden (KSA). Hg. Giorgio Colli/Mazzino
Montinari. München: Deutscher Taschenbuch-Verlag, 1980, Bd. 1, S. 652.

4 Ebd., S. 706.



„Niemals eitleren" 129

der Bildung" gleichzeitig, indem sie als „klebrige Vermittlungsschicht"
zwischen allen Wissenschaften „geradezu an die Stelle der Bildung" trete. Darin
wittert er die potentielle „Verkehrung aller Bildungsbestrebungen" ja eine

eigentliche „Bildungsbarbarei".5 Denn „Journal und Zeitung" richten sich

nur an die „plebejische Öffentlichkeit der sogenannten ,Kulturinteressen'".6

Konsequent mündet Nietzsches polemische Analyse denn auch in das
Postulat einer .echten' Bildung nur für eine kleine Elite. Seine anspruchsvollen,
mit kulturellen Referenzen gespickten Vorträge setzen sie eigentlich schon

voraus.
Spitteier wird sich als Bildungskritiker in analoge Widersprüche

verwickeln. Anders als Nietzsche erlebt er jedoch die Spannung zwischen dem
literarischen Olymp und dem journalistischen Tagesgeschäft, zwischen dem

Epos und dem Feuilleton, am eigenen Leib. Und er hält sie zumindest für
kürzere Zeit auch aus und versucht sie produktiv zu machen. Als Journalist
stürzt er sich ab 1885 in die Untiefen der von Nietzsche verachteten „plebejischen

Öffentlichkeit". Bei der Basler Grenzpostwirà er zum Mann für alles; er
schreibt sowohl politische Leitartikel wie auch Feuilletons in der kulturellen
Rubrik .unter dem Strich'.7 Wie eine literarische Kompensation zu diesem

Tagesgeschäft lässt er sich in der gleichen Zeit lyrisch gehen, in der Sammlung

Schmetterlinge.8 Auch während seiner Zeit als Feuilletonredakteur der
Neuen Zürcher Zeitung, wo er ab 1890 in eine Zentrale des bürgerlichen
Kulturbetriebs aufrückt, hält er sich in den Literarischen Gleichnissen lyrisch
schadlos für die Feuilletonfron; die gereimten Gleichnisse treffen gelegentlich

sogar jenen Bildungsbetrieb, den der Feuilletonist mit am Laufen hält.
So mischt der Zwerg Salomo im Hofvon Alexandrien auf dem Gipfel eines
wachsenden „Bücherbergs" aus allen Büchern „einen abstrakten Brei", nur
damit man merke, „wie grundgelehrt er sei." (III, 373)

Spitteier hält den Spagat zwischen der Tretmühle des Feuilletons und
seinen literarischen Ambitionen, die auch die Distanz zum alltäglichen
„Bildungsgeschrei" voraussetzen, nicht lange aus. Nach nur zwei Jahren
verabschiedet er sich wieder von der Neuen Zürcher Zeitung. Dies begründet er
gegenüber seinem Feuilletonisten-FreundJoseph Victor Widmann damit, es

gebe eben „keine Unabhängigkeit im Feuilleton"; die Chefredaktion setze

einen „Rahmen", den man „als Schriftsteller u. Feuilletonredactor spürt",
und er habe schon bei der Grenzpost und in den Basler Nachrichten einen
„Cursus der Abhängigkeit durchgemacht", von dem er sich nun befreien

5 Ebd., S. 671.
6 Ebd., S. 706.
7 Vgl. dazu Stauffacher. Spitteier (wie Anm. 1), S. 387-404. - Spittelers feuilletonis-

tische Arbeit am Grenzboten ist noch nicht hinlänglich analysiert und dokumentiert;

es fehlt bereits an einer Ubersicht über all seine Beiträge.
8 Vgl. den Beitrag von Ralph Müller in diesem Band.



130 Peter Utz

wolle.9 Zwar bleibt Spitteier ab 1892 im Feuilleton weiterhin präsent, doch

nun mit der Freiheit des freien, gelegentlichen Mitarbeiters.
Doch auch als Feuilletonist versucht Spitteier, die bürgerliche Bildungswelt

von innen her zu kritisieren. Dabei verstrickt er sich in das Paradox einer

gebildeten Bildungskritik, die im Einspruch gegen die bürgerliche Kultur
diese voraussetzt und gerade nochmals aufruft. Das soll im Folgenden an

einigen Beispielen untersucht werden. Exemplarisch kann dafür jener Verriss

stehen, den Spitteier im ersten Jahr seiner Tätigkeit als Feuilletonredakteur
der Neuen Zürcher Zeitung am 3. August 1890 in einer Sammelbesprechung
unter dem Titel Litteraturbericht veröffentlicht. Er gilt dem sensationellen

Erfolgsbuch von Julius Langbehn: Rembrandt als Erzieher (1890), das in
einem Jahr bereits 12 Auflagen erlebt hat. Spitteier macht daraus gleich im
ersten Satz ein repräsentatives Symptom eines „Zeitalters" der fragwürdigen
„litterarischen Bildung":

"Wenn ein Zeitalter vor lauter litterarischer Bildung dermaßen blasiert ist, daß

es nicht mehr weiß, was es will [...].10

Dann bleibe ihm nur noch der Griffzu einem Buch, das ein „gesundes, naives

Zeitalter" einfach unter die „gelehrten verkehrten Schmöker" in den Winkel
einer Bibliothek geworfen hätte. Denn neben seiner abstrusen Grundthese,
die Rembrandt zu einem Heilsbringer, einer Art Jesus Christus der
deutschen Nation erhebt, habe das Buch nur die „aufgestapelte Gelehrsamkeit"
einer „Realencyklopädie" zu bieten:

Alles kennt der Verfasser, Vieles weiß er, nichts versteht er. [...] .Rembrandt
als Erzieher' ist eine fleißige Scharteke, das Werk eines Bücherwurmes, der an
unverdauter Bildung erstickte und deshalb den Inhalt seines gelehrten Kropfes

von sich gab. Mag man nun noch 24 Auflagen drucken, so wird das Werk
dadurch schwerlich besser werden, unsere Generation aber vor der Nachwelt
noch lächerlicher dastehen.

Mit dieser scharfen Diagnose trifft Spitteier nicht nur das Buch und seine

Zeit, sondern er behält auch prophetisch recht: Rembrandt als Erzieher wird
bis Ende 1892 einundvierzig und als Kultbuch der Nationalsozialisten bis

1940 über neunzig Auflagen erleben. Die potentielle Perversion der
deutschen „Bildung" ist ihm schon 1890 eingeschrieben, und Spitteier liest sie

hellsichtig aus ihm heraus.

9 Spitteier an Widmann, Feb. 1892. CarlSpitteier -Joseph Victor Widmann: Brief¬
wechsel. Hg. Werner Stauffacher. Bern/Stuttgart/Wien: Haupt, 1998. S. 228f.

Vgl. auch Stauffacher. Spitteier (wie Anm. 1), S. 441.
10 „Litteraturbericht". Neue Zürcher Zeitung, 3.8.1890.



„Niemals citieren" 131

Die Repräsentativität des Phänomens und seiner Kritik daran sind Spitteier

offensichtlich bewusst. Darum greift er den Langbehn-Verriss aus seiner

Sammelbesprechung heraus, als er, nun von den Fesseln des Lohnschreibens
für die Zeitung befreit, seine Feuilletons in gesammelter, überarbeiteter
Buchform als Schriftsteller in eigener Verantwortung publiziert.11 Die
Lachenden Wahrheiten erscheinen 1898 in erster Auflage bei Eugen Diede-
richs in Leipzig. Nun wird aus den losen Feuilletons ein Buch, das seinen
Platz in den bürgerlichen Bücherschränken sucht und findet: Vier weitere
Ausgaben, immer wieder angereichert und modifiziert, folgen zu Lebzeiten
des Autors.

Mit diesem Buch schafft sich Spitteier ein eigenes Medium seiner
essayistischen Zeitkritik, außerhalb des direkten Feuilletonbetriebs. Im Titel meldet

er den Anspruch auf exemplarisch formulierte, überzeitliche „Wahrheiten"

an. Eine wichtige dieser „Wahrheiten" betrifft die „Bildung". Ihre Kritik
ist ein Grundtenor des Buchs, nicht nur an einem so krassen Beispiel wie
Langbehn. Spitteier stellt in allen Auflagen der Lachenden Wahrheiten einen
Artikel an die Spitze, der den bürgerlichen Bildungsbegriff direkt angreift:
Kunstfron und Kunstgenuß. Mit diesem Aufsatz hatte Spitteier 1887 in der

von Ferdinand Avenarius neu gegründeten Zeitschrift Kunstwart
debütiert12 - Nietzsches Empfehlung hatte ihm diese Publikationsmöglichkeit in
Deutschland eröffnet. In dieser deutschen Zeitschrift, die sich an ein
spezifischeres Publikum richtet als das Feuilleton der helvetischen Tageszeitungen

und in der sich auch längere Essays unterbringen lassen, fühlt Spitteier
sich freier. So lässt er sich gleich beim ersten Auftritt in der Zeitschrift zu
einem bildungskritischen Pamphlet hinreißen: Er plädiert für einen „Kunstgenuß",

der nicht zur „Kunstfron" pervertiert werden soll, indem er für eine
falsch verstandene „Bildung" instrumentalisiert wird. Spitteier sieht den
ohnehin „erschreckend hohen Spiegel der Bildungsflut" (VII, 583) noch

steigen, und er polemisiert gegen die „drückendste Sklaverei der modernen
Welt", die „Bildungsfron" (VII, 581) und die „falsche, krampfhafte
Kunstbildungswut" (VII, 582). Damit ruft er gleich einen Entrüstungssturm hervor

und veranlasst den Herausgeber Avenarius in der folgenden Nummer zu
einem eigenen, viel weicher gespülten Leitartikel zum Thema Bildung und
einer beschwichtigenden Erklärung.13 Spitteier hat offensichtlich mit seiner

11 Der neue Titel des Artikels heißt nun Einejunge Scharteke, womit die in Spitte-
lers Zeit noch häufigere Formel von der „alten Scharteke" für ein altes, wertloses
Buch mit dem Attribut „jung" gleich noch als jugendlich aufgemotztes Symptom

eines Zeitalters, das sich für modern halten will, denunziert wird. Auch der

Einleitungsabschnitt wird von Spitteier für die Buchausgabe modifiziert (VII,
554-556).

12 Der Kunstwart, Jg. 1 (1887), 2. Heft, S. 13-14.
13 Der Kunstwart, Jg. 1 (1887), 3. Heft, S. 25-27 („Bildung"), und ebd. S. 33

(„Sprechsaal"). Spitteier erinnert 1897 aus Anlass der Vorstellung von Lachende



132 Peter Utz

Bildungskritik gleich an einen Nerv der Zeit und seines bildungsbürgerlichen

Publikums gegriffen.
Indem er mit diesem umstrittenen Artikel zehn Jahre später, imJahr 1898,

die Lachenden Wahrheiten eröffnet, macht er das Buch zum Forum eines

Kampfs, den er nun in seinem eigenen Namen als Schriftsteller weiterführen
kann. Explizit aufden deutschen Bildungsbegriffzielt auch ein Aphorismus,
den Spitteier ab der zweiten Ausgabe von 1905 in den Lachenden Wahrheiten

platziert - die Erstpublikation im Kunstwart von 1903 enthielt diesen

Satz noch nicht14:

Was ist Bildung? Bildung ist das Nationallaster der Deutschen. (VII, 575)

Damit setzt Spitteier in seiner Polemik noch einen .nationalen' Akzent: Nur
weil „Bildung" so sehr ins Identitätsmuster der „verspäteten Nation"
eingewoben ist, kann sie zu einem spezifischen „Nationallaster der Deutschen"
werden. Spitteier wagt es, sie als Schweizer Autor zu denunzieren, und dies

in einem Buch, das in einem deutschen Verlag erscheint.
Den schweizerischen Autoren rät Spitteier dagegen in dem Aufsatz Die

Volkserzählung in der Schweiz, der 1891 im deutschen MagazinfürLiteratur
erscheint15, sie müssten sich emanzipieren, auch vom Erbe Gotthelfs, und
dazu „wäre eben jene raffinierte ästhetische Einsicht nötig, die nur durch die
höchste persönliche literarische Bildung erreicht werden kann" (VII, 502).
Was die Deutschen zu viel haben, das fehlt also den Schweizern:

Es gibt in der Schweiz nur noch einen einzigen Weg zur Natur, und dieser

führt über die höchsten Gipfel der Kunst und Bildung. (VII, 503)

Mit dem Roman Imago (1906) hingegen wendet Spitteier seine Bildungskritik
wieder gegen eine spießbürgerliche „Hölle der Gemütlichkeit" (IV, 317),

die man leicht in der Schweiz lokalisieren kann. Im Verein „Idealia", der

getrieben ist von einem „ewigen Bildungsdurst" (IV, 318), erfährt Viktor, der
Held des Romans, wie „Bildung" als Numerus Clausus der Zugehörigkeit
zur Gesellschaft funktioniert.16 Bildungskritik wird hier direkt zur
Gesellschaftskritik. Sie gipfelt in der Polemik Viktors:

Wahrheiten an den „Sturm der Entrüstung um und um, ein Wutschrei des Direktors

der Königlichen Akademie in Berlin, ein Hagel von Protesten und
Erwiderungen, eine Verwüstung von zahlreichen Abonnementskündigungen" (IX,
579).

14 Der Kunstwart, Jg. 16 (1903) 2. Juniheft 1903, S. 281f.
15 MagazinfürLiteratur, 13.8.1892 (VII, 496-503).
16 Zum Roman und zur „Idealia" vgl. den Beitrag von Magnus Wieland in diesem

Band.



„Niemals eitleren" 133

Oh ihr jauchzenden Eiszapfen! Eure Bildung, eure Wonne über Kunst und

Literatur? Wenn man euch zur Rechten die Tiir zum Paradiese auftäte und zur
Linken einen Vortrag über das Paradies ankündigte, ihr würdet sämdich am
Paradies vorbei in den Vortrag laufen. „Interessant, interessant!" (IV, 334f.)

So zeigt sich schon an diesen wenigen Beispielen, wie Spitteier seine

Bildungskritik zwischen Zeitung, Zeitschrift und Buchpublikation und in der

sensiblen Spannung zwischen schweizerischem und deutschem Resonanzraum

je unterschiedlich ausrichtet. Immer aber argumentiert er mit zahlreichen

literarischen Referenzen. Sie rufen ihrerseits jenes Bildungswissen ab,

das er bei seinen Lesern voraussetzen kann, das er aber gleichzeitig als

„Bildungsflut" und „Bildungsfron" anprangert.
Diese Paradoxien von Spittelers gebildeter Bildungskritik kristallisieren

sich am Problem des Zitats und des Zitierens. Es ist das sprachliche Abzeichen

der Zugehörigkeit zum Bildungsbürgertum. Victor, der Held von
Imago, wird als „hochschulgebildeter Mann" für einen Festprolog
eingespannt, denn es kommen darin ja „selbstverständlich auch griechische und
lateinische Zitate vor" (IV, 386). Zwar entledigt sich Victor noch dieser

Aufgabe, doch am Ende ergreift er die Flucht aus dieser Bildungshölle. Damit
lässt er auch die Zitatkultur hinter sich. Dazu rät schon vorher auch der
Verfasser. In einem Feuilleton Vom Dilettantenstil, das zunächst in der Neuen

Zürcher Zeitung vom 14.2.1902 erscheint, warnt Spitteier vor Schwulst,

Gemeinplätzen und Fremdwörtern. Davor müsse man sich hüten.

Und namendich vor Fremdgedanken, den Citaten. Ich sage wie der Zahnarzt:
Der schlechteste eigene Gedanke ist besser als der beste fremde. Ich wenigstens

habe mir zum Gesetz gemacht, niemals zu citieren. Und habe mich wohl
und gesund dabei befunden.17

Auch diese Warnung vor fremden Gedankenimplantaten scheint Spitteier
so wichtig, dass er den Artikel, um einige Passagen gekürzt, aber mit der

gleichen Dentistenpointe, auch in die zweite Auflage der Lachenden Wahrheiten

von 1905 übernimmt (VII, 459-461).18 Ob und wie Spitteier dieses

selbstauferlegte „Gesetz" befolgt hat und wie dabei das Paradox gebildeter
Bildungskritik selbst wieder produktiv wird, soll in der Folge an weiteren

Feuilletonbeiträgen untersucht werden.
Dazu ist allerdings ein vorgängiger Blick auf die zeitgenössische Zitatenkultur

notwendig. In ihr kondensiert sich die „Bildung" und zeigt sich in
ihrer Veräußerlichung zum sozialen Statussymbol. Dies materialisiert sich

im Deutschen in einem höchst erfolgreichen Buch: Georg Büchmanns

17 Neue Zürcher Zeitung, 14.2.1902.
18 Dort wird er zusammen mit Von den Schriftstellern unter dem Obertitel Schwei¬

zerisches geführt (VII, 456-461).



134 Peter Utz

Geflügelte Worte. Der Citatenschatz des deutschen Volkes. Dieses Buch stellt ab

1864 in immer wieder aktualisierten Auflagen gewissermaßen die wohlfeile,
portable Extraktversion des bürgerlichen Bücherschranks dar und ist wiederum

meist in diesem vertreten. Der Titel, aus Homer entlehnt, wird seinerseits

bald zum geflügelten Wort. Er bezeichnet sprichwörtliche Redensarten,

vor allem aber auch beliebte Zitate aus der Literatur, die Georg Büchmann
unermüdlich weiter sammelt.19 Hier kann der Bildungsbürger das, was ihm
an Redensarten zufliegt, identifizieren und dem Autor zuordnen.20 Beim
Blättern im Büchmann kann er sich aber auch rhetorisch aufrüsten, da Zitate
die eigene Rede nicht nur schmücken, sondern auch legitimieren. Im Rekurs

auf die sogenannten „Klassiker" eignet sich der Sprecher deren überzeitliche
Autorität an. Und er macht sich zum Teil einer Kommunikationsgemeinschaft,

die sich in und an solchen Zitaten erkennt.
Der Büchmann wird zum Scheckbuch des symbolischen Bildungskapitals,

das man bei jeder Gelegenheit zücken kann. Darum erlebt der Büchmann
schon im 19. Jahrhundert zahlreiche, immer wieder ergänzte Auflagen. Nach
dem Tod von Georg Büchmann 1884 werden die folgenden Auflagen im
Berliner Schloss redigiert; die 25. Auflage von 1912 ist direkt dem Kaiser

gewidmet, und entsprechende Feldausgaben trägt man im Ersten Weltkrieg
an der Front mit sich. Jene „Bildung", in die sich das deutsche Bürgertum mit
seinen Bücherwänden einmauert, wird zur nationalen Waffe und zum politischen

Herrschaftsinstrument - als „Nationallaster der Deutschen" hatte sie

Spitteier ja schon 1905 denunziert.
Mit seinem Gebot, niemals zu zitieren, reagiert Spitteier 1902 auf die

problematische Allgegenwart der Zitate im deutschen Bildungs- und
Literaturbetrieb. Aber schon viel früher greift er dieses Phänomen feuilletonis-
tisch auf; Am 11. Februar 1886 publiziert er in der in Basel erscheinenden
Schweizer Grenzpost einen Aufsatz Vom Citieren, von dem er später nur einen
kleinen Ausschnitt in die Lachenden Wahrheiten aufnehmen wird. Der Artikel

ist deshalb bisher völlig unbeachtet und schwer zugänglich geblieben.
Er verdient aber als Manifest zur Problematik der bürgerlichen Zitatkultur
und von Spittelers Bildungskritik gleichermaßen eine eingehendere Betrachtung

- und einige ausführlichere Zitate.
Spitteier hebt gleich grundsätzlich an: Man könnte eigentlich ein Buch

schreiben mit dem Titel „Vom Citieren", das als alleinigen Inhalt den Satz

19 Vgl. Günter Hess. „Vom Flug der Worte und Bilder. Büchmanns Citatenschatz
als Medium deutscher Bildungs- und Ideologiegeschichte im 19. und 20.
Jahrhundert". Die Literatur und die Wissenschaften 1770-1930. Hg. Karl Richter/
Jörg Schönert/Michael Titzmann. Stuttgart: M&P, 1997, S. 233-294.

20 Vgl. Bettine Menke. „Zitat, Zitierbarkeit, Zitierfähigkeit". Anführen - Vor¬

führen - Aufführen. Texte zum Zitieren. Hg. Volker Pantenburg/Niels Plath.
Bielefeld: Aisthesis, 2002, S. 273-280, hier S. 280.



„Niemals citieren" 135

hätte: „citieren soll man nicht".21 Einzig im Bereich der Wissenschaft könne
das Zitieren akzeptiert werden, als Teil einer wissenschaftlichen Beweisführung.

Doch wenn man eine „Wahrheit" glaube zitierend durch Autoritäten
stützen zu müssen, sei dies auf jeden Fall ein Fehler. Erst recht inakzeptabel
sei das „Citat" als Bildungsbeweis:

Als Beweis für die Gelehrsamkeit des Autors hingegen bedeutet das Citat
schon einen Fehler, indem es hier zu viel beweist, nämlich die Geschmacks-

losigkeit des Schriftstellers.

Spittelcr führt als Beispiel ein ihm vorliegendes Buch eines nicht genannten

Verfassers an, in dem allerorts „schöne Sprüche" hervorleuchteten, „von
Moses über Empedocles bis Goethe und Schiller".

Was lerne ich daraus und was nützt mir das? Ich lerne, dass der Verfasser

königlich-kaiserlicher wirklicher geheimer Confusionsrath und Ritter vom
eisernen Stirnband erster Klasse ist, und es nützt mir, daß ich an dem Buch

weiter keine Zeit verliere. Als Warnung des Autors für den Leser mag also das

Dichtercitieren empfohlen werden.

Das „Dichtercitieren", vor dem Spitteier warnt, ist das Symptom einer Ver-

äußerlichung der literarischen Kultur, die Spitteier in der Folge als eine
grassierende „Seuche" geißelt, die vor allem auch die Gesprächskultur befallen
habe:

Leider unterliegt derjenige, der sich einmal das Citieren im Gespräch erlaubt,
sehr bald der Versuchung, sein Verschen überall anzubringen, und es entsteht
dadurch eine fürchterliche ansteckende Seuche, die sich über eine ganze Familie

und zuweilen über ein ganzes Stadtviertel erstreckt.

Spitteier gibt dann konkrete Beispiele für die „Epidemien", bei denen ein
Schlüsselwort den Zitatenreflex auslöst:

Erzähle ich, dass ich einen Regenschirm verloren, schnell ruft es aus sieben

Mündern: ,Noch ist Polen nicht verloren'; finde ich es in einem Garten
angenehm kühl, so singt ein Chor: ,In einem kühlen Grunde!

Der Büchmann würde wissen, dass diese Zitate aus dem polnischen Dom-
hrowskimarsch beziehungsweise aus Eichendorffs Das zerbrochene Ringlein
stammen. Spittelers Leser erfährt dies jedoch nicht explizit. Die Reihe
weiterer Zitate und Anspielungen, die Spitteier folgen lässt, setzen alle voraus,

21 Diese und die folgenden Zitate: „Vom Citieren". Schweizer Grenzpost und
Tagblatt der Stadt Basel, 11.2.1886.



136 Peter Utz

dass der Leser des Grenzboten den Originalkontext der Zitate kennt oder
zumindest deren schiefe, vereinnahmende Verwendung durchschaut. Spitteier

selbst spielt virtuos auf jenem „Citatenklavier", als das er den „deutschen
Parnaß" kritisiert:

Jedes Wort des Wörterbuchs wirkt da wie eine Taste am Citatenklavier. Wo
die Seuche bösartig auftritt und akut verläuft, bedarf es nicht einmal der

Worte, um das Klavier tönen zu machen; es bildet sich da in den Köpfen eine

Art Pedal, so daß die Stimmen vom deutschen Parnaß immerfort klingen.

Am deutlichsten wird die Problematik von Spittelers paradoxem Spiel an der

folgenden Stelle:

Eine junge Dame vermeide sorgfältig Diamanten und Perlen zu tragen, will sie

nicht eine Probe von jungdeutscher Poesie wachrufen.

Damit bezieht sich Spitteier auf das Gedicht von Heinrich Heine aus dem
Buch der Lieder.

Du hast Diamanten und Perlen,
Hast alles, was Menschenbegehr,
Und hast die schönsten Augen -
Mein Liebchen, was willst du mehr?22

Spitteier nennt Heine nicht direkt, spielt aber auf diese Zeilen an. Die
Anspielung, als camouflierte Version des Zitats, setzt dabei beim Leser eine

Bildungskompetenz voraus, die das explizite Zitat noch übersteigt. Denn sie

teilt mit ihm ein exklusives Insiderwissen, welches den Redeschmuck erst

richtig zum Funkeln bringt, den die „Diamanten und Perlen" hier ganz
buchstäblich repräsentieren, als .ornatus' einer bildungsbürgerlichen Konversation.

Eine solche Anspielungskunst kann auch eine Metakommunikation
mit dem Leser etablieren, etwa im Romanwerk Theodor Fontanes. Dieser
läßt nur wenige Jahre später den Heine-Verehrer Crampas in der

Verführungsszene von EffiBriest aufdieses Gedicht anspielen und signalisiert damit
dem Leser, dass hier tatsächlich eine Liebesgeschichte beginnt.23 Er setzt
dabei beim Leser ebenso aufdie Bekanntheit des Gedichts wie beispielsweise
Karl Kraus, wenn dieser 1911 in Heine und die Folgen schreibt:

22 Heinrich Heine. „Buch der Lieder, Die Heimkehr, LXII". Sämtliche Werke. Hg.
Jost Perfahl/Werner Vortriede. München: Winkler, 1969. Bd. 1, S. 156.

23 Theodor Fontane. „Effi Briest". Werke, Schriften und Briefe. Hg. Walter Keitel/
Helmut Nürnberger. München: Hanser, 2. Aufl. 1970ff. Abt. I. Bd. 4, S. 137.



„Niemals eitleren" 137

So kommt der Tag, wo es mich nichts angeht, daß ein Herr, der längst Bankier

geworden ist, einst unter den Klängen von ,Du hast Diamanten und Perlen' zu
seiner Liebe schlich.24

Dasselbe Zitat dient bei Kraus zur Kritik an der Allgegenwart Heines noch
in den kommerziellsten Kontexten, hier auch mit einem antisemitischen
Unterton. Kraus stellt Heine dazu vor sein Fackelgericht, um ihn als Stammvater

des deutschsprachigen Feuilletons anzuklagen und zu verurteilen.

Spitteier spielt in seinem Artikel Vom Citieren in analoger Weise mit
seinem Leser: Er setzt dessen literarische Bildung voraus, um deren Veräußer-

lichung zu kritisieren. Dabei versucht Spitteier jedoch nicht, die zitierten
Geistesgrößen zu seinen Verbündeten zu machen. Ja, die Anmaßung, „in
vornehmer Begleitung einherzustolzieren", sei ein wesentliches Motiv der

bürgerlichen Zitierkultur, diagnostiziert er gegen Schluss seines Artikels.
Dabei sei der zitierte Schriftsteller ja tot, könne sich also gegen eine solche

Vereinnahmung nicht mehr wehren und „den verdienten Fußtritt nicht
abstatten" - im Zusammenhang mit der Schillerfeier von 1905 wird Spitteier

selbst einen solchen Fußtritt inszenieren.
Im Schlussabschnitt des Artikels spießt Spitteier den konkreten Fall einer

solchen Vereinnahmung auf: das „olympische Wettkriechen um Göthes
Namen". Dabei sei Goethe ein Ausnahmefall: Während man die anderen

Dichter wegen der Inhalte ihrer Worte zitiere, zitiere man Goethe aus
loyaler Andacht, „wie man das Bildnis unseres lieben gnädigen Großherzogs
aufhängt":

Denn Göthe ist regierender Dichterfürst und Oberkommandirender aller
deutschen Versfüße mit dem Lorbeer erster Klasse. Wie es nun auffallen

würde, wenn das Bildnis seiner Majestät des Kaisers in eines Menschen Hause

fehlte, so nähme es sich unnatürlich und unanständig aus, wenn ein deutsches

Buch, worüber es auch handle, nicht wenigstens einmal Göthe citierte.

Spittelers spitze Bemerkung trifft nicht nur die Goethe-Verehrer im
Allgemeinen, sondern gleichzeitig auch die Untertanenmentalität im deutschen
Kaiserreich. Der Leser der Schweizer Grenzpost, der sich auf der schweizerischen

Seite der Grenze befindet, mag die doppelte Spitze auch politisch
auskosten. Den Dichterfürsten Goethe liefert Spitteier allenfalls dem deutschen

Kaiserreich aus - für Schiller wird Spitteier, wie noch zu zeigen ist, mehr

helvetisch-republikanische Sympathien mobilisieren.
Beim deutschen bildungsbürgerlichen Leser hingegen sammelt Spitteier

seine satirischen Punkte am Ende des Artikels mit dem Beispiel eines

Heuschreckenforschers, der seine zoologische Studie noch mit einem Goethezitat

24 Karl Kraus. „Heine und die Folgen". Die Fackel, Nr. 329/330, 31.8.1911,
S. 17.



138 Peter Utz

garniert habe. So wendet sich die feuilletonistische Ironie zu einer
Gelehrtensatire, wie sie im Feuilleton nicht selten ist. Einen Monat vor dem Artikel
zum Citieren hatte Spitteier am 10. Januar 1886 in der Grenzpost bereits seine

Enthüllungen über das Treiben der deutschen Professoren publiziert, die im
Juli auch noch im Sonntagsblatt des Bund erscheinen.25 Die Gelehrtensatire
wird hier im Wesentlichen eine Sprachsatire, welche den Sprachgebrauch der
akademischen Welt aufspießt.

Als solche ist sie für alle potentiellen Leser Spittelers diesseits und
jenseits der Grenze genießbar. Spitteier übernimmt denn auch diesen letzten
Abschnitt des Artikels Vom Citieren unter dem neuen Titel Auch ein Goethezitat

in die Lachenden Wahrheiten.16 In diesem Buchkontext liest sich der

Abschnitt, der nun ausschließlich die verkorkste Berufung auf Goethe
glossiert, schon wie eine jener Sprachglossen, die ein Karl Kraus in der gleichen
Zeit in seiner Fackel zu publizieren beginnt.

Mit dem Artikel Vom Citieren, wäre er konsequent, sollte Spitteier eigentlich

bereits 1886 sein letztes Wort zum Thema gesprochen haben, längst
bevor er 1902 behaupten wird, er habe niemals zitiert. Doch die ironische

Selbstkasteiung des Feuilletonisten, der sich gegen den Trend seines Büch-
WM«»-Zeitalters auferlegt, niemals zu zitieren, erlaubt natürlich markierte
Ausnahmen. Besonders signifikant, dass Spitteier sie sich gegenüber Nietzsche

gestattet, dessen explizite Bildungskritik in den Basler Vorträgen er
nicht kennt. Erst auf Drängen von Widmann setzt er sich 1888 als Feuilletonist

im Sonntagsblatt des Bund mit Friedrich Nietzsche in seinen Werken

auseinander.27 Hier verspricht er einleitend:

Wir enthalten uns nur mit Mühe der Zitate; allein wollten wir bei Nietzsche

zu zitieren beginnen, dann müsste uns zuvor der „Bund" Extrasonntagsblätter
bewilligen. (IX, 374)

Von da an macht Spitteier das Zitieren zum ironischen .running gag' seines

Artikels; er gönnt sich und damit auch Nietzsche gelegentlich „ausnahmsweise

ein einziges winziges Zitat" (IX, 374) und meint anlässlich der
Fröhlichen Wissenschaft: „Auch hier müssen wir unser Gelübde brechen und

25 Carl Spitteier. „Enthüllungen über das Treiben der deutschen Professoren".

Grenzpost 10.1.1886fF. und in: Sonntagsblatt des Bund 4.7.1886 (VII, S. 337-
347). Vgl. Peter Utz. „Professoren und andere Zerstreuungen. Auf einem ,Uni-
versitätsbummel' mit dem literarischen Feuilleton". Gelehrte in der
deutschsprachigen Literatur: Physiognomien, Gattungen, Kontexte. Hg. Georg Gerber/
Robert Leucht/Werner Michler/Clemens Ozelt/Christian van der Steeg. Wien:
new academic press, 2019, S. 127-147.

26 Er ist in der 1., 3. und 4. Auflage enthalten, allerdings nicht in derjenigen von
1908 (X, S. 303).

27 Sonntagsblatt des Bund, 1.1.1888(1X372-386).



„Niemals citieren" 139

zitieren." (IX, 383) Am gleichen Werk kritisiert er allerdings „die unnütze

Betätigung einer allzu umfassenden, den Autor selbst hindernden Belesenheit

(Zitate aus aller Welt bis auf die neuesten französischen Romanciers

herab)!' (IX, 381) Er wirft also Nietzsche eine bildungsbürgerliche Prunkerei

mit Zitaten vor, die ihn in seinem eigenen Vorsatz, nicht zu zitieren, nur
bestätigen kann. Trotzdem teilt er mit Nietzsche das Paradox, dass jede Kritik

an der Bildungskultur diese voraussetzt und sogar noch weiter befördert.
Diese Paradoxic kann das Zitieren selbst aufspalten. Walter Benjamin hat

später an Karl Kraus den Gegensatz zwischen dem „strafenden" und dem

„rettenden" Zitieren ausgemacht.28 Einerseits zitiert Kraus das hohle
Wortgeklingel der bürgerlichen Bildungskultur strafend vor sein Fackelgericht.
Andererseits beruft er sich jedoch auch, als Maßstab seiner Kritik, auf,seine'
Klassiker, indem er ihre Worte affirmativ aufruft. Dies auch, um diese selbst

vor jener anderen, falschen zitierenden Vereinnahmung zu retten. Kraus
schafft sich dazu mit seiner Fackel eine auf ihn eingeschworene
Kommunikationsgemeinschaft, eine eigene Zelle des Bildungsbürgertums, die der Autor
bei seiner Kritik am Missbrauch der Klassiker bedingungslos auf seiner Seite

weiß.

In diese Richtung geht auch Spitteier, mit seinen Lachenden Wahrheiten.

Wie Kraus versucht er, die Klassiker vor falscher Vereinnahmung in Schutz

zu nehmen. Doch anders als Kraus will er dabei nicht zu „rettenden" Zitaten

greifen. Denn wenn das Zitieren grundsätzlich verdächtig geworden ist,
kann man es auch nicht dazu einsetzen, um mit den Klassikern gegen die

Klassiker-Verehrer vorzugehen - Spitteier sucht deshalb andere, neue Wege
der gebildeten Bildungskritik.

Dazu fühlt sich Spitteier besonders im Falle Schillers herausgefordert.
Schon 1889 rät er dem Theater in der Schweiz zu einer Prise Idealismus; der
Schweizer brauche „den schillerschen Redeschwung, in ch gestimmt" (VII,
564). In der Schweiz ist Schiller ohnehin dank dem Teil längst heimatberechtigt.

Darum reagiert Spitteier auch aggressiv auf die angebliche
Herabsetzung Schillers durch den Goethekult, in dem er ein zentrales Symptom
des deutschen Bildungsdünkels erkennt. 1903 holt er in der Neuen Zürcher

Zeitung unter dem Titel Der degradierte Schiller zu einem Schlag aus gegen
diejenigen, die Schiller herabsetzen, indem sie Goethe zum „größten Dichter

der Deutschen" hochstemmen, „im Reklamestil nach dem Rezept: ,Odol

unstreitig das beste Zahnwasser'".29 Dabei sei durchaus zu erwägen, ob nicht
Schiller vorzuziehen sei - Spitteier beruft sich hierzu auf Gottfried Keller
und Jacob Burckhardt. Jedenfalls sei kaum ein gegenwärtiger Autor in der

28 Walter Benjamin. „Karl Kraus". Gesammelte Schriften. Hg. Rolf Tiedemann/
Hermann Schweppenhausen Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1980, Bd. II. S. 334-

367, hier bes. S. 362f.
29 „Der degradierte Schiller". Neue Zürcher Zeitung, 19.8.1903.



140 Peter Utz

Lage, auch nur „ein halb Dutzend fünffüßiger Jamben" mit Schillers Wucht
hinzuwerfen.

Für die Lachenden Wahrheiten akzentuiert Spitteier diese Polemik noch
und er schließt sie mit einer Spitze, die wieder direkt aufden deutschen
Literaturbetrieb zielt:

Wer Schillers Namen anders als mit der größten Ehrfurcht und Bewunderung
nennt, kann selber nichts. Daraufkönnen Sie sich verlassen. Für Deutschland
aber ist es unrühmlich, daß es sich, ohne zu mucksen, seinen Schiller hat in den

zweiten Rang hinunterdrücken lassen. (VII, 639)

Dabei vermeidet es Spitteier aber konsequent, mit eigenen Schiller-Zitaten
.seinen' Schiller gegen Goethe zu retten.

Die Feiern zu Schillers hundertstem Todestag 1905, die im ganzen
deutschsprachigen Raum begangen werden, veranlassen Spitteier dazu, Schiller

nicht nur gegen Goethe in Schutz zu nehmen, sondern auch zu glossieren,

was die Deutschen mit Schiller anrichten, wenn sie ihn feiernd vereinnahmen.30

Dies nimmt er vorweg, indem er bereits im Februar des Jubeljahrs in
der Neuen Zürcher Zeitung eine Satire unter dem Titel Die Hauptprobe zur
deutschen Schillerfeier veröffentlicht.31 Er imaginiert dazu eine Schillerfeier
in einer Kirche, zu der neben dem Festredner und dem Publikum auch ein
Chor jener Zeitgenossen aufmarschiert, die sich in Schillers Namen selbst

feiern wollen:

(Einefestlich geschmückte Kirche. Aufden Bänken des Schiffes das Publikum.)
Feierlicher Einzug der vereinigten Realisten, Naturalisten, Symbolisten,
Primitivsten, Dekadenten, Neuromantiker, Modernen, Uberbrettler, Scharfrichter,

jungen, Nichtmehrjungen, usw. usw., hinter ihrem Dirigenten und Regisseur

Nationalkapellmeister Streber.

Die folgende „Hauptprobe" zur Schillerfeier wird immer wieder gestört:
Nicht nur verwechseln der Festredner mit dem Namen „Dr. Michel Genia-
lowitz Modernefritz" und der „Nationalkapellmeister Streber" immer wieder

Schiller mit Goethe. Im Publikum findet sich mit einem „Ulrich Knurr"
auch ein Kritiker, der die pathetischen Blasen des Festredners mit seinen
Zwischenreden platzen lässt, zum Beispiel:

Der Redner: So weit die deutsche Zunge reicht -
Knurr: Hat man sie gegen Schiller höhnisch herausgestreckt.

30 Zur Schillerfeier von 1905, mit knappem Seitenblick auf Spitteier vgl.
Peter Utz. Die ausgehöhlte Gasse. Stationen der Wirkungsgeschichte von Schillers

,Wilhelm Teil'. Königstein: Athenäum, 1984. S. 192fF.

31 Neue Zürcher Zeitung, 19.2.1905.



„Niemals citieren" 141

Der Außenseiter Knurr wird in dieser Funktion zu einem frühen Vorläufer

des Nörglers in Kraus' Letzten Tagen der Menschheit, als Sprachrohr des

Autors und als Zeugnis dafür, dass es innerhalb der verlogenen bildungsbürgerlichen

Festgemeinde eigentlich keine kritischen Stimmen mehr geben
kann. Als der Festredner nicht nur verspricht, man werde künftig „an einem

Tag Schiller öfter zitieren als früher in zwanzigJahren" und als er sich selbst

in die „Nachfolge" Schillers stellt, verlässt Knurr den Raum, nicht ohne in
dieser „Nachfolge" die „Verpöbelung der Gesinnung, die Verlästerung der

Poesie, des Pathos, des Schwunges, des Rhythmus, [...] die Drehung des

Dramas nach dem lumpigsten Zeitgeist, seine Vermietung in den Dienst der
Tendenz" zu geißeln.

Nach der Veröffentlichung der Satire in der Neuen ZürcherZeitung erwartet

Spitteier, wie er an Widmann schreibt, Proteste in Deutschland, die auch

seinen dort „just emporkeimenden, zarten Ruhm" gefährden könnten.32

Doch offenbar findet die Satire dort auch positive Echos; im März berichtet

er Widmann, man habe sie „in Deutschland citiert im Berliner Börsencourier

u. der Berliner Deutschen Tageszeitung".33 Spitteier, der selbst
niemals zu „citieren" versprach, freut sich offenbar über dieses Zitiertwerden.
Und es ermutigt ihn, für die unmittelbar bevorstehende zweite Ausgabe der
Lachenden Wahrheiten, die im Jahr 1905 erscheint, nochmals nachzulegen.
An Widmann schreibt er:

Ich habe sie [die Hauptprobe zur deutschen Schillerfeier] etwas umgearbeitet,
nicht in der Richtung nach Milderung, im Gegentheil, noch schärfer; aber

einige Spässchen, die zu gemüdich waren, weg; kurz Umarbeitung des

Feuilletons zum Buch.34

Das zeigt, wie genau sich Spitteier der jeweiligen medialen Möglichkeiten
bewusst ist: Anders als im Feuilleton ist er in den Lachenden Wahrheiten

allein Herr und Meister über seinen Text. Aus dem Feuilleton, das auch

diesbezüglich eine .Hauptprobe' darstellt, wird im Buch die Realsatire der Rede

des Dr. Michel Genialowitz Modernefritz an der Schillerfeier, wie der Text

nun heißt. Schon die szenographische Einleitung zeigt den entscheidenden
Unterschied:

Einefestlichgeschmückte Kirche. Aufden Bänken des SchiffesPublikum. Eine
Schillerbüste. Feierlicher Einzug der vereinigten Realisten, Naturalisten, Primitivsten,

32 Spitteier an Widmann, nach 19.2.1905. StaufFacher. Briefwechsel Spitte-
ler-Widmann (wie Anm. 9), S. 389.

33 Spitteier an Widmann, nach 22.3.1905. StaufFacher. Briefwechsel Spitte-
ler-Widmann (wie Anm. 9), S. 396. Diese Verweise sind bisher nicht identifiziert.

34 Ebd.



142 Peter Utz

Symbolisten, Jem'enfoutisten, Verlainianern, Baudelairianern, Findesiecler,
Dekadenten, Neuromantiker, Modernen, Jungen, Nichtmehrjungen, Freien Bühneler,

Uberbrettler, Kabarettler usw., hinter ihrem Dirigenten und Regisseur Kapellmeister

Streber. (VII, 704)

Zur noch aufgeschwemmten Masse aktueller Schillerverehrer kommt neu,
und das ist entscheidend, „eine Schillerbüste". Als der Festzug an ihr
vorbeischreitet, meldet sie sich ein erstes Mal zu Wort:

Die Schillerbüste: Dies sind meine lieben Söhne, an welchen ich ein Wohlgefallen

habe. (Eine Taube schwebt über dem Zug hernieder) (VII, 704)

Die ironische Anspielung auf das Gotteswort (Matth. 17, 5) und die christliche

Taubensymbolik entlarven für den, der sie zu lesen versteht, die Schillerfeier

in der Kirche als einen säkularen Ersatzkult; Bildung als neue Religion
der Bürgersekte. Dabei geht es nicht mehr nur um die „Hauptprobe", wie in
der feuilletonistischen Erstfassung, sondern um den feierlichen Ernstfall der
Schillerfeier. In ihr müsste die gottväterliche Autorität eigentlich dem Dichter

zukommen, auch wenn dieser nur in Gips präsent ist.
Die „lieben Söhne" der Schillerverehrer bringen in der Fassung für die

Lachenden Wahrheiten jedoch die Feier noch mehr zum Entgleisen. So häufen

sich die Verwechslungen von Schiller mit Goethe, und Zwischenrufe
nicht nur vom nörgelnden Knurr, sondern auch aus dem übrigen Publikum
stören das Ritual. Da muss schließlich die Schillerbüste selbst eingreifen.
Sie hält am Ende der Feier den Schillerverehrern und der Gegenwart, die
sich für modern hält, eine lange Standpauke. Sie sagt, unter der „Nachfolge
Schillers", die der Festredner auch hier anzutreten behauptet, verstehe die

Gegenwart nichts als

[...] den grinsenden Hohn gegen das Erhabene, das Große, das Gesunde, den
Haß gegen das Ideal, die Abwesenheit des künsderischen Ernstes, die Entthronung

der Poesie durch die Prosa, der Ewigkeit durch den Zeitgeschmack [...].
(VII, 711)

Und sie nimmt dem Festredner das Wort aus dem Mund, wenn dieser in
seiner Lobhudelei fortfahren will, um zu demonstrieren, wo überall dieser

verlogene Kult sich ausbreite:

[...] in euren Cliquen, Banden und Reklamen, euren internationalen
Geschäftchen und Rückversicherungen, in eurer Uberzeugungslosigkeit und
Wurstigkeit, in euren Verwandlungskünsten, in eurem pfiffigen Trick,
Anstoß erregend, um Aufsehen zu gewinnen, den albernsten Launen der

Mode, den Einflüsterungen des lumpigsten Zeitgeistes folgend, jede beliebige

Kokarde auf den Hut steckend, die jeweiligen Erfolg verspricht, und



„Niemals citieren" 143

das Glaubensbekenntnis von morgen beschwörend, das ihr noch gar nicht
kennt.-(VII, 71 lf.)

Diese Strafpredigt an die Gegenwart trägt die Schillerbüste „mit
Stentorstimme" vor - eine Bildungsreferenz aus der Ilias, die im zeitgenössischen
Lexikon zur Mythologie von Roscher in zwei langen Spalten erklärt werden
muss.35 Bildung ist also einmal mehr die Voraussetzung von Spittelers Satire.
Sie wird Teil seiner Zeitkritik. Zusammen mit der Polemik gegen Die
Degradierung Schillers setzt Spitteier diese Satire in allen Ausgaben der Lachenden
Wahrheiten ab 1905 an den Schluss. So wirkt sie im Buch wie ein indirektes

Echo auf den einleitenden Kunstfron und Kunstgenuß, denn dieser endet

mit einem Angriffauf die falsche „Vergötterungspflicht" und die Vereinnahmung

„toter Meister", an deren „gestohlenem Glänze" man sich bereichert

(VII, 583). Die Parteinahme für Schiller schließt diese bildungskritische
Klammer.

Indem Spitteier nun die Schillerbüste selbst in seiner Schillerfeier das

Wort ergreifen lässt, beruft er sich zwar auch auf die Autorität des Klassikers.

Es ist jedoch Spitteier, der hier der Schillerbüste die Stimme leiht, und
nicht Schiller, der gegen den aktuellen Literaturbetrieb zum Einspruch
mobilisiert würde. Dies praktiziert etwa Karl Kraus, wenn er ebenfalls zur
Schiller-Feier 1905 in der Fackel seitenweise Schiller-Gedichte abdruckt und
deren aktualisierbare Spitzen, besonders gegen die Journalisten, gesperrt
hervorhebt.36 Spitteier hingegen hält sich hier an sein eigenes Gebot: „niemals
citieren". Keine Schillerzitate zur Schillerfeier, keine Schillerzitate gegen die
Schillerverehrer.

Und doch „citiert" Spitteier hier Schiller, aber im juristischen Sinne des

Worts: Spitteier lässt ihn als Zeuge und Ankläger auftreten, um dem
Literaturbetrieb der Gegenwart unter Schillers Namen, aber mit seinen eigenen
Worten die Leviten zu lesen. In dieser literarischen Rollenrede kann sich

Spitteier als Autor auch von den Zwängen der Zeitung emanzipieren; die

Erstfassung der Neuen Zürcher Zeitung wird für das Buch zu einem literarischen

Text eigenen Rechts ausgebaut. Als solcher setzt der szenische Dialog
in den Lachenden Wahrheiten einen dramatisch-satyrischen Schlusspunkt.
Die Literatur- und Kulturkritik wird selbst Literatur; Spittelers Szene wird
zu jenem Tribunal, vor das er seine Gegenwart zitiert. Das ist eine neue,
kreative Wendung seiner gebildeten Bildungskritik.

35 Wilhelm Heinrich Roscher. Ausfiihrliches Lexikon der griechischen und römi¬
schen Mythologie. Leipzig: Teubner, 1909-1915, Band 4. Sp. 1424-1425.

36 Karl Kraus. „Schiller-Feier". Die Fackel, 180-181 (1905), S. 39-50. Vgl. Utz. Aus¬

gehöhlte Gasse (wie Anm. 30), S. 220ff.




	"Niemals citieren" : Carl Spittelers gebildete Bildungskritik

