
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2021)

Heft: 50: Zur Aktualität von Spittelers Texten : komparatistische Perspektiven
= Quelle actualité pour Spitteler? : Perspectives comparatives

Artikel: Was sollen diese unnützen Fabeleien? : Zu Spittelers Olympischem
Frühling

Autor: Zeller, Rosmarie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006296

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006296
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rosmarie Zeller

Was sollen diese unnützen Fabeleien?

Zu Spittelers Olympischem Frühling

Le Printemps olympien de Spitteier est considéré comme une œuvre plutôt ennuyeuse
dans laquelle la recherche a vu, en partie, une mythologie construite par l'auteur.
Cette impression est contredite par le plaisir que procure encore aujourd'hui la

lecture de ce texte. Cet article vise à cerner ce « plaisir du texte » en analysant les

procédés poétiques de Spitteler. La contribution examine la structure du monde
fictionnel et démontre qu'elle ne correspond nullement au modèle mythologique.
Dans l'univers du Printemps olympien, les dieux souffrent comme les humains et
sont généralement dépourvus de pouvoirs surnaturels. De plus, Spitteler dissout
l'identité des dieux en les dotant de nouveaux attributs par rapport au pré-texte
(par exemple les Légendes de l'Antiquité classique de Schwab) ou en les faisant

entrer dans de nouvelles constellations. Sa langue non plus ne correspond pas à la

conception « classique », puisqu'il mélange le dialecte et la langue standard avec
nombre de termes de sa propre création, et il a une prédilection particulière pour
les mots composés longs. C'est dans le recours à ces moyens et dans le refus de se

contenter d'une simple reproduction de la réalité quotidienne que se manifeste sa

modernité.

Seit Roland Barthes 1973 seine Abhandlung Le Plaisir du texte publiziert
hat1, ist es aus der Mode gekommen zu fragen, was denn dieses Vergnügen
am Text ausmache. Und doch müsste man genau dies beschreiben können,

wenn man Spitteler nicht auf einen Gegenstand der Literaturwissenschaft
reduzieren will, eine Voraussetzung dafür, ihn im literarischen Bewusstsein

zu halten. Die folgenden Ausführungen sind ein Versuch, dem „Plaisir du
texte" auf die Spur zu kommen, indem gefragt werden soll, wie Spitteler
seinen Text bzw. seine fiktionale Welt konstruiert, welche literarischen und
sprachlichen Mittel er einsetzt. Zunächst aber soll der literarhistorische
Kontext skizziert werden, in dem Spittelers Epos zu sehen ist.

Auch wenn die dominante Literaturströmung um die Jahrhundertwende
dahin zielte, die soziale und psychische Wirklichkeit möglichst genau
wiederzugeben, und in der Schweiz Gottfried Keller als Vorbild gepriesen wurde,
gab es auch verschiedene Versuche, alternative poetologische Konzepte zu
entwickeln. Man denke an Spittelers Zeitgenossen Robert Walser, Alfred
Döblin, Hugo von Hofmannsthal, Franz Kafka und Robert Musil, um nur
einige zu nennen, zu denen sich noch der ganze Bereich der fantastischen

1 Roland Barthes. Leplaisir du texte. Paris: Editions du Seuil, 1973.



52 Rosmarie Zeller

Literatur gesellt. Gemeinsam ist diesen Autoren, dass fur sie der Anspruch,
dass die Literatur ausschließlich die rationale Wirklichkeit darzustellen
habe, nicht mehr gilt. Literatur soll ihren Charakter, Literatur, also Kunst
zu sein, nicht verleugnen. Metaphorische Sprache, Sprachspiele, Spiele mit
den Erwartungen des Lesers, Willkür des Erzählers, phantastische Elemente
unterstreichen die Künstlichkeit des Textes.2 Die Rezeption des Textes soll
erschwert werden, um die spezifische Wirkung von Kunst, die in hohem
Maße mit Emotionen zu tun hat, zu erzeugen.3 Das sind alles literarische
Verfahren, die für Spitteier wichtig waren, besonders wichtig waren ihm
Vers und Reim, die Emotionen oder, wie er einmal sagt, „Seelenstimmungen"

erzeugen können und die nicht der „Verstandeslogik" folgen.4 Nicht der

„Verstandeslogik" zu folgen, könnte man geradezu als ein Kennzeichen der
Literatur der Frühen Moderne sehen. Wie diese „Phantasielogik" konkret
aussieht, soll im Folgenden an einigen Aspekten des Olympischen Frühlings
untersucht werden.

Struktur der fiktionalen Welt

Zunächst soll die Struktur der fiktionalen Welt beschrieben werden. Der
Olympische Frühling beginnt im Erebos5, wo die Götter gefesselt sind. Sie

sollen auf den Olymp hinaufsteigen, der folgendermaßen beschrieben wird:
„AufErden ferne steht ein Berg, Olymp genannt, | Zum Himmel reicht sein

Haupt, sein Fuß ins Menschenland, | [...] Das ist der Götter Hochzeitburg
und Sommersitz."6 Der Olymp ist ein Berg auf der Erde, so weit stimmt alles

2 Siehe etwa die Bemerkung Musils zu den Vereinigungen in einem Rückblick auf
sein Schaffen: „Musil verläßt in diesem Buch mit einem entscheidenden Schritt die

realistische Erzählungstechnik, die ihm seinen Erfolg eingebracht hat, u. stellt zwei
Geschichten nicht in der üblichen Schein-Kausalität dar, sondern so, daß die

Personen im Spiel höherer Notwendigkeiten erscheinen." (Robert Musil. Gesammelte

Werke. Hg. AdolfFrisé. Bd. 2. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 1978. S. 950.)
3 Siehe etwa die Klage von Alfred Döblin: „Die Vereinfachung des Romans aufjene

fortschreitende Handlung hin hängt mit der zunehmend raffiniert gezüchteten
Leseunfähigkeit des Publikums zusammen. Zeit ist genug da. Aber sie werden völlig

ruiniert durch die Zeitungen. Ungeduld ist das Maß aller ihrer Dinge, Spannung

das A und Z des Buches. Anderthalb Stunden Folter, man spuckt aus, das

Buch hat seine Pflicht getan." (Alfred Döblin. Schriften zur Ästhetik, Poetik und
Literatur. Olten/Freiburg im Breisgau: Walter-Verlag, 1989. S. 124.

4 Siehe dazu Philipp Iheisohn. Totalität des Mangels. Carl Spitteier und die Geburt
des modernen Epos aus der Anschauung. Würzbure: Könisshausen & Neumann,
2001. S. 130ff.

5 Erebos ist eigentlich selbst ein Gott.
6 Carl Spitteier. „Der Olympische Frühling". Gesammelte Werke. Hg. Gottfried

Bohnenblust u. a. Bd. II. Zürich: Artemis, 1945. S. 11; 1,1. Um die Kompatibilität



Was sollen diese unnützen Fabeleien? 53

mit unseren Vorstellungen überein. Allerdings korrigiert der zweite Vers
diese gleich, denn der Berg steht nicht zwischen Himmel und Erde, wie wir
sagen würden, sondern zwischen Himmel und Menschenland. Auch die
weiteren Angaben zum Olymp bestätigen unsere Vorstellungen teilweise,
teilweise aber nicht. Der Olymp ist ein „Hochgebirge", an dessen Abhängen

Städte, Schlösser, Gärten sich befinden.7 Vom Menschenland aus wird er
zum „blauen Strich"8 oder zum „traulich Dach."9 Zugleich ist er der Göttersitz,

aber offensichtlich nicht der Götterhimmel. Im „lichten, luftgen
Himmelshaus" wohnt nämlich Uranos, der nicht zu den Göttern gehört, die den

Olymp besteigen, den er als das „schwüle Land der hitzigen Begierden", die

„Zwingburg ob der Erden" bezeichnet.10

Dass der Olymp nicht einfach ein Berg ist, sieht man daran, dass man,
um zu ihm zu gelangen oder aus ihm wegzugehen, Grenzen überschreiten

muss. Um zu Hera, der „Königin von Erdenland" zu gelangen, müssen die

in einem Luftschiff daherkommenden Götter ein Wachthaus passieren.11

Auch zwischen dem Olymp und dem Menschenland gibt es Grenzzäune und
Abschrankungen. Hylas, der Bruder des Hermes, schleicht einer "Weinbergmauer

entlang auf die Erde.12 Boreas muss durch einen engen Durchgang,
das „Erdentor", fahren, das von Oreithya bewacht wird, welche die Götter
nicht durchlassen will, schließlich aber von ihnen in die Flucht getrieben
wird.13 Aphrodite muss eine Abschrankung überspringen, auf der steht

„Achtung! Verbotener Durchgang! Weg ins Menschenland!"14 Mit einem

Schwung überwindet sie das Hindernis und springt den Abhang hinunter.
Sie hat damit im wörtlichen Sinne eine Grenzverletzung begangen, etwas,
was in der realistischen Literatur eine Sanktion nach sich ziehen würde, in
der Welt des Olympischen Frühlings aber nicht sanktioniert wird, worauf
eigens hingewiesen wird.15

mit anderen Ausgaben zu gewährleisten, wird immer auch Teil und Kapitel
angegeben.

7 „Das Hochgebirge des Olympos, wälderprangend | Mit Städten, Schlössern,

Gärten, an den Halden hangend." (S. 125; 1,6).

8 S. 568; V,3.
9 S. 486; IV, 1.

10 S. 119; 1,6.

11 „Und siehe, einsam dort im Wind- und Wolkenmeer | Ein Wachthaus auf dem

Stein, das feindlich sie bedroht | Mit eines Drahtgeflechtes schweigendem
Verbot." (S. 121; 1,6).

12 S. 375; III, 9. Dies wird als „Flucht" bezeichnet.

13 „Hallo! Jetzt in die Enge juch! durchs Erdentor. | Die Pförtnerinnen juckten
feindgesinnt hervor. [...] Die Sieger aber jauchzten durch die Enge." (S. 273; III,
2). Siehe dazu auch unten im Abschnitt Den Mythos entgöttern- Intertextualität.

14 S.470; IV,1.
15 Siehe unten Anm. 25.



54 Rosmarie Zeller

Neben dem Olymp, auf dem nicht nur die Götter, sondern auch die

verschiedenartigsten „Völker" wohnen16, und der Menschenwelr gibt es noch
das Inselreich des Metakosmos, „wo der Hesperiden gesegnet Eiland liegt"17
Um dahin zu gelangen muss Apollo durch die „Ätherwüstenei" fahren und
mit dem Pfeil ein Ziel treffen, welches nicht breiter als ein Haar ist. Es muss
also wieder eine Grenze überschritten werden, diesmal eine „Wolkenwand".18

Diese „Oberwelt", die sich nach dem Schuss auftut, besteht aus denselben

Bestandteilen wie unsere Welt, aus Wald, Bergen und Tälern.19 Nur dass es

eine ideale Welt ist, in der es nur Freude gibt.
Kennzeichnend für die Welt, die Spitteier konstruiert, ist, dass er uns

nicht an einer Stelle eine Beschreibung dieser Welt gibt, sondern dass diese

Welt immer wieder aus der Sicht von anderen Personen beschrieben wird
und wir so immer neue Details erfahren, ohne dass wir aus den Angaben
eine kohärente Welt konstruieren könnten.20 Spitteier geht es nicht darum,
einen neuen Mythos mit einer übersichtlichen und geschlossenen Topographie,

wie sie uns aus der Fantasy-Literatur bekannt ist, zu konstruieren. In
einem Brief erklärt Spitteier ausdrücklich, dass er sich zuerst um topographische

Genauigkeit bemüht habe, dass dies ihm aber nur Kopfzerbrechen
verursacht habe und er sich dazu entschlossen habe, sich nicht mehr um
Widerspruchslosigkeit zu kümmern, sondern nur darum, „die Umgebung
einer Szene klar vor Augen zu haben."21

Da den Räumen auch Figuren zugeordnet sind, erstaunt es nicht, dass

auch hier vieles offen ist. Es ist nicht einmal klar, wer auf dem Olymp wohnt

16 Siehe unten Anm. 21.

17 S. 320; 111,5.

18 S. 323; 111,5.

19 „Und aus dem Schleier trat, gleich einerJungfrau hold, | Das Land der Oberwelt
in Glück und Farbengold. | Ein Wald von Blumen, ein Vulkan von Schmetterlingen,

| Und Berg und Täler, laut von Silberquellenspringen." (S. 324; III, 5).

20 In seiner Dissertation Die künstlerische Darstellung der Landschaft: in Spitte-
lers „Olympischem Frühling". Eine kritisch-ästhetische Untersuchung unter dem

Gesichtspunkt des Laokoon-Problems (Diss. Zürich: Druckerei Leemann, 1919)
hat Paul Burkhardt schon festgestellt, dass Spittelers Landschaftsbeschreibungen

wenig präzis und detailliert seien, konnte dem aber wenig abgewinnen. Den
Olymp sah er als Juralandschaft (S. 44).

21 „ursprünglich huldigte ich der topogr. Genauigkeit. Später kam ich durch Erfah¬

rung zu der Erkenntnis, daß solche Topographie in Phantasieregionen unmöglich

durchzuführen ist, dem Dichter Kopfzerbrechen verursacht und keinem
Menschen etwas nützt. Folglich begnügte ich mich fortan jedesmal die Umgebung

einer Szene klar vor Augen zu haben, ohne mich um Wiedersprüche (sie!)

gegen die Topographie früherer Partien zu kümmern." An Paul Burkhardt, zit.
nach Burkhardt. Die künstlerische Darstellung der Landschaft (wie Anm. 20),
S. 95.



Was sollen diese unnützen Fabeleien? 55

und wer aufder Erde. Okeanos gehört zum Beispiel zur Erde, während Poseidon

zu den olympischen Göttern bzw. Bewohnern gehört. Eine Ahnung von
den Personen, die zum Olymp gehören, erhält man erst fast am Schluss in
V, 2, wo Zeus alle zurückruft: neben den Titanen, „Halb- und Viertelgötter",

„alle Zwischenstufen" bis zum Zentauren, die Musen, die Satyrn, die

„Mainaden".22 Spitteier lässt in den verschiedenen Episoden immer wieder

neue Götter auftreten, von denen wir vorher nichts gehört haben. Das

wäre in jedem Text des 19. Jahrhunderts ein Konstruktionsfehler. Spitteier
hat jedoch dieses ästhetische Konzept offensichtlich aufgegeben, er erhält
dadurch mehr Freiheit bei der Erfindung der einzelnen Episoden, die eine

große Autonomie haben, und zugleich verhindert er, dass der Text eine

geschlossene Struktur erhält, einen neuen Mythos begründet und ideologisch

gelesen werden kann.
Weil im Zusammenhang mit dem Olympischen Frühling oft vom Mythos

die Rede ist23, lohnt es sich, einen Blick auf das von Lubomfr Dolezel
entwickelte Modell zur Beschreibung der Abwandlungen des Mythos in der
modernen Literatur, insbesondere bei Kafka, zu werfen.24 Die mythologische

Welt ist dadurch gekennzeichnet, dass es eine übernatürliche und eine
natürliche Welt gibt. Die Vertreter der übernatürlichen Welt, z.B. Götter,
Engel, Geister, können in die natürliche Welt gelangen, die Vertreter der
natürlichen Welt können hingegen nicht in die übernatürliche Welt gelangen.

Wenn wir dieses Modell auf Spitteier anwenden, erkennen wir, dass wir
zwar zwei getrennte Welten haben, die der Götter auf dem Olymp und die
der Menschen. Den Göttern ist es verboten, in den „Menschengau" bzw.
das „Menschenland" einzudringen, woran sie sich aber nicht halten. Von
den Menschen, aus deren Perspektive wir fast nie etwas erfahren, wissen wir
nicht, ob es ihnen verboten ist, auf den Olymp zu gelangen. Einmal (111,12)
versuchen die Plattfüßler, von denen man nicht genau weiß, ob sie die ganze
Menschenwelt repräsentieren oder nur einen Teil von ihr, Apollo anzugreifen,

indem sie mittels einer Flugmaschine in den Himmel hinaufsteigen, um
Apollos Sonne auszulöschen und die ihre an seine Stelle zu bringen. Das
heißt, die im klassischen Modell des Mythos nur für die Angehörigen der

22 „Vom fürsdichen Titanen, dessen Göttergang | Im Purpurmantel kündete den

Herrenrang, | Uber der Halb- und Viertelsgötter Zwitterschar, | An Rang
unebenbürtig, aber lieblich gar, | Bis zum Zentauren abwärts alle Zwischenstufen.

| Wie sie des Zufalls Spiel und Liebeslaune schufen. [...] Sieh: zwischen

ernsten Musen, heiligen Kamönen | Bockbeinige Satyrn; neben stolzen Göttersöhnen

| Ein Schwärm Mainaden, nackt vom Wirbel bis zur Zeh." (S. 550; V,2).
23 So spricht zum Beispiel Otto Rommel (Spittelers „Olympischer Frühling" und

seine epische Form. Bern, München: Francke, 1965) immer wieder vom „Mytho-
logen" Spitteier, besonders S. 7-47, S. 95.

24 Lubomir Dolezel. „Kafkas Fictional World". Canadian Review ofComparative
Literature 1984: S. 61-83.



56 Rosmarie Zeller

oberen Welt durchlässige Grenze ist auf beide Seiten hin durchlässig. Dies
wird von Aphrodite thematisiert, wenn sie an der Abzäunung zur Erde steht
und feststellt, dass der Durchgang zwar verboten sei, dass aber keine Buße

angedroht sei und die Abschrankung zudem sehr liederlich konstruiert sei.25

Nicht nur, dass die Grenzen zwischen Göttern und Nicht-Göttern in
der einen und andern Richtung überschritten werden können, sondern die
Götter haben praktisch auch keine übernatürlichen Fähigkeiten. Keiner
der Götter und keine der Göttinnen kann sich eine andere Gestalt geben,
wie es die homerischen Götter, die Feen im Märchen oder die Figuren der

Fantasy-Fiteratur können. Als die Götter den Weg zum Olymp unter die
Füße nehmen, strengt es sie an, hinaufzusteigen, wie eben Bergwanderungen

anstrengen. So bewegen sie sich zunächst leicht über eine Alpenweide:
„Doch mußten bald sie ihren Ubereifer zähmen [ Und ihren Fuß zu mäßigerem

Gang bequemen. | Denn was ein Hüglein schien, erwies im Gegenteil |

Sich als unbotmäßiger Höcker, hoch und steil."26

Sie ermüden, weil hinter jedem Hügel ein neuer erscheint, eine Erfahrung,

die jeder Bergwanderer schon gemacht hat. Die Götter bekommen
schwere Beine, sie beginnen sich zu beklagen, leiden unter der Hitze, bis sie

am Horizont endlich eine „schlanke Maid" sehen, welche, die Hände vor
dem Mund, „Jauchzerketten in den Alpengrund" schickt.27 Kurz, wir haben
hier eine sehr realistische Szenerie eines Aufstiegs auf eine Alp, wo dann,
wie man es sich in der Fiteratur von Heinrich Claurens Mimiii bis Johanna
Spyris Heidi vorstellt, ein „Alpenmädchen" die Gäste empfängt und ihnen
eine Erfrischung anbietet. Die Götter leiden wie Menschen, sie haben weder
Siebenmeilenstiefel noch Flügel oder was immer die Fiteratur sonst an
Hilfsmitteln erdacht hat, um von einem Ort zum andern zu gelangen. Besonders

deutlich wird das auch in der schon erwähnten Episode, wo Aphrodite den

Weg ins Menschenland nimmt. Sie überspringt eigentlich nur aus Übermut
die Grenze, ist dann orientierungslos und begegnet schließlich Pan aufeinem
Einhorn und fragt ihn, ob das der „richtige Fußweg nach der Erde" sei.28 Dass

Pan auf einem Einhorn reitet, zeigt besonders schön, wie Spitteier bewusst

mit Übernatürlichem und Natürlichem spielt. Man könnte das Einhorn
leicht überlesen, wenn es sich nicht ausgerechnet auf den für Pan zu
erwartenden „Ziegenstegen" bewegen würde. Und dass es dann auch noch einen
Sinn für Aphrodites Schönheit zu haben scheint, indem es „nach hinten
schielte und mit beiden Ohren knappte", ist in diesem realistischen Kontext,

25 „Nur frag ich mich, was ein Verbot für Bürgschaft beut | Ist keine Buße für
Umgehung angedräut. [...] Hudelarbeit. Liederlich. [...] Da könnte jeder, der da

mag, hinübersteigen" (S. 470; IV,1).
26 S. 48; 1,3.

27 S. 50; 1.3.

28 S. 471; IV,1.



Was sollen diese unnützen Fabeleien 57

wo Aphrodite auf dem engen Weg Pan nicht ausweichen kann, besonders

hübsch.29 Der Rückweg in der Wärme des Nachmittags erweist sich als mühsam,

ermüdet schläft sie auf einer Alp ein, danach fürchtet sie sich, allein
durch den Wald zu gehen und ruft sogar den schrecklichen Pan zu Hilfe.30

Wir befinden uns also in einer sehr realen Welt, wo man nach dem richtigen
Weg fragen muss, wo man sich verirren kann, wo es erlaubte und verbotene

Wege gibt. In der Menschenwelt treibt Aphrodite allerlei Schabernack, bis

man auf sie aufmerksam wird und einer feststellt: „'s ist eine vom Olymp
dort oben!"31 Sie kann sich nicht unsichtbar machen, wie man das erwarten
könnte, um den menschlichen Nachstellungen zu entkommen. Das versucht
sie zwar, indem sie sich nackt auszieht und sich unter die marmornen Nymphen

auf einem Brunnenrand legt. Doch die Menschen merken sogleich,
dass sich da eine neue Figur befindet, und als einer ausprobiert, ob die aus

Gips sei, ist Aphrodite entlarvt. Um den Menschen zu entkommen, muss sie

sich wie ein Mensch in Höfen und Eingängen verstecken und schließlich in
den Wald fliehen. Als sie ein zweites Mal aufdie Erde gehen will, hindert ein
starker Regen sie an ihrem Vorhaben. Sie flieht in einen Heuschober, wo sie

vom Ungeziefer gestochen wird, worauf sie das Heu hinauswirft, nun aber

friert, wie eben ein Menschenkind friert, wenn es durchnässt ist. Sie muss auf
dem Heimweg durch aufgeweichte Erde und einen Weiher gehen, sie fällt
hin, muss wieder aufstehen und wünscht sich nichts sehnlicher, als zu Hause

zu sein.32 Sie kann sich nur helfen, wie sich Menschen helfen können,
zaubern kann sie nicht. Zaubern kann aber umgekehrt offenbar die Natur: Als
eine Wasserschlange aus dem Tümpel schnellt, stellt Aphrodite fest: „das ist
Zauber, nicht Natur!"33 Dabei muss man sich daran erinnern, dass Pan, der

ja eigentlich ein Naturwesen ist, aufdem Einhorn reitet. Letzdich heißt das,

dass die Natur übernatürlicher ist als die Götterwelt, in der es sehr natürlich
zugeht. Auch andere Götter unterliegen den Naturgesetzen, so wird zum
Beispiel der Wettkampf um Hera ausschließlich mit natürlichen Mitteln
bestritten, wie auch Heras Gegenmaßnahmen nichts Übernatürliches haben
und daher manchmal gelingen und manchmal nicht.

29 S. 472; IV, I.
30 S. 492; IV, 1.

31 S. 380; IV, 1.

32 „Also stelzbeinig durch das nasse Kraut gepflutscht | Mit Storchenschritten; oft
geglitscht und ausgerutscht!' „Und seufzend watschelte sie endings durch den

Leim." (Leim ist ältere Sprache und Schweizerdeutsch für ,Lehm') (S. 508. IV, 2).
Man beachte die Häufung von „sch"-Lauten, um lautmalerisch das Durchschreiten

des Sumpfes wiederzugeben, oder die Wortschöpfung „endings" zur
Charakterisierung des Watscheins. „Und wagte sich nicht vor- nicht rückwärts aus dem
Loch" (S. 509) „Gestürzt und wiederaufgefhtzt und fortgepfeilt." (S. 510)

33 S. 510; IV,2.



58 Rosmarie Zeller

Um nochmals auf Dolezels Modell der mythologischen Welten
zurückzukommen: Es geht bei Spitteier nicht wie im mythologischen Modell
um einen Gegensatz von übernatürlich und natürlich, sondern eher wie
bei Kafka um eine Variation dieses Modells in sichtbar / unsichtbar, denn

es scheint so zu sein, dass die Erdenbewohner keinen Einblick haben in
die Welt des Olymps. Sie können die Götter nur sehen, wenn diese auf die
Erde kommen, dort wiederum können sich die Götter aber nicht unsichtbar
machen, wie der Fall von Aphrodite zeigt. Typisch für die mögliche Welt des

Olympischen Frühlings ist auch, dass die Götter auf der Erde nicht erkannt
werden. Aphrodite wird zwar als „eine vom Olymp" erkannt, aber nicht als

Aphrodite, Zeus wird bei seinem Besuch im Menschenland zu seinem Ärger

gar nicht erkannt.

Maschinen

Dass es in dieser übernatürlichen Welt nicht übernatürlich zugeht, zeigt sich
auch an den Maschinen, die eingesetzt werden.

Im 5. Gesang des dritten Teils führt Helios den Sonnenwagen vor, wie
ein Autoliebhaber seinen tollen Rennwagen vorführt. Er erklärt „Gütig das

wundersame Triebwerk": „Der Räder Hin- und Widerschwung, der Kolben
Wechsel, | Der Kurbeln Handlichkeit, der Stößel Macht und Drechsel, |

Nebst allem übrigen, was etwa außerdem | Merkwürdiges bot des Fahrwerks
künstliches System. | Dann, um die Kraft der Unterweisung zu ergänzen, [

Ließ er zum klugen Wort der Taten Beispiel glänzen, | Indem er mit dem
Sonnenschiff im luftigen Meer | Vor ihren Augen fuhr ein Weilchen hin
und her."34 Die Szene endet damit, dass Apollo findet, der Fahrer sei viel zu
ängstlich, fahre nur dem Land entlang, statt ins Freie vorzudringen. Helios
erkennt in Apoll seinen Meister, überlässt ihm den Sonnenwagen, sodass dieser

ins Unbekannte, in den Metakosmos aufbrechen kann.

Spitteier begnügt sich nicht mit der Vorführung des Sonnenwagens, seine

Phantasie erfindet in der Szene, in der die Plattfußvölker beschließen, den

Sonnenwagen anzugreifen, eine ganze „LuftschiffHotte": „Nebst hundert
kleinern Aero- und Flügelnachen | Luftkörben, Bällen, Mechanauten,
Schwebedrachen," ließ der Plattfuß-Zeus von Daidalos ein Riesenschiffbauen,
welches er Gangrenopteros nennt. Das Problem ist allerdings, wie man dieses

Riesending in den Himmel hinaufbringt, denn weder „Triebgewalt noch
Luftballschweben" genügen. So kommen die Plattfüßler auf eine ganz neue
Idee: Die Luft, die nutzlos aus den Lungen verpufft, soll in Arbeitskraft
verwandelt werden, die „Mechanik schafft". Das heißt, das Luftschiff soll in
den Himmel geschrien werden, indem die einen Hosianna schreien und die

34 S. 317; 111,5.



Was sollen diese unnützen Fabeleien? 59

anderen Posaune blasen.35 Abgesehen von der Ironie und Satire dieser Stelle

zeigt sich hier, wie Spitteier eine phantasievolle Erfindung mit natürlichen
Phänomenen verbindet. Da ist nichts von Wachsflügeln zu hören, die in der
Sonne schmelzen, sondern modernste Technik muss herhalten. Ohne hier
auf die Details der Geschichte der Flugfahrt einzugehen, sei daran erinnert,
dass der erste Zeppelin 1900 aufstieg und dass man den Beginn der Luftfahrt
mit Flugzeugen gewöhnlich 1903 mit dem Flug der Brüder Wright anfangen

lässt. Spitteier greift damit ein aktuelles Thema auf, welches in der ersten

Auflage des Olympischen Frühlings noch nicht enthalten war.
Auch andere moderne technische Erfindungen baut Spitteier ein, so

beschreibt er Anankes Weltenwerkstatt als ein Telegrafenbüro:
„Im Turm der Weltenwerkstatt, wo die tausend Tasten | Und Klappen der

verborgnen Drähte niemals rasten, | Die pünktlich Meldung bringen, was
in aller Welt | An jedem Orte Stund um Stund ins Dasein fällt, | Und ohne
Unterbruch die Schreibenadel schwirrt, | Schriftzeichen stechend [...] saß

[...] Ananke!'36 Er hat sogar eine Art Fernsehen, denn auf einem Spiegeltisch
erscheint ein farbiges Bild, das zeigt, was im Olymp geschieht. Da Ananke
nicht zufrieden ist mit der gegenwärtigen Lage im Olymp, wo eine Art Anarchie

zu herrschen scheint, muss er eine Botschaft schicken. Er schreibt eine

Frage auf einen Zettel, steckt diesen „einem klugen Eisenmann | Ins Ohrenloch.

Geschwind die Kurbel faßt er dann | Am Handgriff, dreht ein paarmal

kräftig um, soweit | Es ging, und wartete. Nach einer schwangern Zeit |

Begann ein schauerlicher Eingeweidekampf | Im Eisenmann, mit Krämpfen
und mit Fußgestampf. | Dann klappt er mit den Kiefern, würgte und gebar |

Aus seinen Zähnen einen langen Streifen dar!'37 Aufdiesem Streifen steht die

Antwort aus dem Olymp, die schließlich Ananke zum Eingreifen bewegen
wird.

Den Mythos entgöttern - Intertextualität

Zur Art und Weise, wie Spitteier die fiktionale Welt konstruiert, gehört
auch, wie er mit seinen Prätexten umgeht. Spitteier hat in seinen Reflexionen

zum Mythos geschrieben, dieser müsse „entgöttert, entgeistigt, frivoli-
siert" werden, nur der „mythische Leichnam" tauge für die epische Poesie.38

35 S. 432,433; 111,12.

36 S. 495; IV,2.
37 S. 496; IV,2.
38 Carl Spitteier. „Mythus und Epos." Gesammelte Werke. Bd. VII. Ästhetische

Schriften. Zürich: Artemis, 1947. S. 184. Der kurze Text ist interessant, weil er

zeigt, dass Spitteier, ohne dass er über eine entsprechende Terminologie verfügte,
sich der intertextuellen Wirkung durchaus bewusst war.



60 Rosmarie Zeller

Wie entgöttert man den Mythos? Einmal, indem man den Göttern ihre
übernatürlichen Eigenschaften wegnimmt, wie ich es eben gezeigt habe, und
zum andern, indem man ihnen ihre strukturell-notwendigen Eigenschaften

wegnimmt. Umberto Eco hat in seinem Buch Lector in Fabula gezeigt, dass

literarische Figuren nicht wie reale Menschen über essentielle Eigenschaften

definiert werden, sondern über strukturell-notwendige, das heißt, sie

werden durch ihre Beziehungen zu anderen Personen des Textes definiert.39
Also etwa X ist der Sohn des Y und der Gatte der Z. usw. Während in der
realen Welt Personen durch essentielle Eigenschaften definiert sind, also

etwa: am 1.1.1990 geboren, von Beruf Schuhmacher usw. Die Figuren der
antiken Mythologie sind selbstverständlich ebenfalls durch strukturell-notwendige

Eigenschaften definiert: Hera ist die Gattin des Zeus und zugleich
dessen Schwester. Bei Spitteier hingegen ist Hera erstens eine Amazone und
zudem sterblich. Sie ist, als wir sie kennenlernen, unverheiratet und möchte

eigentlich auch nicht heiraten. Aber Ananke hat beschlossen, dass sie heiraten

müsse. Sie ist die Herrscherin im Olymp und „Königin von Erdenland",
bevor die Götter ankommen. Sie muss in drei Wettkämpfen, aus dem Apollo
jedes Mal als Sieger hervorgeht, erobert werden. Gemäß den Spielregeln des

Wettkampfs wäre also Apollo ihr Gatte. So weit geht Spitteier allerdings in
der Entgötterung des Mythos nicht, sondern er stellt die „richtigen" Verhältnisse

durch Betrug wieder her, indem er Hera eine List anwenden lässt. So

ist die narrative Welt, wie wir sie aus Homer oder den Sagen des klassischen

Altertums von Gustav Schwab kennen, wieder in Ordnung.40
Pallas, Aphrodite und Hera sind uns als jene drei Göttinnen bekannt,

von denen die schönste von Paris den goldenen Apfel erhalten soll. Das Trio
ist bei Spitteier auf Pallas und Aphrodite geschrumpft, die wir „Goldfischlein"

fütternd treffen, eine witzige Anspielung auf den goldenen Apfel. So

ist auch nicht verwunderlich, dass alle Fischlein zu Aphrodite schwimmen.
Die Wette wird nun zwischen den beiden Göttinnen abgeschlossen, und es

geht auch nicht um die Schönheit, sondern um einen geistigen Wettkampf,
wer „das nächste Mannsbild gleichviel welchen Namens | Von einer grünen
Sonne könnte überzeugen, | Vor deren Geiste sollte sich die andre beugen!'41

Das erste Mannsbild, dem sie begegnen, ist der Arzt Asklep. Während
Pallas mit ihrer „Redekochkunst" ihm den „Hirnbrei" gar rührt, verführt

39 Umberto Eco. Lector in Fabula. Die Mitarbeit der Interpretation in erzählenden
Texten. Aus dem Italienischen von Heinz-Georg Held. München: Hanser, 1987.
S. 197-203.

40 Spitteier soll Hesiods Théogonie als Quelle benützt haben. Das spielt für meine

Argumentation aber keine grundlegende Rolle, weil der Text letzdich mit dem
kulturellen Wissen des Lesers spielt. Siehe dazu Umberto Eco. Lector in Fabula

(wie Anm. 39). S. 94-106.
41 S. 365:111,8.



Was sollen diese unnützen Fabeleien 61

ihn Aphrodite mit einem Pfirsich. Auch dies wieder eine witzige Umkehrung,

statt dass sie von Paris den Apfel erhält, verführt sie den Mann mit
einem Pfirsich. Die Verführung gelingt, und Asklepius behauptet, die Sonne
sei grasgrün. Anschließend gehen sie spazieren, und Aphrodite gibt vor, es sei

ihr unangenehm, dass man sie so sehr beachte. Da treffen sie auf den Töpfer
Hyphaistos, der sie nicht beachtet, weil er so sehr in sein Werk vertieft ist.

Hyphaistos ist ein Zwerg, sein Name ist offensichtlich eine leichte Abwandlung

von Hephaistos, was nicht nur durch die Zwergengestalt, sondern auch

dadurch unterstrichen wird, dass er hinkt und über seine „plumpen
Fußgestelle" reflektiert.42 Aphrodite will sich für diese Nichtbeachtung an ihm
rächen, während Pallas ihn vor dieser Rache schützen will. Sie schließen
wiederum eine Wette ab. Während Aphrodite den Zwerg misshandelt, sodass

er nicht mehr gut gehen kann und sich beklagt, dass er jetzt nichts mehr

von der Welt sehen kann, setzt ihm Pallas ein Spiegelglas ein, durch das er
die ganze Welt farbig sieht, ohne sich zu bewegen. Das Spiegelglas ist eine

Art Instrument zur Produktion von Kunst, denn die Welt ist darin „schöner
und wahrer" als in der Wirklichkeit. Aphrodite hat wiederum verloren und
schickt dem Zwerg ein „bucklig Werkelweib", welches ihn plagt, während
ihm Pallas den Vogel Phantasie in einem Käfig an die Decke hängt, der das

böse Weib in eine „Huldin" verwandelt. In der nächsten Episode kauft Pallas

bei Hyphaistos einen Krug, der bei Zeus höchste Anerkennung findet, so
dass der bescheidene Töpfer an den Hof geholt wird, wo er sich wünscht,
den kleinen Finger Heras berühren zu dürfen, während der offensichtlich
amüsierte Zeus rät, sie solle ihm „einen tüchtigen Schmatz" geben.43 Pallas

hat die Wette und damit den kleinodbesetzten Gürtel der Aphrodite gewonnen.

Der Geist und die Phantasie haben über den Hochmut von Schönheit
und Verführung gesiegt. Pallas und nicht Aphrodite wie im Prätext hat den
Preis gewonnen. Dies kann man natürlich auch metaliterarisch lesen. Wie
Apollo im Wettbewerb um Hera den Sieg davontrug, siegen auch in diesem

Fall Geist und Phantasie.

Während in der Mythologie Hephaistos mit Aphrodite vermählt ist, ist
er hier mit seinem leicht „falschen" Namen erstens nur ein Töpfer und zweitens

Aphrodite seine Feindin, dafür tritt Pallas in eine positive Beziehung
zu ihm, die im Mythos nichts zu suchen hat, dort gibt es nur einen Rivalen

von Hephaistos, nämlich Mars. So wie der Name des Hephaistos leicht
abgewandelt wird, so werden auch seine strukturell-notwendigen Eigenschaften

42 „Wenn ich auf meine plumpen Fußgestelle seh, | Mit denen ich die weite Welt
durchtrollen geh, | So mach ich mir kein Hehl und Lichteleien keine: | Das sind
nicht Aphroditens, nicht Apollons Beine" (S. 370; III, 8)

43 „Den kleinen Finger Heras", keucht er, „anzutupfen!" | „Gib du ihm lieber",
lachte Zeus, „gib herzhaft, Schatz, | Dem braven Kobold einfach einen Schmatz."

(S. 373; 111,8.)



62 Rosmarie Zeller

leicht verschoben, und es entsteht eine andere Geschichte. Das witzigste
Beispiel der Verschiebung von essentiell-notwendigen Eigenschaften ist
wahrscheinlich jenes von Ganymede. Ganymede ist nicht etwa ein schöner junger
Mann, sondern, wie das „e" andeutet, eine Tänzerin, die sich in Tiere
verwandelt, unter anderem in eine Häsin, welche von einem „Häserich" umworben

wird, bis ein Geier sich vom Himmel stürzt und den Hasen in seinen
Klauen entführt. Nicht Ganymed wird vom Adler Zeus entführt, sondern

nur ein Hase von einem Geier.44 Ein ähnliches Spiel treibt Spitteier mit der
auch in der bildenden Kunst häufig dargestellten Episode der Entführung
der Nymphe Oreithya durch den Windgott Boreas, der diese in eine Wolke
hüllt. Im Olympischen Frühling will Boreas einen Raubzug auf die Erde

machen, wozu er ein Wolkenschiff von Aeolus mit den Winden bespannen

lässt. Als sie zum „Erdentor" kommen, verwehrt ihnen „das Fräulein

Oreithya" den Durchgang, worauf Boreas sie von Bucht zu Bucht jagt, sie

versucht sich „mit Schraubenzügen um das Schneegebirg Niphant" zu
entziehen, was wohl eine Anspielung auf ihren Namen ist, der „im Gebirge
stürmend" bedeutet. Während sie in der griechischen Antike eine Art Windsbraut

ist, wird sie bei Spitteier zum „zipprig Nebelfräulein".45 Die Wolke, in
die sie zum Zweck der Entführung gehüllt wird, wird hier zum Nebel, der
aber eine Eigenschaft von ihr selbst ist. Auf dem Gipfel fleht sie um Gnade,
welche sofort gewährt wird, indem „die Zappelnde" auf das Wolkenschiff

getragen wird. Ähnlich wie bei Ganymede findet eine Art Entheroisierung
des Mythos und auch eine Remotivierung der Entführung statt. Letztere
ist ausdrücklich nicht durch die Schönheit der Nymphe motiviert, sondern
durch den ganz praktischen Grund, den Durchgang freizubekommen und

zu zeigen, wer hier der Herr ist. Dies zeigt sich auch bei der Rückkehr des

Wolkenschiffes auf den Olymp. Oreithyas Sippschaft versucht das Schiffmit
Wetterwolken und Donner aufzuhalten, um Oreithya zurückzuerhalten,
doch diese bittet darum, das Wolkenschiff durchzulassen, denn sie sei „dem

ungestümen Helden wohlgesinnt."46
Im Falle von Ajax, der bei Homer bzw. Sophokles nicht zum Olymp

gehört, arbeitet Spitteier ebenfalls mit dem Mittel der Remotivierung. Ajax
wird als zorniger Mann eingeführt, nicht etwa, weil ihn Athene mit Wahnsinn

geschlagen hätte, sondern, weil einst ein Sonnenstrahl seine Leber und
Galle traf. Er, der in der Antike auch Ajax der Große genannt wird, wirft mit
seinen übermenschlichen Kräften die Giganten in den Abgrund, bis aus dem

44 „Da rauscht es in den Lüften, und ein schwerer Stein, | Vom Himmel stürzend,

wettert in den Spaß hinein. | Kein Stein - ein Geier. Angepackt, gekrallt, enttra-

gen, | Schrie durchs Gewölk des Hasenbockes schmerzlich Klagen." (S. 526; V,l)
45 S. 273; 111,2.

46 S. 281; 111,2.



Was sollen diese unnützen Fabeleien 63

Erebos Protest kommt, während der Sage nach die Giganten von den Olympiern

nicht besiegt werden können.47

Zur Entgötterung des Mythos gehört auch, dass die Götter psychologi-
siert werden, und zwar, indem das Unbewusste thematisiert wird. Besonders

auffällig ist das im Fall von Aphrodite, die uns vorgestellt wird, wie sie aus

einem Traum erwacht, in dem es ihr gelang, Ananke die Herrscherbinde

zu stehlen. Als sie ermüdet von ihrem Ausflug auf die Erde einschläft, tritt
Pan zu ihr, der „Oberherr der unbewussten Seele", und befragt sie über ihre

geheimen Wünsche. Sie, die sich nicht von Männern bezwingen lassen will,
anerkennt ihn im Traum als ihren Meister. Zugleich weiß sie, dass sie im
wachen Zustand dank ihrer Schönheit ihre Herrschsucht wieder zurückerlangen

wird.48 Auch andere Götter verfügen über eine „unbewusste Seele",

so Hera beim Wettbewerb um ihre Hand. Etwa schiebt sich Apollos Bild
immer wieder vor ihr inneres Auge.49

Zur Sprache

Zum „Plaisir du texte" trägt natürlich in beträchtlichem Maß auch Spitte-
lers Sprache bei, die kaum untersucht ist, weswegen es auch hier bei einigen
Hinweisen bleiben muss.50 Es sollen vor allem die auffälligsten Mittel wie
Wortschöpfungen, Metaphern, Vergleiche und dialektale Wendungen
angesehen werden.

Besonders, wenn er satirisch wird, verwendet Spitteier Wortschöpfungen,
abwertende Metaphern und Vergleiche. Das Luftschiffder Plattfüßler heißt

Gangrenopteros, ein Name, in dem das Wort,Gangrene' - ,Geschwür'
enthalten ist. Als sie die Sonne aus ihrem Luftschiff beschießen, heißt es: „Aus
einem schlau verborgenen Maschinenstücke | Des Luftschiffs kamen dicke
Wasserbombenschüsse, | Herangespritzt und schmutzige Regenflutengüsse,

47 „Bis plötzlich Hades unten aus dem Erebos | Die zornige Verwahrung in die
Höhe schoß: | ,Heda dort oben im Olymp! Was soll das heißen? | Mir Unrat in
den säubern Erebos zu schmeißen?"' (S. 293; 111,3)

48 „Doch wenig frommt dir, was im Schlaf ich dir gestehe, | Weh dir, wenn
ich erwache! Laß dich warnen! Wehe! | Sobald ich wieder spüre meiner Schönheit

Wehr, | Weiß meine Herrschsucht, was ich dir gestand nicht mehr!' (S. 491;
IV, 1)

49 S. 147£; 11,2.

50 Es gibt eine Untersuchung von Alfred Senn („Spittelers Dichtersprache!' Ger¬

man Quarterly 32 (1959): S. 187-198), welche darauf angelegt ist, „das Bestreben

des Dichters nach edlem Ausdruck" zu belegen. August Steigers 35 Seiten
umfassende Schrift (Spittelers Sprachkunst. Zürich: Rascher 1915) mag heutigen

methodischen Ansprüchen ebenso wenig zu genügen wie Senns Arbeit, die
sich zudem vorwiegend mit den Erzählungen befasst.



64 Rosmarie Zeller

| Verziert mit toten Ratten und lebendigen Fröschen was Apollos
Hohn hervorruft: „Was soll mir", höhnt Apoll, „die kindische Wasserkanne?
| Behaltet selber eure Fröschebadewanne!"51

Die Wortwahl ist so schiefwie die ganze Aktion der Plattfüßler: die
Wasserbombenschüsse bombardieren nicht, sondern spritzen bloß, die
Regenflutengüsse sind „verziert", ein in diesem Zusammenhang unpassender
Ausdruck, nicht nur, weil man „verzieren" nicht mit etwas Negativem verbinden
kann, sondern etwas Flüssiges nicht verzieren kann. Entsprechend ist auch

Apollos Reaktion voller Sprachwitz, indem er die Wasserspritzerei abwertend

als „Wasserkanne" und „Fröschebadewanne" bezeichnet, wie wenn sich
Frösche in einer Badewanne aufhalten würden. Spitteier liebt solche langen

Wortzusammensetzungen, die oft ungewohnte oder nicht zusammenpassende

Bestandteile enthalten. So bezeichnet Ajax Hades, der schimpft,
er solle ihm nicht den Erebos mit den Giganten verschmutzen, als „Großherr

von Sumpfisweiher, Fürst von Tümpelhausen".52 Die beiden Ausdrücke

erinnern in ihrer Wortbildung an schweizerische Ortsnamen, aber sie

sind auch ein bisschen falsch: Sumpf und Weiher sind ungefähr dasselbe,

und ein ,Tümpel', übrigens ein mundartlicher Ausdruck, hat nichts zu tun
mit Häusern. Das Schnarchen des Poseidon wird als „Riesentraumgestöhn"
bezeichnet53, der Priester der Plattfüßler macht „Gebetgymnastik".54 Poseidon

wird von der „Meeresgottschaft", den Angehörigen der Elissa, zum
Schwiegersohn angenommen, so wird er „Verschwägert und versippt, veron-
kelt und vervettert".55 Die in Analogie zu den im Wörterbuch existierenden

.verschwägert' und .versippt' gebildeten Wörter .veronkelt' und .vervettert'

erzeugen einen witzigen Effekt.

Ajax und die Giganten sprechen sehr dialektal. Ajax spricht Hades mit
„Du dort nieden" an. Die Giganten beschließen: „Leidwerken wir den
Göttern", sie verteilen „Schlötterling", „der Karren nimmt den rechten Rank",
stellt der Gigant Thaut fest, als es ihm gelingt, die Olympier zu ärgern.56

Die Wagen befinden sich im „Wagenschopf".57 Hera hat einen „Maien"
(464) statt einen Blumenstrauß.58 Die Strudelnymphe „schupft" den Bachgott

abwärts.59 Besonders auffällig sind die vielen typisch schweizerischen

51 S.455E; 111,12.

52 S. 293; 111,3.

53 S. 336; 11,6.

54 S. 449; 111,12.

55 S. 347; 111,6.

56 S. 293,283,288,284.
57 S. 555; V.l.
58 S. 466; 111,12.

59 S. 331; 111,6.



Was sollen diese unnützen Fabeleien 65

Bezeichnungen für topographische Formationen: wie „Stutz"60, „Tobel"61,

„Krachen"62, „Flühe"63, „Rüfen"64.

Eine eigene Untersuchung würden auch das Versmaß und die Reime
verdienen, da sich Spitteier damit ausführlich auseinandergesetzt hat. Es war
ihm sehr wohl bewusst, dass Versmaß und Reim eine emotionale Komponente

haben, wenn er schreibt: „Rhythmus, Metrum und Reim erzeugen
andere Seelenstimmung, andere Wünsche und dadurch die Herrschaft einer
anderen tieferen Logik."65 Er sah auch, dass die Stellung des Reimwortes im
Satz sehr wichtig ist für die Wirkung.66 Ein Vers aus dem Poseidon-Kapitel

kann das schön illustrieren: „Bis endlich mit Ergebung sich beschied
der Kühne, | Et jedem Ding zu halten Maß und Sophrosyne. | Sein Donner

aber ward versteckt in eine Truhe. | So kam Poseidons Auertatentum
zur Ruhe."67 Beide Reime sind interessant: Durch den letzten Reim mit
dem jeweils zweisilbigen Wort kommt nicht nur Poseidon, sondern auch

der Vers und der ganze Gesang zur Ruhe. Das zeigt sich auch im Kontrast
zum andern Reim, der durch eine zweifache Spannung gekennzeichnet ist.

Ein aus dem Griechischen stammendes Fremdwort mit vier Silben reimt auf
ein zweisilbiges deutsches Wort. Bei seiner Vorliebe für Zusammensetzungen

reimt Spitteier sogar einsilbige Wörter auf mehrsilbige, so „kreisch!" auf
„Prophetenfleisch".68 Als Gipfel dieses Verfahrens kann man eine Stelle im
Poseidon-Kapitel ansehen, wo sich die semantisch leere Vorsilbe „an" auf
das preziöse „Icheinzigwahn" reimt69, was Letzteren als hohl entlarvt. Auch
Reime von Fremdwörtern auf deutsche Wörter finden sich öfters, so reimt
Spitteier „Nereiden" auf „schieden"70, „Oxydul" auf „Teufelspfuhl".71

Mit Bachtin könnte man sagen, dass Spitteier eine polyphone Sprache

verwendet: eine technisch moderne Sprache, wenn er die Maschinen

60 S. 34,38; 1,3

61 S. 34; 1,2.

62 S. 34; 1,2.

63 S. 61; 1,3.

64 S. 82; 1,4.

65 Carl Spitteier. „Uber die tiefere Bedeutung von Vers und Reim!' Gesammelte

Werke. Bd. VI. Zürich: Artemis, 1947. S. 142.

66 Ebd., S. 167. Die Ausführungen sind nicht zuletzt auch darum interessant, weil

zur gleichen Zeit die russischen Formalisten, insbesondere Jurij N. Tynjanov
[Das Problem der Verssprache. München: Wilhelm Fink, 1977, russ. Erstausgabe
1924), ähnliche Untersuchungen und Überlegungen anstellten.

67 S. 347; 111,6.

68 S. 361; 111,7.

69 „Je mehr, Okeanos, ich blick Poseidon an, | Wird mir gewiß: er leidet am Ichein¬

zigwahn." (S. 342; 111,5)

70 S. 346; 111,6.

71 S. 89; 1,4. Oxydul ist ein heute veralteter Begriffder Chemie.



66 Rosmarie Zeller

beschreibt, gelehrte, aus dem Griechischen stammende Fremdwörter, Dialekt,

veraltete Ausdrücke wie Eidam, komplizierte Wortzusammensetzungen,

die die epische Sprache nachahmen, etwa „dämonenglanzumstrahlt",
gräzisierende sprachliche Neubildungen wie den „Hydrarchen" für Poseidon.

Ja, Spitteier schreckt auch vor „falschen" Ausdrücken nicht zurück wie
dem „ungerupften Wolf" oder der Aufforderung des Ajax an Hades: „kämm
du deine Frösche."72 Bachtin sah in der polyphonen Sprache ein Mittel,
Eindeutigkeit aufzubrechen, keinen sprachlichen Mittelpunkt zu haben und
damit auch keine Ideologie zu vermitteln.73 Das passt sehr gut zu den andern

poetischen Verfahren von Spitteier, die alle dazu beitragen, dass es zwar
noch eine rudimentäre Handlung gibt, dass aber die einzelnen Teile für sich
bestehen und vor allem, dass es im Olymp an Hierarchie und Ordnung fehlt.
Regeln und Grenzen kann man ungestraft übertreten. Es herrscht Anarchie
aufdem Olymp, und das macht diesen anziehend, verhindert aber auch seine

Vereinnahmung für irgendeine Philosophie oder Ideologie.74 Der Reiz des

Textes besteht darin, dass, wie Spitteier seinem Jugendfreund Joseph Viktor
Widmann beipflichtend schreibt: „Diese Götter sind ja nichts als Menschen,
denen die Vergänglichkeit u. das Altern weggenommen wäre."75

Der Olympische Frühling mag von außen gesehen einen altmodischen
Eindruck machen, bei näherem Hinsehen zeigt sich aber die Modernität des

Textes in der Vielfalt seiner poetischen Mittel, in der Dominanz der Phantasie

und in der Weigerung, eine mehr oder weniger platte Alltagsrealität
abzubilden, nicht zuletzt aber auch in der Weigerung, eine eindeutige
Botschaft zu vermitteln.

72 S. 287, 293; 111,3.

73 Michail M. Bachtin. „Das Wort im Romani' DieÄsthetik des Wortes. Hg. Rainer
Gräbel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1987, S. 157.

74 „Moira, die Schicksalsgöttin, gnad- und huldbefliessen, [...] gewährt, [...]
Euch allen eine unumschränkte Anarchie, | Keinem befehlend noch verbietend

was und wie." (S. 267; 111,1.) Der Ausdruck findet sich auchS. 266. Ananke stellt
in IV,2 den anarchischen Zustand fest: „Der meisterlosen Götter kecker Reiseflug

| Täglich in alle Welt, wohin die Laune trug, | Der Schranken nicht, die

Unterordnung höhnend, | Und Zeus daheim, der trägen Liebeswollust frönend."
(S. 495; IV,2)

75 Carl Spitteier - Joseph Viktor Widmann. Briefwechsel. Hg. Werner Stauffacher.

Bern: Paul Haupt, 1998. S. 311.


	Was sollen diese unnützen Fabeleien? : Zu Spittelers Olympischem Frühling

