Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2020)
Heft: 49: L'actif relationnel des langues, littératures et cultures = Das

Relationspotential von Sprachen, Literaturen und Kulturen = The
relational dynamics of languages, literatures and cultures

Artikel: Gynéalogie de la morale traductologique
Autor: Forget, Philippe
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006355

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006355
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Philippe Forget

Gynéalogie de la morale traductologique

Der Umgang mit dem Ubersetzen lebt traditionellerweise von einem Reflexions-
defizit, das sich weitgehend der Identifizierung mit zwei Grundpfeilern der abend-
lindischen Kultur verdankt: der Schopfungsgeschichte und der Auffassung von
der Sprache als bloffem Medium bzw. Werkzeug. So bildet das Verhiltnis zwischen
Original und Ubersetzung das theologisch bedingte Mann/Frau-Modell und des-
sen \Wcrtvorstellungcn nach. Konkretisiert wird diese idcologickritische Diagnose
am Beispiel des Diskurses von Ladmiral, der beide Richtungen akzentverschiebend
radikalisiert und entsprechend positiv rezipiert wird. Anschliefend wird der fiir
das Ubersetzen zentrale Treue-Begriff kritisch iiberpriift und ein Alternativmodell
entwickelt, das an zwei deutlich unterschiedlichen Kurzbeispielen erprobt wird. Im
Schlussteil wird eine Definition der Ubersetzeridentitit herausgearbeitet, die auf
theologisch-metaphysische Implikationen verzichtet und die Ubersctzcrtﬁtigkcit
funkrionsgerecht beschreiben soll.

Inscrire une réflexion sur la traduction dans le cadre conceptuel « Identité
et altérité! » peut a la fois sembler aller de soi et mettre au jour des difhcul-
tés insoupgonnées : d’une part, comment ne pas souscrire dans un premier
temps a I'idée que traduire, c’est précisément faire advenir I’identique dans
Iautre, voire comme autre ? Mais qu’en est-il d’autre part des rapports sup-
posés entre les deux termes, attendu que le « et » qui les relie ici aura com-
mencé par les dissocier ?

Un certain « ordre », que I'on peut rapidement identifier comme celui
de la métaphysique, voudrait en effet soumettre 'autre a I'identique qui, en
exprimant autosufhsance pérenne, domine « naturellement » I'ensemble
du champ pour déterminer du haut de son incontestable autorité les valeurs
qui lui sont nécessairement subordonnées. Cela se fait par exemple en bap-
tisant « environnement » la diversité (de plus en plus réduite) de la nature,
ce qui revient 4 organiser celle-ci autour de I’humain, identité illusoire qui
inverse les valeurs et décréte que le milieu dans lequel et dont il vit ze fair gue
I'« environner ».

Nallons pas croire que ces généralités soient déconnectées de notre sujet :
c’est bien selon la méme logique que la traduction est stérilement affirmée

1 Version légerement abrégée de la conférence donnée dans le cadre du Colloque
Identité et altérité : le méme et [autre en littérature (16 et 17 mai 2019) a |’ Uni-
versité de Geneéve a 'occasion de la 14°™ rencontre du Programme doctoral de
lictérature générale et comparée.



154 Philippe Forget

« impossible? », mais aussi que le faux proverbe « traduttore, traditore »
continue de hanter et de parasiter le discours traductologique : le traducteur
serait un traitre parce qu’il serait incapable de rendre exactement, 2 /’iden-
tique et donc sans reste, I'original qui lui est confié. La toute derniére édition
du classique ouvrage de Michaél Oustinoft sur la traduction continue d’ho-
norer ce souverain poncif tout en laissant croire qu’il I'a dépassé’ — ce qui est
la méthode la plus stire pour le laisser continuer d’entraver toute réflexion. Il
est pourtant facile de comprendre que pour trahir, il faut aussi avoir la pos-
sibilité de ne pas trahir : si je ne peux gue trahir, je ne trahis pas. Or, par le
simple mais irréductible passage d’une langue a une autre, le traducteur ze
pent que produire de I'autre et donc ne trahit pas. Mais le primat simpliste de
I’identique comme pur rapport a soi empéche d’accéder a ce raisonnement
simple. C’est une machine 4 ne pas réfléchir et donc a ne pas comprendre.
Nous en rencontrerons d autres exemples en cours de route, certains trés pro-
grammés, d’autres plus inattendus.

La référence a I’altérité ne fait donc qu’enfoncer une porte ouverte : toute
traduction releve de 'altérité, toute traduction est transformation, évidence
que Benjamin puis Derrida se donnent la peine de souligner. Cependant le
terme est trop vague pour constituer une définition, et méme la précision
derridienne, déja ancienne, d’une « transformation réglée* » reste insuf-
fisante, puisqu’elle suppose un mode de réglage, mais sans indiquer a partir

2 Tout en dépassant 'opposition stérile possible/impossible, je maintiens une tension
entre les deux termes, car c’est la seule voie qui permette de faire droit 4 la notion
de responsabilité du traducteur, que j'oppose ici en filigrane a celle de « liberté »,
laquelle ouvre 4 tous les arbitraires. La responsabilité ne reléve pas d’une morale
(se conformer 4 un programme vertueux), mais d’une éthique (elle compte tou-
jours avec le risque de son autre : si je ne peux gue étre responsable, je ne suis pas
responsable). Autre point essentiel : une éthique « suppose que I'on s’interroge
sur les principes et qu'on en discute » (Jean Bernard, De la biologie a ['éthique.
Nouveaux Pouvoirs de la Science — Nouveaux Devoirs de I’Homme, Paris, Buchet/
Chastel, 1990, p. 31).

3 Michaél Ustinoff: La traduction, Paris, PUF, Coll. « Que sais-je ? », 2003, nou-
velle édition 2018. La quatriéme de couverture évoque un « Au-dela de la formule
traduttore traditore », mais lorsqu’elle est discutée dans le corps du livre, c’est pour
en faire une « attitude » valable parmi d’autres : « On peut aussi conclure 4 Iin-
traduisibilité relative des langues : traduire, ¢’est forcément trahir, pour reprendre
I’adage italien (sic) zraduttore, traditore. » (p. 12).

4 « [...] ala notion de traduction, il faudra substituer une notion de transforma-
tion : transformation réglée d’une langue par une autre, d’un texte par un autre »
(Jacques Derrida, Positions, Editions de Minuit, Paris, 1972, p. 31). Sans pronon-
cer le mot, la suite de ce passage exclut I'identité : « Nous n’aurons et n’avons en
fait jamais eu affaire 2 quelque < transport > de signifiés purs que I'instrument — ou
le < véhicule > — signifiant laisserait vierge et inentamé, d’une langue a I'autre, ou a
I’intérieur d’une seule et méme langue » (ibid.).



Gynéalogie de la morale traductologique 155

de quoi il opere. Je postule donc dés maintenant (ce qui engage d’emblée
toute une conception de la traduction) que cette transformation est toujours
endettée (plus ou moins, différemment et envers diverses instances a déter-
miner selon le type de texte a traduire, mais endettée toujours). Pour cette
raison, ce qu'on appelle I'identité d’une traduction est toujours, et comme
toute identité, déterminée par (de) 'autre — ce qui inverse la hiérarchie
(re)connue et appelle a reconfigurer I'ensemble du champ.

1. Pour une lecture « gynéalogique »

On aura compris qu’une réorientation rigoureuse de la traduction, qui n’existe
pas en dehors d’une pratique, passe par une réévaluation des discours traduc-
tologiques qui 'englobent et I'engluent, ce qui nécessite de revenir en deca des
fausses logiques et donc remonter a leur origine a la fois cachée et manifeste
(cachée parce que trop manifeste, induisant ainsi un effet d évidence parfaite-
ment aveuglant). Ce qui signifie que nous aurons a en découdre avec des idéo-
logies’, dont une des principales ressources est de transformer des constructions
de I'esprit en données naturelles et donc apparemment incontestables.

Nous avons tous en mémoire |’idée que la traduction est une « servante® »,
et on connait la formule de Rosenzweig selon laquelle on ne peut servir deux
maitres’, entendons par la deux langues, celle dite « de départ » et celle dite
« d’arrivée », cette posture induisant ensuite comme son corrélat obligé la
distinction ladmiralienne entre « sourciers » et « ciblistes » au seul avan-
tage, comme on le sait, de ces derniers®. Nous y reviendrons longuement.

Un personnage féminin donc, soumis a un maitre : cette analogie n’est en
rien fortuite, elle rend nécessaire une gynéalogie du discours traductologique.

S Je n’ai évidemment pas la faiblesse de croire que l’idéologie, c’est les autres (atti-
tude classique du dogmatisme «libéral >), comme on pourrait dire en parodiant
Sartre : toute non-pensée, mais aussi toute pensée est alimentée par de I’idéologie,
comprise ici comme le principe qui préside  la fois & une sélection de valeurs et
leur mise en rapport.

6 On parle de méme de sa « fonction ancillaire » (du latin ancilla = servante).

7 Clest le sens des deux phrases apodictiques qui ouvrent son célebre texte de 1926
« Die Schrift und Luther » : « Ubersetzen heisst zwei Herren dienen. Also kann
es niemand » (repris dans Das Problem des Ubersetzens, herausgegeben von Hans
Joachim Storig, Wege der Forschung, Band VIII, Darmstadt, Wissenschafltiche
Buchgesellschaft, 1973, p. 194-222, citation p. 194). Il poursuit néanmoins en
posant que c’est précisément cette impossibilité qui en fait dans la pratique « la
tiche de chacun ».

8 Jean-René Ladmiral, Sourcier ou cibliste. Les profondeurs de la traduction, Paris, Les
Belles Lettres, 2014 (2¢™ ¢éd. 2016). Afin d’éviter une inflation de notes, la pagina-
tion des passages cités apparaitra dans le texte.



156 Philippe Forget

Il y a une analogie frappante entre la traduction et — non pas le rapport
homme-femme, mais la lecture idéologique dominante de ce rapport. C’est de
ce couple-la que j"annonce et amorece ici le divorce.

La traduction, c’est indéniable, est dépendante de l'original, sans lequel
clle ne serait pas. L'original est premier, fondateur, son identité est garantie
par son titre : ['original est unique. La traduction, elle, est seconde, dérivée,
plurielle, changeante, elle peut étre fausse — catégorie exclue pour 'original.
Contrairement a |'original, elle peut toujours étre remplacée. Nécessaire en
son principe, elle ne I'est jamais en tant que réalisation singuliere.

Comment ne pas voir ici I'analogie frappante avec le rapport homme-
femme tel que nous en héritons par toute une tradition religieuse — prise de
conscience qui devrait suffire a considérer avec une prudence infinie tout dis-
cours traductologique qui pactiserait avec quelque théologie. Car enfin, on
connait | histoire : I"’homme premier et donc seul représentant de |’ humanité,
la femme, dérivée directe de I’homme, expression de la volonté de 'homme,
irrémédiablement seconde par rapport a lui, selon le récit bien connu qui la
fait naitre de la cote d’Adam comme d’autres naissaient de la cuisse ou de la
téte de Jupiter. Mais il n’est pas inintéressant de savoir que cette fable repose
sur une erreur de traduction : le terme traduit opportunément par « cote »
signifierait en réalité plutét quelque chose comme « coté », le récit biblique
voudrait donc dire que la femme était au cité de [’homme représentante de
’humanité toute entiére. Ce n’est pas ce qui a été retenu.

Si les choses sont parties dans une autre direction, c’est que toute cette
histoire est elle-méme prise dans une logique quil'enveloppe totalement, une
théo-logique donc, et que I'on peut nommer le fondement binaire du monde.
Car a raisonner sur le monde a partir de Dieu, il ne peut en étre autrement :
Dieu et 'homme, le ciel et la terre, le paradis et 'enfer, le bien et le mal,
’homme et la femme, ’homme et 'animal... Et il n’est en rien abusif de pen-
ser que ce quadrillage binaire du réel est la forme a la fois la plus simple (et
pour cette raison aussi la plus insidieuse) de la récupération de la toute-puis-
sance divine par [’homme, ¢’est-a-dire - bien entendu - le masculin. Raison
qui explique que les chantres de ce mode de non-pensée sont aussi ceux qui
confondent connaissance et pouvoir.

Mais ce mode ne serait pas aussi insidieusement efficace s’il n’était lui-
méme I’émanation ou le prolongement d’une matrice qui remonte aux ori-
gines de notre pensée, et donc a la métaphysique grecque, qui semble avoir
imposé le mode de réflexion binaire qui est si souvent le nétre, a partir de
couples comme wvérité/erreur, vérité/illusion, lumiére/ombre, philosophe/
sophiste, dme/corps, esprit/matiére, parole/écriture et plus couramment sens/
forme ou encore propre/figure.

Comme tout schéma binaire, il impose une hiérarchie (le premier terme
nommé étant le pole positif, et ['autre mécaniquement le péle négatif ) : ¢’est
dans cet « ordre » que vient s’insérer le couple théologique « homme/



Gynéalogie de la morale traductologique 157

femme » tel que je viens de le rappeler. Cette prolongation de la philosophie
grecque dans la théologie ne saurait nous étonner : souvenons-nous plutét
du mot de Nietzsche selon lequel le christianisme n’est qu'un « platonisme
pour le peuple” ».

Attachons-nous maintenant a décrire les effets généraux d’une telle
perspective sur le discours traductologique et donc sur la pratique de la tra-
duction, car toute pratique, qu’elle en soit consciente ou non, renvoie a ses
préalables, donnée sans laquelle aucun raisonnement, bon ou mauvais, n’est
possible — en d’autres termes : il n’y a pas de pratique ex nibilo.

Nous avons affaire ici 4 ce que nous pouvons appeler une injonction binaire.
Cette injonction n'est pas simple, elle est simpliste : elle crée deux camps,
dont I'un est forcément considéré comme bon, et ['autre mauvais. Dans la
logique des affrontements intellectuels, cela signifie la vérité contre I'erreur,
et les tenants de cette option (qui est pour eux une évidence, donc une néces-
sit¢) se font sans surprise les défenseurs inconditionnels de ce qu'ils consi-
derent comme la vérité. La vérité n’est pas ce qu'’ils cherchent, mais ce qu’ils
prétendent représenter, avec pour corollaire le slogan-type de I'injonction
binaire : « Qui n’est pas avec moi est contre moi » (dont nous savons qu’il
est a I'origine un slogan religicux). L'autre est sommé de choisir son camp,
mais en réalité il n’y a pas choix, puisque décider de ne pas suivre la logique
de I’injonction binaire revient a se situer dans I'erreur et donc a se voir défini-
tivement condamner. Cette injonction n’imagine pas que I'on puisse faire un
autre « choix » que le sien, puisque lui-méme n’en est pas un. Elle ne connait
que le passage en force, et 'argumentation raisonnable, qui a le pouvoir de la
démasquer, n’a aucune prise sur elle. Se posant a I’avance comme « ration-
nelle », elle procede en réalité a des simulacres de raisonnements dont il
est assez facile de montrer qu’il s’agit de paralogismes, c’est-a-dire de propos
qui ont I"apparence de la logique, mais reposent en réalité sur des préalables
faux. Concretement, il s’agit de déterminer la valeur d’un « objet » puis de
constater que cette valeur est bien celle que I'on pensait et enfin d’en tirer
toutes les conséquences favorables a cette fausse logique.

Diviser le monde en « hommes » et « femmes » sur un mode hiérar-
chique reléve enti¢rement de cette pratique du paralogisme, c’est méme sans
doute le plus fameux et en tout cas celui qui aura eu le plus de conséquences :
[’homme se pose fallacieusement (et avec I'opportune complicité de Dieu
lui-méme, dont on ne doute pas qu’il a choisi son camp) comme originai-
rement unique, ce qui lui permet de déterminer la femme comme seconde,

9 « [...] denn Christentum ist Platonismus fiirs < Volk > » (Jenseits von Gut und
Bise, Vorrede, dans Friedrich Nietzsche, Werke in sechs Binden, herausgegeben
von Karl Schlechta, Vierter Band, Miinchen-Wien, Carl Hanser Verlag [1980],
p. 566).



158 Philippe Forget

donc non originaire et donc inférieure, ce qui autorise a interpréter sa sou-
mission comme une donnée de nature'.

Et de fait, soumettre la traduction a la force de ce discours revient a lui don-
ner les apparences d’une vérité de nature, d’our par exemple le recours acritique
a I'image de la « servante » ou au concept de « fonction ancillaire » - au
point de s’aveugler sur le fait pourtant peu contestable qu’un tel statut n’a rien
de naturel, mais est de part en part une construction sociale. C’est de ce méme
espace idéologique que découle la tendance a décrire I'activité traduisante a
travers des catégories morales, c’est-a-dire a partir de valeurs constituées et
consensuelles, de sorte que toute réflexion peut en étre exclue, et on ne s’éton-
nera plus que celles qui la définissent de la fagon la plus insistante — « efface-
ment », « modestie », « humilité » — soient aussi les qualités a travers les-
quelles on « reconnait » régulicrement la zature méme de la femme.

L'efhcacité du mécanisme binaire qui produit cette illusion de nature
(en réalité donc, une contrevérité théologique) s’explique de deux facons :
d’abord, sur un plan général, le binarisme a gagné d’avance car il justifie de
fait qu’on ne sorte pas de ce qu'on appelait naguere « paresse intellectuelle »
et aujourd hui « zone de confort ». De fagon plus précise, il a gagné d’avance
du fait méme qu’il ne laisse aucune chance a une exigence opposée a /’indi-
gence qui le formate et qu’il ne peut donc que reproduire. C’est une machine a
ne pas penser qui, pour cette raison méme, ne connait que la violence, mais
ne reconnait jamais la sienne (puisque ressentie comme vérité d’évidence) :
il ne percoit comme violents que les discours qui ont la prétention de ne pas
reconnaitre sa vérité comme /a vérité, et feint de ne pas comprendre cette
violence qu’on lui imposerait — ce qui lui permet mécaniquement de se poser
en victime pacifique.

2. Un « cas » traductologique exemplaire

On m’opposera peut-étre qu’il n'existe pas de discours traductologique
aussi problématique. Cette objection tombe pourtant a la lecture du dernier
ouvrage de Jean-René Ladmiral, Sourcier ou cibliste (voir note 8), qui pré-
sente 'avantage de regrouper des écrits remontant pour certains aux années

10 Sur ce point comme sur d’autres, voir maintenant aussi I'ouvrage d’Olivia
Gazalé : Le mythe de la virilité. Un piége pour les deux sexes, Paris, Robert Laf-
font, 2017 : « Le mythe de la virilité n’est pas un discours parmi d’autres. C’est
un discours fondateur, qui a posé le principe de supériorité masculine et théorisé
un systeme de domination — le systéme viriarcal -, qui n’a pas seulement pos-
tulé 'infériorité ontologique des femmes et de tout ce qui leur était corrélé (a
commencer par |’effémination), mais aussi la supériorité du vir sur I'autre homme
(Iétranger, le sous-homme), sur I'animal et sur la nature » (p. 409s., les termes en

italiques sont de O.G.).



Gynéalogie de la morale traductologique 159

80, recouvrant ainsi I'ensemble d’un discours largement reconnu dans le
domaine francophone.

a) Jalons d’un discours-circuit

§’il faut commencer par définir rapidement les notions de « sourcier » et
de « cibliste », je dirai que, pour Ladmiral, le premier se laisse subjuguer par
I'original, tandis que le second le « naturalise » en I’adaptant strictement
a la langue d’arrivée. Etre cibliste, c’est en effet « mobilis[er] les ressources
spécifiques de la langue-cible » (p. 30). Dés lors que, méme s’il s’agit d’une
pratique qui détermine ses décisions a partir des singularités de I'original
(pratique sourciere donc), il s’agit de « faire affleurer du frangais possible
qui ¢tait pour ainsi dire en attente d’exister » (p. 197), « on est déja dans
la logique cibliste » (ibid.), ce qui permet a Ladmiral de ressasser que « les
sourciers n'ont jamais raison que pour des raisons ciblistes » (ibid.). Ce
qui signifie trés exactement que 1. les sourciers n’ont jamais raison, et 2. les
ciblistes ont toujours raison. Mais cela veut dire aussi que, poussée dans ses
dernicres (in)conséquences, cette position qui permet de s’assurer d’emblée
la maitrise du champ avant de le redécouper pour déterminer définitivement
ou se situe la « vérité », finit par conclure paradoxalement que plus on est
sourcier, plus on est cibliste.

La position de Ladmiral est donc bien arrétée, a défaut d’écre claire : on
ne peut étre que cibliste. Pour lui, il y a bien deux camps irréconciliables, qu’il
définit comme « 'illusion littéraliste » d’un c6té [le sourcisme], la « ratio-
nalité cibliste » de I'autre (p. 103). Cette rationalité est présentée partout
comme la « vérité'" », tandis que I"autre camp est rejeté a partir de concepts
religieux : il y a tout simplement une « hérésie sourciere » (p. 112) opposée
a « l'orthodoxie cibliste » (p. 212). Cette hérésie serait un « déni du prin-
cipe de réalité et du principe de raison » (p. 66), ce qui implique que I'autre
camp, lui, procede bien de ces deux principes posiifs.

En posant le débat en ces termes, Ladmiral s’épargne toute critique et
¢lude tout débat, puisque la vérité religicuse n’est pas attaquable sur la base
de preuves raisonnables'?. Il continue donc de dérouler son discours méca-

11 « En somme : je me contente d’énoncer la vérité ! » Une « vérité » identifiée
ici au « simple bon sens » et aux « évidences de la pratique et de la réalité »
(p. 214), autrement dit au degré zéro de la réflexion argumentée. Dans ce dis-
cours de part en part soumis a un idéalisme métaphysico-religieux, I'évidence
affirmée a valeur de révélation.

12 Nietzsche, encore, favorise la compréhension quand il rappelle que les religions,
différant en cela aussi des sciences, puisent leur force dans le fait de s’identifier
a des « critéres » (MafSstabe), d’étre ontologiquement « mesure des valeurs »
(Wertmesser). (« Wissenschaft und Weisheit im Kampfe » dans Friedrich



160 Philippe Forget

nique et accuse 'adversaire (incarné principalement par Henri Meschonnic)
d’avoir une « propension a I'anathéme » (p. 264). Je me dois de dire ici que
je n’ai pour ma part jamais rien lu chez Meschonnic qui puisse soutenir cette
accusation ; le discours de Meschonnic est certes tranché, on peut ne pas étre
d’accord avec lui sur tout, mais il faut lui reconnaitre une acuité idéologique
certaine, ce qui, précisément, évite de recourir a « 'anathéme », terme dont
il n’est pas inutile de rappeler qu’il désigne une « sentence d’excommunica-
tion » et concerne donc a priori toute « hérésie™ ».

Un mot d’abord sur la « rationalité » (il est méme précisé « rationalité
classique », p. 220) qui serait au principe de la pensée ladmiralienne : il se
trouve que c’est précisément la valeur-phare du monde moderne techni-
co-capitaliste. Si elle mime la raison, elle n’est pas loin d’étre son contraire.
Elle prétend décider, mais se soumet en réalité aux valeurs dominantes de ce
systéme, qui se présente comme le tout : efficacité, rentabilité, utilitarisme.
Elle est ainsi par avance adaptée au systeme qu’elle prétend conduire, mais
qui en réalité la manipule - elle est ce qu’on appelle son « idiot utile ». Elle
n’est finalement que brutalité au service de la force, et donc imperméable
a toute mise en relation, a toute logique qui ne la confortent pas'. Elle ne
connait que le fantasme de raison qu’elle pose pour s’imposer et ressasse
comme vérité incontestable, car la répétition est son seul argument.

Ladmiral pose une définition du traducteur qui se situe dans I'exacte
logique de ce discours : « [...] le traducteur est un décideur » (p. 12). Dans
sa brieveté apodictique, elle pose un certain nombre de questions : outre la
référence marquée au monde de I'entreprise (raison pour laquelle sans doute
il se dit au masculin, a 'inverse des traits qui le définissent traditionnelle-
ment), elle ne décrit qu'un seul aspect, en quelque sorte terminal, du tra-
vail de traduction, lequel est conditionné par tous les autres. Mais surtout,
Ladmiral la fait précéder d’une prothese qui se veut philosophique, sous
I'autorité, a plusieurs titres inattendue, de Jean-Paul Sartre”. En effet, le

Nietzsche, Werke in sechs Banden, herausgegeben von Karl Schlechta, Fiinfrer
Band, Miinchen-Wien, Carl Hanser Verlag [1980], p. 343).

13 Meschonnic avait d’emblée anticipé ce genre de procés en sourcellerie : « La cri-
tique se fait ici non a partir d’une vérité ou d’un savoir, mais par une recherche
de la dialectique. Elle n’est pas une inquisition. Elle est une pratique théorique »
(Pour la poétique 11. Epistémologie de ['écriture, poétique de la traduction, Paris,
Gallimard, 1973, p. 454).

14 On peut maintenant lire avec profit 'exposé de Pascal Chabot dans Exister, résister.
Ce qui dépend de nous, Paris, PUF, 2017, et en rapport avec mon propos ce qu’il dit
du « moi systémique » (adapté au systéme) et des « ultraforces » disproportion-
nées qui travaillent 2 une muration des psychismes comme des sociéeés.

15 Ailleurs en effet, Sartre est présenté comme un représentant direct du camp
ennemi, assimilant « cette fascination pour la rhétorique de 'erreur » au
« triomphe contemporain de I'idéologie (sic) : il n’est pas si loin le temps ou



Gynéalogie de la morale traductologique 161

« Condamné 4 étre libre » qui précede (mais se veut partie intégrante de
la définition) renvoie a l'essai L'existentialisme est un humanisme (1946).
Il a ici pour avantage d’imposer une liberté qui ne sera jamais discutée : je
suis libre, donc je « décide » comme je veux. Le cercle est aussi parfait que
vicieux, et la réflexion comme le traducteur n’y trouvent guere leur compte.
La encore, substrat théologique, masqué pour I'occasion (le « libre arbitre »
est une invention biblique), et la encore, Nietzsche pourrait nous aider a
nous déniaiser’®.

Plus loin, Ladmiral donne une définition de la liberté : « La liberté n’est
pas une absence de contraintes, mais plutot la gestion des contraintes »
(p. 136). Dont acte ! Mais pourquoi des lors s’évertue-t-il, comme nous le
verrons plus loin, a se débarrasser des contraintes que peut imposer I'origi-
nal, et ce dans un discours dont nous avons déja clairement pergu qu’il peine
quelque peu a se soumettre a celles d’une discursivité rationnelle ? Cela fait
partie des nombreuses contradictions de ce discours, pourtant explicitement
et implicitement posé comme « rationnel » et, a ce titre, soumis au principe
de raison (sufhisante) et de non contradiction'’.

Pourtant Ladmiral, qui n’en est donc pas a4 un renversement paradoxal
pres, présente la rationalité du discours traductologique comme « fragile »,
ce qui justifie a ses yeux qu’il soit défendu avec la derniere énergie contre les
dangers qui le cernent de toutes parts :

I faudra se garder de laisser contaminer la rationalité déja fragile du discours
traductologique par des effets de mode et notamment, surtout, par les diffé-
rents visages que nous présentent les idéologies en vogue (et qui nous viennent

d’excellents esprits nous expliquaient qu'’il était préférable de se tromper avec
Sartre que d’avoir raison avec Aron ! » (p. 220). Quand on est, avec Sartre,
« condamné a étre libre », nul besoin d’argumenter : Sartre est autorité ou
ennemi au gré des besoins.

16 Voir le § 110 déja cité (note 5) sur I'Origine de la connaissance (Ursprung der
Erkenntnis) : « Der Intellekt hat ungeheure Zeitstrecken hindurch nichts als
Irreiimer erzeugt ; [...] Solche irrtimliche Glaubenssitze, die immer weiter
vererbt und endlich fast zum menschlichen Art- und Grundbestand wurden,
sind zum Beispiel diese: dafl es dauernde Dinge gebe, dafl es gleiche Dinge gebe,
dafl es Dinge, Stoffe, Kérper gebe, dafl ein Ding das sei, als was es erscheine, dafé
unser Wollen frei sei, dafl was fiir mich gut ist, auch an und fiir sich gut sei. » (gp.
cit. p. 116-117).

17 « Il'yaaussi une mauvaise raison al’incohérence et i la confusion de certains dis-
cours : ¢’est la désinvolrure intellectuelle de certains, le manque de sérieux, quand
ce n’est pas un déficit de rationalité ! sans parler de la mauvaise foi... » (« Jean-
René Ladmiral — une anthropologie interdisciplinaire de la traduction », propos
recucillis par Jane Elisabeth Wilhelm, META LVII, 3, 2012, p. 552). Quant a
la « contradiction », il ajoute que « c’est quand méme un érat immature de la
réflexion » (ibid.), mais cela ne vaut encore une fois que pour les autres.



162 Philippe Forget

généralement d’outre-Atlantique) comme le post-colonialisme, le féminisme,
et diverses moutures ethno-culturalistes ou autre d’une logique irrationnelle
du ressentiment dont, au demeurant, les motivations sont tres largement ima-
ginaires le plus souvent. (p. 49s., je soulignc)

Il aurait certes été éronnant que Ladmiral se fasse le défenseur du féminisme.
Mais ce qui est extraordinaire, c’est ce renversement qu’il affirme avec I"assu-
rance de celui qui ne peut qu’avoir raison : ¢’est la rationalité qui est « fra-
gile » et qu’il faut donc défendre contre « les idéologies en vogue » — topos
tres classique qui rejette ce qui est considéré comme fugace (ce que sont par
définition les modes, phénomene par ailleurs pathogene, puisque « conta-
minant » ) du haut d’une autorité pérenne (pérenne parce que autorité, auto-
rité parce que pérenne) : ou comment accommoder « 'altérité » a une cer-
taine sauce de « I'identité », ici cette idéologie éternelle appelée religion ou
théologie, mais qui aux yeux de Ladmiral n’a rien d’idéologique, puisqu’elle
releve de la pure « vérité ». Pour preuve, son livre appelle de ses veeux une
« théologie de la traduction », ce qui démontre qu’il ignore a quel point il
est déja dedans, et donc ot il se trouve. Nous sommes aux antipodes de toute
exigence rationnelle, méme modeste.

b) Et Ladmiral (re)créa I'in-femme

Puisque j’ai postulé ici la nécessité d’une gynéalogie, insistons un peu sur la
figure de la femme : mise a part « une Judith Butler » guére connue pour ses
positions traductologiques, mais que Ladmiral renvoie dans les cordes avec
tout le mépris donc il est capable (p. 35), elle semble bien absente de son dis-
cours. Or ce point est capital : s’il en est ainsi, cela invalide mon hypothese
de départ, qui postule I'efficace généralisée d’une matrice théologico-idéo-
logique dans laquelle la femme joue un réle d’autant plus déterminant qu'’il
est réprimé.

Revenons ici au cceur du propos de Ladmiral, ce qu’il dit de « I'erreur »
littéraliste dans laquelle tomberaient tous ceux qui ne sont pas d’accord avec
lui : alors que la vérité brille par I'évidence de sa simplicité (verum index sui),
Ierreur est plus complexe, voire « un peu perverse » (p. 213) car elle doit
parcourir les détours de tout un « discours contra-factuel » (p. 220). Du
coup, elle a des beautés qui sont faites pour séduire I'esprit (s¢é non é vero é ben
trovato), lequel est toujours prét a « succomber aux charmes chatoyants de
la tentation » (p.213). Cest précisément ici que Ladmiral enchaine sur les
prétendus « anathémes » de Meschonnic.

On ne peut s’y tromper : cette description de I'erreur s’ajointe parfai-
tement 2 I'image de la femme que véhicule notre tradition religicuse. La
femme est en réalité bien présente dans le discours de Ladmiral, non comme



Gynéalogie de la morale traductologique 163

métaphore de la traduction en général, mais (manichéisme oblige) du seul
camp adverse, a qui il n’hésite pas a I’identifier nommément : il est en effet
question, dans la continuité de la citation précédente, de « la fascination »
qu’exercent « les formules d'un Henri Meschonnic [...] » (ibid.), ici travesti
en proxénete des idées, proposant une marchandise infime au traducteur
intellectuellement trop faible pour se demander « comment ne pas étre
cibliste ? », et s’excluant ainsi lui-méme du cercle de la moralité objective.

Et on peut continuer ainsi, le méme programme se déroule impertur-
bablement : ici, c’est « la propension a succomber a la tentation de céder a
la séduction qu’exercent les beautés de I'hérésie » (p. 220). La, se sont les
« trompeuses facilités du mot-a-mot » (p. 247) censées nous rappeler et
Meschonnic, et la femme, tout cela relevant d'une « tentation de la régres-
sion sourcié¢re » (p. 113 et autres). Le slogan, simple et évident, est désormais
tout trouvé : |"’homme progresse, la femme régresse.

c) Etre ou ne pas étre (traductologue)

Curieux de voir comment Ladmiral décrit sa propre pratique, j’ai lu avec
intérét ce qu’il dit lui-méme de sa retraduction de LAnalytique du Beau de
Kant : « Quand je traduis Kant, je ne traduis pas de I'allemand : je traduis
du Kant ! » (p. 208). Lisant cette phrase qui met aux prises la langue dans sa
généralité et sa réalisation a travers un individu, un traductologue s’attendra
ici peut-étre a une discussion des théses traductologiques et herméneutiques
de Schleiermacher'®. Mais il n’en est rien. Cela veut dire en réalité, confor-
mément au principe selon lequel « on ne traduit pas les mots, on traduit les
idées'” », que ce sont bien ici des idées, en I'occurrence les idées de Kant,
qui doivent étre traduites, et en rien son style. Ladmiral poursuit : « [...] j’ai
voulu donner une Analytique du Beau qui fut belle. Je dirais que ¢’était la
moindre des choses ! » (#bid.).

On a bien lu : puisque ce texte traite du Beau (dans la langue de Kant), il
fallait aussi que la langue de la traduction fit belle - et donc qu’elle corrige
profondément le style de Kant (qui, dans cette logique, n’est pas « Kant » :
le philosophe Kant existe de fagon totalement détachée de la langue des
textes qui font de lui un philosophe). Ladmiral a donc « laissé tomber [...]

18 Des différentes méthodes du traduire et autres textes (bilingue allemand/francais).
Traduit par Antoine Berman et Christian Berner, Points Essais, Paris , Seuil),
1999,

19 Ladmiral cite ici (p. 139) « le regretté Daniel Moskowitz », sans rappeler que
celui-ci érait un traducteur technique, ce qui, dans sa logique, est en effet inutile,
puisque Ladmiral avait déja universalisé ce principe, par exemple p. 13s. (voir
aussi les deux notes qui suivent).



164 Philippe Forget

la rhétorique de textes pesamment redondants et <architectoniques> dont
semblent se complaire a user la plupart des auteurs d’outre-Rhin ». Et encore :
« J'ai allégé la confusion répétitive de certains paragraphes de ce texte pour-
tant fondamental », ce qui lui permet de se mirer dans le résultat : « Au bout
du compte. au terme d’un gros travail d’écriture (et de lecture), je me flatte
d’avoir donné au public une < Analytique du Beau > qui se puisse lire » (ibid.),
public qui ne peut que lui étre reconnaissant de ce travail, car contrairement a
Ladmiral « Kant [...] n’est pas un styliste, tant s’en faut ! » (p. 209).

On aura beau dire : le cliché d’évidence (la plupart des écrivains allemands
sont lourds et écrivent mal) dissimule une profonde cohérence, qui est celle
d’un programme se déroulant sans a-coup, puisque mécanique (et donc sans
la moindre « décision », si on considére le sens des mots). Ce programme se
nourrit de I'occultation des contraintes que pourrait exercer l'original dans
une conception encore classique de la traduction, et la forme donnée au texte
traduit releve encore d’une idée, celle du Beau dont traite le texte a traduire.
Cette grossi¢re confusion entre sujet et forme, imposée au nom de I’évidence
qu’elle est censée étre (c’est tout le sens de la formule « ¢’¢était la moindre des
choses ! ») porte a s’interroger sur le style qu’il conviendrait selon Ladmiral
de donner a la traduction d’un texte décrivant par exemple le retraitement du
fumier en milieu agricole®.

Un tel évitement de la référence qu’est le zexze original (toute autre atti-
tude étant rejetée comme soumission littéraliste, voire comme mot-a-mot
obtus) demande que I'on s’intéresse de fagon concréte au traitement que
Ladmiral lui fait subir. Il nous en donne I'occasion a travers son commentaire
de traduction d’une des plus célebres formules de la littérature mondiale : le
« To be or not to be / That is the question » du monologue d"Hamlet. Lad-
miral conteste la validité de la traduction consacrée, soit : « Etre ou ne pas
étre, telle est la question. » Sur quoi se fonde cette mise en cause ? Un simple
jugement subjectif : en effet, il se dit « conquis par I'équivalent qu’a proposé
Gérard Robitaille », a savoir : « Tout est la ». Selon lui, cette formule est

parfaite. On voudrait I’avoir trouvée [...] je suis jaloux [...] C’est exactement
¢a. C’est mieux en frangais ! On croirait que Shakespeare a traduit du frangais ;
on serait tenté de dire qu’il pensait < tout est la> quand il a écrit (ce qu’il a
écrit) : < that is the question >. (p. 211)

On le voit : rien d’argumenté, la solution ne souffre aucune critique, au point
que s’enclenche ici une fiction qui montre d’abord que la « tentation »
de consacrer I'erreur habite bien Ladmiral, puisque rout se passe comme si

20 Plus encore que le caractére étrange de I'argument que j'évoque ici en souriant, il
faut souligner que la « beauté » n’est pas ici I'ateribut habituel du féminin, dont
nous avons vu ce que Ladmiral en fait, mais bien celui de « I'idée », donc, dans
son schéma idéologique, du masculin.



Gynéalogie de la morale traductologique 165

Shakespeare pensait en francais avant d’écrire, et qu’en plus, il connaissait
déja la traduction « parfaite », que Ladmiral adoube donc sans réserve
(puisque c’est son jugement, sinon son choix).

Que cette position releve ou non de la « rationalité » défendue par Lad-
miral, elle est démentie par la pratique que Ladmiral ne défend pas moins :
outre que personne a part lui n'est choqué par la plate insuthsance de la tra-
duction consacrée, je me souviens d'un reportage sur la propagande publici-
taire des années 30 aux USA, ou apparaissait le slogan : « To smoke or not
to smoke » Le sous-titre frangais indiquait bien : « Fumer ou ne pas fumer,
telle est la question » — soit la traduction classique, qui a au moins le mérite
de maintenir explicitement la référence voulue au vers shakespearien.

Il n’est certes pas interdit de se demander si cette traduction canonique
est bien la meilleure. Mais il faut le faire en argumentant autrement que par
le fantasme, et donc en se référant au texte. Et 14, il faut bien reconnaitre
que le « tout est [a » de Gérard Robitaille tombe a plat : il détruit tout le
rythme du passage, tout I'équilibre entre ses deux parties, et fait disparaitre
la référence, essentielle, a la notion de guestion. Une autre traduction possible
serait : « Etre ou ne pas étre, voila la question », ou encore : « Etre ou ne pas
étre, c’est toute la question ». Tout ce qui fait la formule shakespearienne est
ici préservé et rendu. Comme dirait I'autre, mais dans un autre sens : Tout
estla!

Pour procéder ainsi, il faut admettre mon hypothese de départ : que la
traduction est une transformation endettée et qu’il lui faut donc s’acquitter
au mieux de cette dette, et non la balayer d’un revers de langue. Ladmiral,
lui, croit décider (s’identifiant a une tradition qui le guide pesamment) que
dans tous les cas on « ne traduit pas des mots, mais des idées » (et on a vu
avec quelle facilité il fait endosser les siennes a Shakespeare lui-méme). Cette
perspective présente de multiples avantages : d’abord, elle se coule dans un
moule idéologique qui répete depuis plus de deux mille ans que le langage
n’est qu'un « outil » (le mot et I'idée sont repris par Ladmiral, entre autre
p- 209, note) et trouvera donc un écho favorable chez tous ceux qui préferent
comme lui se laisser porter par les préjugés au lieu de les affronter - tout en
revendiquant leur liberté d’autant plus bruyamment qu’ils se condamnent a
n’en pas faire usage.

Etensuite, nécessairement, elle rend inutile toute théorie du texte, laquelle
contredirait aussitot cette vieillerie selon laquelle un texte ne fait que véhi-
culer des idées qui existent en dehors de lui. Ce qui ne I'empéche nullement
de se poser en théoricien, bien au contraire : il serait I"auteur d’une théorie
pour la simple raison que celle-ci serait générale®’, comme si ce faux critere
(on connait des théories restreintes qui ont fait date) 'emportait sur celui de

21 « Sans pouvoir développer ici I’argumentation, je poserai en principe qu’une
théorie doit s’appliquer a 'ensemble » (p. 62).



166 Philippe Forget

I'adéquation entre la théorie et son objet — autre fagon de nier le rée/ au profic
d’une construction qu’il ne maitrise nullement. Ladmiral définit le texte 4
priori selon sa convenance et impose cette décision a I'ensemble du champ :
pour cela, il faut et il suffit de croire (c’est tout I'intérét de « la profession de
foi cibliste », p. 267) que tous les textes, du mode d’emploi au texte philoso-
phique en passant par la littérature, la poésie, la recette de cuisine et le slogan
publicitaire, fonctionnent de la méme fagon, puisqu’ils ne sont tous que les
contenants d’idées qui existent en dehors de leur formulation®, avec pour
corollaire obligé le fantasme d’une traduction « transparente » (p. 268).
Pour le dire avec les mots de Derrida, que Ladmiral ose compter, avec un
aplomb sans limites, au nombre de ses maitres®, alors que celui-ci n’aura
cessé de « déconstruire » |'idéologie « phallogocentrique » dont le dis-
cours de Ladmiral n’est qu’une énieme et caricaturale mouture, cette « tran-
quille assurance qui saute par-dessus le texte vers son contenu présumé, du
coté du pur signifié* ».

Des coups de force qui constituent le discours ladmiralien, on dira qu’ils
se situent bien dans la vieille hiérarchie théologico-idéologique « masculin
positif vs féminin négatif » — nous savons maintenant pourquoi il ne peut
en étre autrement — mais il faut aussi reconnaitre (c’est son intérét, sinon sa
force) qu’il en renouvelle largement le principe de distribution. Alors que le
discours traditionnel reproduit le schéma d’ensemble en faisant de ['original
le pole premier, unique et stable qui correspond au masculin, auquel s’ajointe
logiquement et pratiquement le péle second, secondaire, pluriel et donc rem-
plagable que sont la traduction et le traducteur (automatiquement fémini-
sés), la dissolution de I'original que nous avons constatée chez Ladmiral est 4
la fois 1a cause et I'effet d’un nouveau renversement : chez lui, c’est 'ensemble
du champ qui est dominé-balisé par le principe masculin (rationalité, esprit,
« décideur » etc.), et le féminin n’apparait que comme mirage séducteur,
dangereus, illusoire et trompeur, qui prétend — erreur ou folie — incarner un
original 2 priori dissout et donc sans existence réelle : exit la femme.

22 Nouvelle contradiction : Ladmiral admet (rhétoriquement) qu’un texte litté-
raire construit son sens (« il n’y a en litcérature d’autre réalité que le langage »,
p. 13s.), mais cela n’ébranle en rien sa conviction que sa « théorie » s’applique a
« I’ensemble », et donc aussi au texte littéraire.

23 « J’ai le privilege d’avoir été I'éleve de Gaston Bachelard, de Jean-Frangois
Lyotard et de Jacques Derrida, de Raymond Aron et de Claude Lévi-Strauss, et
surtout de Paul Ricoeur, entre autres penseurs » (« Jean-René Ladmiral — une
anthropologie interdisciplinaire de la traduction », propos recueillis par Jane
Elisabeth Wilhelm, META LVII, 3, 2012, p. 548).

24 Jacques Derrida, De la grammatologie, Paris, Les éditions de Minuit, 1967,
p. 228,



Gynéalogie de la morale traductologique 167

3. Pour une nouvelle définition de la fidélité

Comme on I’a vu, Ihorizon idéologique qui oriente la plus grande partie du
discours traductologique incline ce dernier 2 déterminer ses catégories opéra-
tionnelles en termes de morale. Il est non seulement possible d’analyser et de
récuser une telle perspective — ce a quoi je m’emploie ici méme — mais aussi
d’apporter de nouvelles réponses a des questions qui ne pouvaient jusqu’ici
que produire un ressassement et des déformations programmées.

J'en prends pour exemple la question de la fidélité, et c’est bien stir plus
qu'un simple exemple. On connait la dichotomie sans issue : faut-il étre fidele
au fond, ou 2 la forme ? 2 la langue de départ, ou a celle d’arrivée ? Bref, on se
débat dans 'espace binaire défini plus haut et qui rappelle furieusement les
termes du discours ladmiralien, lequel est totalement impuissant A en dire
quoi que ce soit de neuf, afirmant comme tout le monde qu’il y a « deux
modes de fidélité » (p. 18).

Or, cette notion est vici¢e dés le départ, puisque ¢’est un concept moral, et
la confusion est consacrée par le fait que nous avons affaire ici, par analogie au
couple homme/femme, a un couple de langues. C’est la raison pour laquelle
on est jusqu’ici resté aveugle au fait que 'espace binaire et réciproque de la
fidélité (chacun promettant fidélité a Iautre) ne fonctionne pas ici : qui a
jamais exigé fidélic¢ de la part de l'original envers la traduction ? Pourtant,
I’idéologie qui englobe et donc détermine la religion (la hiérarchie homme/
femme en est la démonstration méme) impose cette réalité historique que
seule la femme doit fidélicé (il s’agissait de préserver la certitude de la pater-
nité), principe devenu ensuite implicite et mis a mal seulement dans I’his-
toire récente avec I’avenement de la contraception, dont certains hommes
ont bien compris tout le « danger ».

La réciprocité n’étant pas de mise, et demander I'impossible a la seule tra-
duction n’étant pas spécialement satisfaisant, il convient de sortir de cette
logique binaire en reconnaissant les diftérents types de texte et les différents
criteres de lecture qu’ils imposent a travers leurs « modes de signifier »
(Meschonnic) particuliers.

La solution consiste donc simplement 4 mettre en place un troisi¢me
terme — comme nous ne sommes pas dans la morale, le ménage a trois est ici
non seulement licite, mais nécessaire : c’est une affaire de logique.

On parvient alors a un schéma dans lequel original et traduction sont reliés
'un a autre par un tertium comparationis, lui-méme constitué d’un couple
pratique dont les composants sont intelligibilité et interprétabilité : c’est parfois
une intelligence profonde du texte qui conduit 4 déterminer qu'il y a lieu de
préserver son interprétabilité, et dans d’autres cas une interprétation poussée
qui conduit a ne pas rendre le texte plus « intelligible » qu’il n’est. Il est une
sorte de curseur qui détermine le rapport variable que I'original zmpose au tra-
ducteur. L’ensemble peut se formuler a travers un schéma tres simple :



168 Philippe Forget

Intelligibilit¢ ¢ Interprétabilité

/ \

Original > Traduction

Tout texte présente, a des degrés divers, des éléments dintelligibilité. Dans
certains cas, extrémes mais courants, la notion d’interprétabilité perd toute
pertinence. Cela vaut par exemple pour un mode d’emploi ou une recette de
cuisine (sauf s’ils font partie intégrante d’un texte littéraire par exemple, ce
qui modifierait aussitot leur statut).

En revanche, dans d’autres types de texte, les éléments d'interprétabilité
seront présents, voire dominants. Le principe d’interprétabilité que je pose
ici consiste a dire que la traduction d’un tel texte sera « fidéle » si elle permet a
un lecteur de cette traduction de suivre le méme trajet interprétatif que l'original
(ce qui ne signifie évidemment pas qu’il devra aboutir a la méme interpréra-
tion). Plus nous aurons affaire 4 un texte du type littéraire ou poétique®, plus
les éléments d’interprétabilité s’imposeront, et ceux d’intelligibilité s’efface-
ront : il n’est pas nécessaire de comprendre ce que veut dire « Aboli bibelot
d’inanité sonore » (Mallarmé) pour le traduire. Le comprendre et traduire
ce qu'on a compris serait méme en ['occurrence un gage de mauvaise traduc-
tion — réalité qu'une traductologie se réclamant de I"herméneutique devrait
tres sérieusement prendre en compte™.

4. Mises en Pratique

Parce que latraduction reste d’abord une pratique qui, dansle meilleur des cas,
peut profiter d'éclairages théoriques, il convient toujours de s'accompagner
d’exemples, destinés & mesurer le gain méthodologique que I'on peut atten-
dre. Pour des raisons matérielles, je me limiterai ici a un essai philosophique
et un texte publicitaire.

25 Mais celd vaut aussi largement pour un texte philosophique, voire historique ou
de sciences sociales, dans la mesure ot la modification de leur structure concep-
tuelle peut gravement affecter I'interprétation du texte lu en traduction.

26 Voir a ce propos mon étude « Grenzen und Méglichkeiten der (paepckeschen)
Hermeneutik », dans John Stanley, Brian O’Keeffe, Radegundis Stolze, Larisa
Cercel (éd.) : Cognition and Comprebension in Translational Hermeneutics,
Zetabooks, Bucarest, 2020, p. 395-428. (Actes du colloque organisé en 2016 a
Cologne par John Stanley sous le titre The Third Hermeneutics and Translation
Studies Symposium “Translational Hermeneutics as a Research Paradigm”, sous la
direction de Larisa Cercel).



Gynéalogie de la morale traductologique 169

a) Simone de Beauvoir : « On ne nait pas femme, on le devient »

Comment parler de « gynéalogie » sans évoquer Simone de Beauvoir et Le
deuxiéme sexe, publié en 1949 ? Je ne parlerai pas ici de la traduction alle-
mande indéfendable de ce titre : Das andere Geschlecht, que j’ai largement
analysée ailleurs. Je me concentre ici sur la phrase sans doute la plus célebre
de cet ouvrage : « On ne nait pas femme, on le devient », qui en ouvre le
deuxieme livre. Pas exactement toutefois : elle est précédée de deux citations
en exergue, I'une de Kierkegaard, I"autre de Sartre, ainsi formulée : [ Tu es]
« A moitié victime, a moitié¢ complice, comme tout le monde. » Beauvoir ne
le signale pas, mais il s’agit d’une citation de la pi¢ce de Sartre Les mains sales,
parue juste avant, en 1948.

Cet exergue est suivi d’un paragraphe introductif qui souligne que la
femme d’aujourd’hui est sur le point d’ébranler le mythe de la nature fémi-
nine, qu’'elle commence a mettre son indépendance en pratique, mais que
le prestige masculin regne encore et qu’il s’agit ici d’étudier le destin tradi-
tionnel de la femme afin de comprendre comment, malgré les pesanteurs du
passé, elle peut néanmoins se construire un avenir plus juste (ce qui fait droit
a la notion de liberté défendue par 'existentialisme).

La prise en compte de ce péritexte permet de comprendre que cette phrase
célebre présente en réalité trois strates sémantiques :

1. Il n’y a pas d’essence de la femme, mais la femme devient cette pseudo-es-
sence du fait de la domination patriarcale qui la lui impose de 'extérieur.

2. Il n’y a pas d’essence de la femme, mais la femme devient cette pseudo-es-
sence du fait de sa propre intériorisation de cette loi patriarcale.

3. Il n’y a pas d’essence de la femme, et donc on devient femme en se libérant

de la domination patriarcale telle qu’elle se manifeste dans les sens 1 et 2.
Fritz Montfort, traducteur du second livre, traduit ainsi : Man kommt nicht
als Frau zur Welt, man wird es”.

Cette traduction est non seulement maladroite dans sa derniére partie,
clle procede aussi sans aucune raison a un effacement métaphorisant du pro-
cessus de la naissance. Ursula Scheu® corrige ce dernier point, remplace le
« man » par un « wir » tout a fait justifié¢ (puisqu’il ne fait aucun doute
qu’il s’agit ici des femmes) et propose Wir werden nicht als Midchen geboren,
wir werden dazu gemacht. Ce faisant, elle se focalise sur le sexe biologique
(Madchen vs Junge), ce qui efface Iélément essentiel, le devenir femme par
I’éducation patriarcale, qu’elle réintroduit en force, de fagon unilatérale, par
sa version de la seconde partie.

27 Simone de Beauvoir, Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, Hambourg,
Rowohlt Verlag, 1951, cité ici d’apres I'édition de poche (rororo 6621), p. 265.

28 Elle en avait fait le titre de son ouvrage: Wir werden nicht als Midchen gebo-
ren — wir werden dazu gemacht: Zur friihkindlichen Erziebung in unserer
Gesellschaft, Frankfurt am Main, Fischer, 1977.



170 Philippe Forget

Plus récemment, Alice Schwarzer, elle, réintroduit certes la femme, mais
aussi la métaphorisation consacrée par Montfort ainsi que le « man » du
« on » pour proposer : Man kommt nicht als Frau zur Welt, man wird dazu
gemacht.”’

La reprise a I'identique de la forme verbale finale introduite par Ursula
Scheu montre qu’elle aussi ne retient que le sens 1.

Qu’un esprit militant détermine ces deux retraductions, on en a la preuve
a travers la position d’Irene Selle (originaire de RDA), qui rejette la traduc-
tion de Montfort comme « lapsus signifiant, correspondant a sa perception
masculine » et plaide pour que I'on se réfere exclusivement a la nouvelle tra-
duction, celle-ci étant « plus correcte puisque plus féministe.”’ »

Dans la logique du modele de fidélité présenté plus haut, la bonne tra-
duction sera celle qui maintient la possibilité de la triple lecture, méme si,
au début de I'exposé de Beauvoir, ¢’est le premier sens qui prédomine — mais
c’est aussi celui qu’elle veut contribuer a dépasser a travers le sens 3. - le sens
2. étant Iillustration du réle que jouent les femmes elles-mémes dans leur
asservissement, role dont elles doivent impérativement prendre conscience
afin de s’en libérer. On pourrait donc proposer : Wir werden nicht als Frau
geboren, wir werden zur Frau.

On voit que « intelligibilité » et « interprétabilité » sont ici coexten-
sives, et que le discours féministe, quelles que soient par ailleurs ses excel-
lentes raisons, reste un militantisme et réduit lui aussi le texte a I'idée qu’il
veut s’en faire.

Le militantisme féministe produit en effet ce que Rosemary Arrojo’
appelle « un nouveau type de traductions politiquement motivées, ainsi
qu’une réflexion sur la traduction et les roles sexuaux », ce qui « a incité
certaines traductrices a décrire leur pratique et leurs stratégies féministes,
par lesquelles elles subvertissent explicitement I'original lorsqu’il ne leur
convient pas ». Tout en admerttant cette pratique”, elle critique aussi ses
semblables en remarquant a juste titre qu'« elles semblent reproduire une
variante du méme scénario » (essentialiste-patriarcal-dominant), attitude
a laquelle elle reproche de « traite[r] I'original et les traductions différem-
ment » : pour Arrojo donc, |'égalité des sexes doit nécessairement déboucher
sur une stricte égalité de traitement entre traduction et original : comment

29 Sophie Beese (note 25), p. 99s.

30 Cf. Sophie Beese, op. cit., p. 100.

31 Rosemary Arrojo, « Fidelity and the Gendered Translation » in: 77R (Traduc-
tion, Termilogie, Rédaction), 7 (2), p. 147-163.

32 Parmi les positions qu’elle cite, celle de Susanne de Lotbini¢re-Harwood : « My
translation practice is a political activity aimed at making language speak for
women. So my signature on a translation means : this translation has used every
possible translation strategy to make the feminine visible in language. » (op. cit.
p. 156).



Gynéalogie de la morale traductologique 171

ne pas voir que cette position aussi impose I’idée que I'original comme la tra-
duction sont genrés, point commun surprenant avec les discours et pratiques
traductologiques d’orientation masculine. Le signal commun est I'arbitraire
infligé a I'original, considéré par le discours classique comme masculin-viril,
par des militantes féministes comme patriarcal-oppresseur et par Ladmiral
comme mirage séducteur (et donc par définition féminin).

Qu’il puisse ne rien étre de tout cela, mais simplement la référence aupres
de laquelle la traduction est endettée puisqu’elle n’existerait pas sans lui,
semble leur échapper également.

b) Le slogan Firestone

Méme si on a pu dire de la phrase de Beauvoir qu’elle érait le « slogan » du
féminisme™® (ce que sa complexité contredit), cela n’a évidemment rien a voir
avec I'approche qu’exige la traduction d’un authentique slogan publiciraire.

Dans la seconde partie des années 60, la marque de pneus Firestone langait
son nouveau modele en Allemagne™ a travers le slogan :

Fiichse fahren Firestone-Phoenix

La fonction du référent commercial est claire : il s’agit de suggérer par
I’identification a I'oiseau mythologique Phoenix que ce modele est pratique-
ment éternel, donc inusable (c’est en réalité un peu plus compliqué et « per-
vers » que cela, puisque I'image induit aussi la répétition de I'acte d’achat).
Mais le sens du slogan lui-méme est évident : I"automobiliste plus malin que
les autres (c’est ici le sens de la métaphore animale) ne pourra que « choi-
sir » ce produit et non un autre.

Comme pour un texte poétique, le traitement formel est ici décisif, mais
pour des raisons radicalement différentes : un poeme se défend tout seul, il
est sa forme. En d’autres termes : ce qu'on appelle le « contenu » est [élar-
gissement ou le prolongement de la forme, qui n’est donc plus le « conte-
nant » qu'elle est dans la conception antique (mais toujours a 'ceuvre) du
langage-outil. Le slogan publicitaire, lui, est enticrement soumis a une ins-
tance externe, que I'on peut peut définir comme I'optimisation de I'effet sur

33 Anita Jovanovic, La réception du Deuxi¢me sexe de Simone de Beauvoir en
Europe de [est : l'exemple de la Serbie. Mémoire présenté a la Faculté des études
supéricures de I" Université Laval (Québec), 2010, p. 66.

34 En 'absence (a ma connaissance) d’une campagne équivalente en France, et
compte tenu du décalage temporel (je n’ai découvert ce slogan qu’une dizaine
d’années plus tard, pour I'analyser dans mon texte d’introduction au séminaire
de traductologie que je dirigeais alors dans le cadre de I Université d’éeé de Hei-
delberg, en 1978), le commentaire qui suit ne prétend pas a autre chose qu’a
mettre en évidence différentes situations a prendre en compte dans la traduciton
de tels textes, dont précisément le moment méme ou il est traduit.



172 Philippe Forget

le consommateur potentiel destiné a produire ce quon appelle aujourd’hui
« la pulsion d’achat ». Pour ce faire, il use d’un schéma aussi simple qu’efh-
cace : la mise en relation du sujet (valorisé, puisque courtisé) avec le produit
au moyen d’un verbe de simple mise en relation par I'usage (fahren) qui par
sa neutralité rehausse les deux autres éléments.

L’ensemble est porté par une mise en forme rhétorique reposant sur une
allitération dont la fonction est de solidariser les trois éléments entre eux,
avec pour résultat recherché d’enchainer le consommateur au produit. La
traduction se doit donc de respecter ce principe. Le référent de marque res-
tant le méme, le maintien de Iallitération en fest inévitable. Deux solutions
sont donc possibles pour Fiichse : « finaud », ou « futé ». Et « futé » s’im-
pose finalement pour une raison aléatoire, mais contraignante : au moment
ol1 j"ai pris connaissance de ce slogan, I Etat frangais venait de lancer sa cam-
pagne « Bison futé » (1976). L'argument flatteur se double donc d’une
reconnaissance officielle ressentie comme objective, qui consacre la valeur du
produit comme incontestable - alors qu’il ne s’agit en 'occurrence que d’une
ressource d 'opportunité.

La vraie difficulté réside dans la traduction du verbe, laquelle est pourtant
essentielle. La simple reprise du sens, de « I'idée » dirait Ladmiral, détruirait
I'unité phonétique. La seule solution consiste ici a recourir au groupe verbal
« faire confiance a », qui a pour avantage formel de renforcer I'effet allitérant.

On m’objectera certes qu’il s’agit d'un glissement de sens, mais ceci repré-
sente ici un gain, la caution morale faisant partie intégrante de la rhétorique
publicitaire : elle permet de dissimuler 'acte d’achat et donc la référence
déplaisante a la dépense tout en construisant un contexte consensuel.

Le résultat final sera donc :

Les futés font confiance a Firestone Phoenix

Dernier point : les options retenues ont fait de ’énoncé un pur alexandrin,
ce qui en favorise la mémorisation par une oreille francaise, habituée a ce
geste mélodique classique.

Dans cet exemple, et uniquement parce qu’il s’agit d’un texte publici-
taire, |intelligibilité générale du propos conduit a une optimisation du cri-
tere d’interprétabilité, au-dela méme de ce que dit objectivement I'original,
mais toujours dans le sens d’un effet optimal sur le consommateur potentiel,
visée qui est au principe de ce type de texte™. On peut parler de la réalisation

35 Ilest intéressant de noter que Ladmiral conteste ici le terme de traduction : « Je
dirai que traduire un titre ou traduire de la publicité, ce n’est pas de la traduction
(stricto sensu), contrairement aux théses soutenues par certain(e)s » (p. 204). Si
Ladmiral n’explicite pas son point de vue, celui-ci reste transparent : la « vérité »
ne pouvant se partager, méme avec ceux qui adoptent le méme principe (privi-
légier le contexte d’arrivée), mais le réalise de fagon plus large (prise en compre
du destinataire), il lui faut distinguer entre deux ciblismes — dont seul le sien sera



Gynéalogie de la morale traductologique 173

(idéale) d’un signifié transcendental, tiche de toute traduction publicitaire,
alors que le texte et la traduction poétiques s’y soustraient par principe.

5. Comment définir le « sujet traduisant » ?

Arrivé a ce point, il serait paradoxal de continuer a définir le « sujet tra-
duisant » selon la perspective habituelle qui métaphorise et consacre une
hiérarchisation des sexes. Une nouvelle définition doit prendre en compte la
tension dans laquelle se constitue I'activité dudit sujet traduisant.

Comme la traduction suppose un texte et que le sujet traduisant n’exis-
terait pas sans l'original — qui n’est que le texte vu 4 partir de la traduc-
tion — dont il se nourrit, je propose de commencer par accepter I'idée qu’il
est, irréductiblement, un parasite, puisque le parasite est cet organisme qui se
nourrit d’un autre - ¢’est le sens étymologique exact de pardsitos (zapdairog).
Mais comme (idéalement) il ne lui nuit pas, mais lui donne une autre vie (le
Fortleben de Benjamin®), c’est un parasite productif et, partant, autre chose
qu’un simple parasite.

Il convient dés lors de lui adjoindre un adjectif qui d’une part rende compte
de la condition de ce Fortleben, et d’autre part exprime le rapport entre deux
langues qui est a l'origine de tout acte de traduire, puisque la langue tradui-
sante est amenée a composer avec la langue traduite sous la forme d’une ten-
sion et non d’un compromis (dont le but est de la réduire) : dans bien des
cas, le sujet traduisant se demandera en effet, et c’est la sa responsabilité bien
plus que sa « liberté », jusqu’ou il pourra « aller trop loin » (Cocteau) dans
I'accueil de la langue qu’il traduic”.

véritablement reconnu, pour les multiples raisons que nous avons vues. Il baptise
donc « ultra-ciblisme » 'autre visée, position qui est celle de Katharina Reiss,
que Ladmiral vise sans la nommer : « Die dominierende Rolle des Textempfin-
gers im Kommunikationsakt bestimmt die Ubersetzungsmethode » (Zextzyp
und Ubersetzungsmethode. Der operative Text, Kronberg/Ts, Scriptor Verlag,
1976, p. 87). On remarquera en outre que Ladmiral ne proceéde nullement
a ce distinguo 4 propos du sourcisme, qu'il importe de rejeter en bloc (pas de
hiérarchie dans I’hérésie), alors que celui-ci recouvre pourtant des pratiques
aux présupposés différents, incarnées selon Ladmiral lui-méme par les noms de
Meschonnic et de Berman.

36 Voir le commentaire serré (mais non dénué de coups de force, voulus ou non) de
Die Aufgabe des Ubersetzers que donne Antoine Berman dans L'ige de la traduc-
tion. « La tache du traducteur » de Walter Benjamin, un commentaire, Presses
Universitaires de Vincennes (PUV), Saint-Denis, 2008. Berman traduit Forz-
leben pas « vie continuée » (p.77) pour le distinguer de Uberleben (« survie » ).

37 Sans pouvoir entamer ici une critique du propos de Sartre, dont le substrat
théologique parait patent, on se contentera de suggérer qu’il existe chez lui une
confusion manifeste dans le rapport entre liberté et responsabilité.



174 Philippe Forget

C’est pourquoi j ai fini par me rendre a 'adjectif hospitalier. Nous sommes
bien, traducteurs ou traductrices, des parasites hospitaliers. Ce concept d’hos-
pitalité remplit en effet toutes les conditions qui importent ici : dans son
principe, il est inconditionnel (Derrida), c’est-a-dire ici qu’il accepte le texte
tel qu’il est et ne se précipite évidemment pas a le transformer en « idées »,
c’est-a-dire a le soumettre d’emblée aux caprices d’une psyché individuelle,
avec pour alibi cette notion si pauvre, et ici si déplacée, de « liberté ». Mais
nous savons aussi que |’hospitalité ne peut s’en tenir & ce principe® : si
Iéeranger s’installe chez moi comme chez lui, I"hospitalité n’a littéralement
plus lieu d’étre.

La traduction garde l'original sans le garder (et donc le perd aussi sans
le perdre), car elle n’est chez ¢lle, dans sa langue — c’est tout le paradoxe
fécond de I'hospitalité — qu’a la condition d’accueillir I'autre, aussi vrai
que je n’habite un chez-moi qu’a la condition de pouvoir dire 4 tout autre
« faites comme chez vous ! » par quoi je le reconnais comme autre, tout en lui
signifiant qu’il n’est pas pour autant autorisé a faire n’importe quoi. Comme
toute identité, mon identité de traducteur passe par (de) I'autre, et pour le
parasite hospitalier aussi il en va « d’une différence a soi ou d’une différence
d’avec s0i*” » — en principe le meilleur garant contre le dogmatisme, qui vit
de n’étre (ou de ne s’imaginer) que pur rapport a soi, et a qui il sufht pour
cette raison de se proclamer libre pour croire I'étre vraiment.

Ainsi se complexifie le rapport entre identité et altérité — entrelacs qui
releve de la co-appartenance d’une double dette insolvable, puisque le para-
site hospitalier a la fois se nourrit de I'autre et le nourrit, perspective au-dela
de la rationalité mais qui n’en est pas pour autant irrationnelle : autre fagon
de démontrer I’inanité des constructions simplement binaires dont se repait
tout dogmatisme.

38 Ce que Derrida savait fort bien, comme le montre entre autres textes et inter-
ventions Cosmaopolites de tous les pays, encore un effort ! (Paris, Galilée, 1997,
notamment p. 57s.), contrairement a ce que I'on a essayé de lui faire dire, y com-
pris Michel Agier (L étranger qui vient. Repenser [’hospitalité, Paris, Seuil, 2018,
p- 28s.), qui se référe pourtant au texte précité de Derrida.

39 Jacques Derrida, Apories, Paris, Galilée, 1996, p. 28.



	Gynéalogie de la morale traductologique

