
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2020)

Heft: 49: L'actif relationnel des langues, littératures et cultures = Das
Relationspotential von Sprachen, Literaturen und Kulturen = The
relational dynamics of languages, literatures and cultures

Artikel: Gynéalogie de la morale traductologique

Autor: Forget, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006355

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006355
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philippe Forget

Gynéalogie de la morale traductologique

Der Umgang mir dem Übersetzen lebt traditionellerweise von einem Reflexionsdefizit,

das sich weitgehend der Identifizierung mit zwei Grundpfeilern der
abendländischen Kultur verdankt: der Schöpfungsgeschichte und der Auffassung von
der Sprache als bloßem Medium bzw. Werkzeug. So bildet das Verhältnis zwischen

Original und Übersetzung das theologisch bedingte Mann/Frau-Modell und dessen

Wertvorstellungen nach. Konkretisiert wird diese ideologiekritische Diagnose
am Beispiel des Diskurses von Ladmiral, der beide Richtungen akzentverschiebend
radikalisiert und entsprechend positiv rezipiert wird. Anschließend wird der für
das Übersetzen zentrale Treue-Begriff kritisch überprüft und ein Alternativmodell
entwickelt, das an zwei deutlich unterschiedlichen Kurzbeispielen erprobt wird. Im
Schlussteil wird eine Definition der Übersetzeridentität herausgearbeitet, die auf
theologisch-metaphysische Implikationen verzichtet und die Übersetzertätigkeit
funktionsgerecht beschreiben soll.

Inscrire une réflexion sur la traduction dans le cadre conceptuel « Identité
et altérité1 » peut à la fois sembler aller de soi et mettre au jour des difficultés

insoupçonnées : d'une part, comment ne pas souscrire dans un premier
temps à l'idée que traduire, c'est précisément faire advenir l'identique dans

l'autre, voire comme autre Mais qu'en est-il d'autre part des rapports
supposés entre les deux termes, attendu que le « et » qui les relie ici aura
commencé par les dissocier

Un certain « ordre », que l'on peut rapidement identifier comme celui
de la métaphysique, voudrait en effet soumettre l'autre à l'identique qui, en

exprimant l'autosuffisance pérenne, domine « naturellement » l'ensemble
du champ pour déterminer du haut de son incontestable autorité les valeurs

qui lui sont nécessairement subordonnées. Cela se fait par exemple en
baptisant « environnement » la diversité (de plus en plus réduite) de la nature,
ce qui revient à organiser celle-ci autour de l'humain, identité illusoire qui
inverse les valeurs et décrète que le milieu dans lequel et dont il vit nefait que
1'« environner ».

N'allons pas croire que ces généralités soient déconnectées de notre sujet :

c'est bien selon la même logique que la traduction est stérilement affirmée

1 Version légèrement abrégée de la conférence donnée dans le cadre du Colloque
Identité et altérité : le même et l'autre en littérature (16 et 17 mai 2019) à

l'Université de Genève à l'occasion de la I4imc rencontre du Programme doctoral de

littérature générale et comparée.



154 Philippe Forget

« impossible2 », mais aussi que le faux proverbe « traduttore, traditore »
continue de hanter et de parasiter le discours traductologique : le traducteur
serait un traître parce qu'il serait incapable de rendre exactement, à l'identique

et donc sans reste, l'original qui lui est confié. La toute dernière édition
du classique ouvrage de Michael Oustinoff sur la traduction continue d'honorer

ce souverain poncif tout en laissant croire qu'il l'a dépassé3 - ce qui est

la méthode la plus sûre pour le laisser continuer d'entraver toute réflexion. Il
est pourtant facile de comprendre que pour trahir, il faut aussi avoir la
possibilité de ne pas trahir : si je ne peux que trahir, je ne trahis pas. Or, par le

simple mais irréductible passage d'une langue à une autre, le traducteur ne

peut que produire de l'autre et donc ne trahitpas. Mais le primat simpliste de

l'identique comme pur rapport à soi empêche d'accéder à ce raisonnement

simple. C'est une machine à ne pas réfléchir et donc à ne pas comprendre.
Nous en rencontrerons d'autres exemples en cours de route, certains très

programmés, d'autres plus inattendus.
La référence à l'altérité ne fait donc qu'enfoncer une porte ouverte : toute

traduction relève de l'altérité, toute traduction est transformation, évidence

que Benjamin puis Derrida se donnent la peine de souligner. Cependant le

terme est trop vague pour constituer une définition, et même la précision
derridienne, déjà ancienne, d'une « transformation réglée4 » reste
insuffisante, puisqu'elle suppose un mode de réglage, mais sans indiquer à partir

2 Tout en dépassant l'opposition stérile possible/impossible, je maintiens une tension

entre les deux termes, car c'est la seule voie qui permette de faire droit à la notion
de responsabilité An traducteur, que j'oppose ici en filigrane à celle de « liberté »,
laquelle ouvre à tous les arbitraires. La responsabilité ne relève pas d'une morale

(se conformer à un programme vertueux), mais d'une éthique (elle compte
toujours avec le risque de son autre : si je ne peux que être responsable, je ne suis pas

responsable). Autre point essentiel : une éthique « suppose que l'on s'interroge
sur les principes et qu'on en discute » (Jean Bernard, De la biologie à l'éthique.
Nouveaux Pouvoirs de la Science - Nouveaux Devoirs de l'Homme, Paris, Buchet/
Chastel, 1990, p. 31).

3 Michaël Ustinoff: La traduction, Paris, PUF, Coll. « Que sais-je », 2003, nouvelle

édition 2018. La quatrième de couverture évoque un « Au-delà de la formule
traduttore traditore », mais lorsqu'elle est discutée dans le corps du livre, c 'est pour
en faire une « attitude » valable parmi d'autres : « On peut aussi conclure à l'in-
traduisibilité relative des langues : traduire, c'est forcément trahir, pour reprendre

l'adage italien (sic) traduttore, traditore. » (p. 12).

4 « [...] à la notion de traduction, il faudra substituer une notion de transformation

: transformation réglée d'une langue par une autre, d'un texte par un autre »
(Jacques Derrida, Positions, Éditions de Minuit, Paris, 1972, p. 31). Sans prononcer

le mot, la suite de ce passage exclut l'identité : « Nous n'aurons et n'avons en

fait jamais eu affaire à quelque < transport > de signifiés purs que l'instrument - ou
le < véhicule > - signifiant laisserait vierge et inentamé, d'une langue à l'autre, ou à

l'intérieur d'une seule et même langue » [ibid.).



Gynéalogie de la morale traductologique 155

de quoi il opère. Je postule donc dès maintenant (ce qui engage d'emblée

toute une conception de la traduction) que cette transformation est toujours
endettée (plus ou moins, différemment et envers diverses instances à

déterminer selon le type de texte à traduire, mais endettée toujours). Pour cette
raison, ce qu'on appelle l'identité d'une traduction est toujours, et comme
toute identité, déterminée par (de) l'autre - ce qui inverse la hiérarchie
(re)connue et appelle à reconfigurer l'ensemble du champ.

1. Pour une lecture « gynéalogique »

On aura compris qu'une réorientation rigoureuse de la traduction, qui n'existe

pas en dehors d'une pratique, passe par une réévaluation des discours traduc-

tologiques qui l'englobent et l'engluent, ce qui nécessite de revenir en deçà des

fausses logiques et donc remonter à leur origine à la fois cachée et manifeste

(cachée parce que trop manifeste, induisant ainsi un effet d'évidence parfaitement

aveuglant). Ce qui signifie que nous aurons à en découdre avec des

idéologies5, dont une des principales ressources est de transformer des constructions
de l'esprit en données naturelles et donc apparemment incontestables.

Nous avons tous en mémoire l'idée que la traduction est une « servante6 »,
et on connaît la formule de Rosenzweig selon laquelle on ne peut servir deux
maîtres7, entendons par là deux langues, celle dite « de départ » et celle dite

« d'arrivée », cette posture induisant ensuite comme son corrélat obligé la

distinction ladmiralienne entre « sourciers » et « ciblistes » au seul avantage,

comme on le sait, de ces derniers8. Nous y reviendrons longuement.
Un personnage féminin donc, soumis à un maître : cette analogie n'est en

rien fortuite, elle rend nécessaire une gynéalogie du discours traductologique.

5 Je n'ai évidemment pas la faiblesse de croire que l'idéologie, c'est les autres (attitude

classique du dogmatisme < libéral >), comme on pourrait dire en parodiant
Sartre : toute non-pensée, mais aussi toute pensée est alimentée par de l'idéologie,
comprise ici comme le principe qui préside à la fois à une sélection de valeurs et à

leur mise en rapport.
6 On parle de même de sa « fonction ancillaire » (du latin ancilla servante).
7 C 'est le sens des deux phrases apodictiques qui ouvrent son célèbre texte de 1926

« Die Schrift und Luther » : « Übersetzen heisst zwei Herren dienen. Also kann

es niemand » (repris dans Das Problem des Übersetzens, herausgegeben von Hans

Joachim Störig, Wege der Forschung, Band VIII, Darmstadt, Wissenschafltiche

Buchgesellschaft, 1973, p. 194-222, citation p. 194). Il poursuit néanmoins en

posant que c'est précisément cette impossibilité qui en fait dans la pratique « la

tâche de chacun ».
8 Jean-René Ladmiral, Sourcier ou cibliste. Lesprofondeurs de la traduction, Paris, Les

Belles Lettres, 2014 (2eme éd. 2016). Afin d'éviter une inflation de notes, la pagination

des passages cités apparaîtra dans le texte.



156 Philippe Forget

Il y a une analogie frappante entre la traduction et - non pas le rapport
homme-femme, mais la lecture idéologique dominante de ce rapport. C 'est de

ce couple-là que j'annonce et amorce ici le divorce.
La traduction, c'est indéniable, est dépendante de l'original, sans lequel

elle ne serait pas. L'original est premier, fondateur, son identité est garantie

par son titre : l'original est unique. La traduction, elle, est seconde, dérivée,

plurielle, changeante, elle peut être fausse - catégorie exclue pour l'original.
Contrairement à l'original, elle peut toujours être remplacée. Nécessaire en

son principe, elle ne l'est jamais en tant que réalisation singulière.
Comment ne pas voir ici l'analogie frappante avec le rapport homme-

femme tel que nous en héritons par toute une tradition religieuse - prise de

conscience qui devrait suffire à considérer avec une prudence infinie tout
discours traductologique qui pactiserait avec quelque théologie. Car enfin, on
connaît l'histoire : l'homme premier et donc seul représentant de l'humanité,
la femme, dérivée directe de l'homme, expression de la volonté de l'homme,
irrémédiablement seconde par rapport à lui, selon le récit bien connu qui la

fait naître de la côte d'Adam comme d'autres naissaient de la cuisse ou de la

tête de Jupiter. Mais il n'est pas inintéressant de savoir que cette fable repose
sur une erreur de traduction : le terme traduit opportunément par « côte »
signifierait en réalité plutôt quelque chose comme « côté », le récit biblique
voudrait donc dire que la femme était au côté de l'homme représentante de

l'humanité toute entière. Ce n'est pas ce qui a été retenu.
Si les choses sont parties dans une autre direction, c'est que toute cette

histoire est elle-même prise dans une logique qui l'enveloppe totalement, une

théo-logique donc, et que l'on peut nommer lefondement binaire du monde.

Car à raisonner sur le monde à partir de Dieu, il ne peut en être autrement :

Dieu et l'homme, le ciel et la terre, le paradis et l'enfer, le bien et le mal,
l'homme et la femme, l'homme et l'animal... Et il n'est en rien abusifde penser

que ce quadrillage binaire du réel est la forme à la fois la plus simple (et

pour cette raison aussi la plus insidieuse) de la récupération de la toute-puissance

divine par l'homme, c'est-à-dire - bien entendu - le masculin. Raison

qui explique que les chantres de ce mode de non-pensée sont aussi ceux qui
confondent connaissance et pouvoir.

Mais ce mode ne serait pas aussi insidieusement efficace s'il n'était lui-
même l'émanation ou le prolongement d'une matrice qui remonte aux
origines de notre pensée, et donc à la métaphysique grecque, qui semble avoir

imposé le mode de réflexion binaire qui est si souvent le nôtre, à partir de

couples comme vérité/erreur, vérité/illusion, lumière/ombre, philosophe/
sophiste, âme/corps, esprit/matière, parole/écriture et plus couramment sens/

forme ou encore propre/figuré.
Comme tout schéma binaire, il impose une hiérarchie (le premier terme

nommé étant le pôle positif, et l'autre mécaniquement le pôle négatif) : c'est
dans cet « ordre » que vient s'insérer le couple théologique « homme/



Gynéalogie de la morale traductologique 157

femme » tel que je viens de le rappeler. Cette prolongation de la philosophie
grecque dans la théologie ne saurait nous étonner : souvenons-nous plutôt
du mot de Nietzsche selon lequel le christianisme n'est qu'un « platonisme

pour le peuple9 ».
Attachons-nous maintenant à décrire les effets généraux d'une telle

perspective sur le discours traductologique et donc sur la pratique de la

traduction, car toute pratique, qu'elle en soit consciente ou non, renvoie à ses

préalables, donnée sans laquelle aucun raisonnement, bon ou mauvais, n'est

possible - en d'autres termes : il n'y a pas de pratique ex nihilo.
Nous avons affaire ici à ce que nous pouvons appeler une injonction binaire.

Cette injonction n'est pas simple, elle est simpliste : elle crée deux camps,
dont l'un est forcément considéré comme bon, et l'autre mauvais. Dans la

logique des affrontements intellectuels, cela signifie la vérité contre l'erreur,
et les tenants de cette option (qui est pour eux une évidence, donc une nécessité)

se font sans surprise les défenseurs inconditionnels de ce qu'ils
considèrent comme la vérité. La vérité n'est pas ce qu'ils cherchent, mais ce qu'ils
prétendent représenter, avec pour corollaire le slogan-type de l'injonction
binaire : « Qui n'est pas avec moi est contre moi » (dont nous savons qu'il
est à l'origine un slogan religieux). L'autre est sommé de choisir son camp,
mais en réalité il n'y a pas choix, puisque décider de ne pas suivre la logique
de l'injonction binaire revient à se situer dans l'erreur et donc à se voir
définitivement condamner. Cette injonction n'imagine pas que l'on puisse faire un
autre « choix » que le sien, puisque lui-même n'en est pas un. Elle ne connaît

que le passage en force, et l'argumentation raisonnable, qui a le pouvoir de la

démasquer, n'a aucune prise sur elle. Se posant à l'avance comme « rationnelle

», elle procède en réalité à des simulacres de raisonnements dont il
est assez facile de montrer qu'il s'agit deparalogismes, c'est-à-dire de propos
qui ont l'apparence de la logique, mais reposent en réalité sur des préalables
faux. Concrètement, il s'agit de déterminer la valeur d'un « objet » puis de

constater que cette valeur est bien celle que l'on pensait et enfin d'en tirer
toutes les conséquences favorables à cette fausse logique.

Diviser le monde en « hommes » et « femmes » sur un mode
hiérarchique relève entièrement de cette pratique du paralogisme, c'est même sans

doute le plus fameux et en tout cas celui qui aura eu le plus de conséquences :

l'homme se pose fallacieusement (et avec l'opportune complicité de Dieu
lui-même, dont on ne doute pas qu'il a choisi son camp) comme originairement

unique, ce qui lui permet de déterminer la femme comme seconde,

9 « [...] denn Christentum ist Piatonismus fürs < Volk > » (Jenseits von Gut und
Böse, Vorrede, dans Friedrich Nietzsche, Werke in sechs Bänden, herausgegeben

von Karl Schlechta, Vierter Band, München-Wien, Carl Hanser Verlag [ 1980],

p. 566).



158 Philippe Forget

donc non originaire et donc inférieure, ce qui autorise à interpréter sa

soumission comme une donnée de nature10.

Et de fait, soumettre la traduction à la force de ce discours revient à lui donner

les apparences d'une vérité de nature, d'où par exemple le recours acritique
à l'image de la « servante » ou au concept de « fonction ancillaire » - au

point de s'aveugler sur le fait pourtant peu contestable qu'un tel statut n'a rien
de naturel, mais est de part en part une construction sociale. C 'est de ce même

espace idéologique que découle la tendance à décrire l'activité traduisante à

travers des catégories morales, c'est-à-dire à partir de valeurs constituées et
consensuelles, de sorte que toute réflexion peut en être exclue, et on ne s'étonnera

plus que celles qui la définissent de la façon la plus insistante - « effacement

», « modestie », « humilité » - soient aussi les qualités à travers
lesquelles on « reconnaît » régulièrement la nature même de la femme.

L'efficacité du mécanisme binaire qui produit cette illusion de nature
(en réalité donc, une contrevérité théologique) s'explique de deux façons :

d'abord, sur un plan général, le binarisme a gagné d'avance car il justifie de

fait qu'on ne sorte pas de ce qu'on appelait naguère « paresse intellectuelle »
et aujourd'hui « zone de confort ». De façon plus précise, il a gagné d'avance

du fait même qu'il ne laisse aucune chance à une exigence opposée à l'indigence

qui leformate et qu 'il ne peut donc que reproduire. C 'est une machine à

ne pas penser qui, pour cette raison même, ne connaît que la violence, mais

ne reconnaît jamais la sienne (puisque ressentie comme vérité d'évidence) :

il ne perçoit comme violents que les discours qui ont la prétention de ne pas
reconnaître sa vérité comme la vérité, et feint de ne pas comprendre cette
violence qu'on lui imposerait - ce qui lui permet mécaniquement de se poser
en victime pacifique.

2. Un « cas » traductologique exemplaire

On m'opposera peut-être qu'il n'existe pas de discours traductologique
aussi problématique. Cette objection tombe pourtant à la lecture du dernier

ouvrage de Jean-René Ladmiral, Sourcier ou cibliste (voir note 8), qui
présente l'avantage de regrouper des écrits remontant pour certains aux années

10 Sur ce point comme sur d'autres, voir maintenant aussi l'ouvrage d'Olivia
Gazalé : Le mythe de la virilité. Un piège pour les deux sexes, Paris, Robert Laf-

font, 2017 : « Le mythe de la virilité n'est pas un discours parmi d'autres. C'est

un discours fondateur, qui a posé le principe de supériorité masculine et théorisé

un système de domination - le système viriarcal -, qui n'a pas seulement postulé

l'infériorité ontologique des femmes et de tout ce qui leur était corrélé (à

commencer par l'effémination), mais aussi la supériorité du vir sur l'autre homme

(l'étranger, le sous-homme), sur l'animal et sur la nature » (p. 409s., les termes en

italiques sont de O. G.).



Gynéalogie de la morale traductologique 159

80, recouvrant ainsi l'ensemble d'un discours largement reconnu dans le

domaine francophone.

a) Jalons d'un discours-circuit

S'il faut commencer par définir rapidement les notions de « sourcier » et
de « cibliste », je dirai que, pour Ladmiral, le premier se laisse subjuguer par
l'original, tandis que le second le « naturalise » en l'adaptant strictement
à la langue d'arrivée. Être cibliste, c'est en effet « mobilisfer] les ressources

spécifiques de la langue-cible » (p. 30). Dès lors que, même s'il s'agit d'une

pratique qui détermine ses décisions à partir des singularités de l'original
(pratique sourcière donc), il s'agit de « faire affleurer du français possible

qui était pour ainsi dire en attente d'exister » (p. 197), « on est déjà dans
la logique cibliste » {ibid.), ce qui permet à Ladmiral de ressasser que « les

sourciers n'ont jamais raison que pour des raisons ciblistes » {ibid). Ce

qui signifie très exactement que 1. les sourciers n'ont jamais raison, et 2. les

ciblistes ont toujours raison. Mais cela veut dire aussi que, poussée dans ses

dernières (in)conséquences, cette position qui permet de s'assurer d'emblée
la maîtrise du champ avant de le redécouper pour déterminer définitivement
où se situe la « vérité », finit par conclure paradoxalement que plus on est

sourcier, plus on est cibliste.
La position de Ladmiral est donc bien arrêtée, à défaut d'être claire : on

ne peut être que cibliste. Pour lui, il y a bien deux camps irréconciliables, qu'il
définit comme « l'illusion littéraliste » d'un côté [le sourcisme], la «
rationalité cibliste » de l'autre (p. 103). Cette rationalité est présentée partout
comme la « vérité11 », tandis que l'autre camp est rejeté à partir de concepts
religieux : il y a tout simplement une « hérésie sourcière » (p. 112) opposée
à « l'orthodoxie cibliste » (p. 212). Cette hérésie serait un « déni du principe

de réalité et du principe de raison » (p. 66), ce qui implique que l'autre

camp, lui, procède bien de ces deux principes positifs.
En posant le débat en ces termes, Ladmiral s'épargne toute critique et

élude tout débat, puisque la vérité religieuse n'est pas attaquable sur la base

de preuves raisonnables12. Il continue donc de dérouler son discours méca-

11 « En somme : je me contente d'énoncer la vérité » Une « vérité » identifiée
ici au « simple bon sens » et aux « évidences de la pratique et de la réalité »
(p. 214), autrement dit au degré zéro de la réflexion argumentée. Dans ce

discours de part en part soumis à un idéalisme métaphysico-religieux, l'évidence
affirmée a valeur de révélation.

12 Nietzsche, encore, favorise la compréhension quand il rappelle que les religions,
différant en cela aussi des sciences, puisent leur force dans le fait de s'identifier
à des « critères » {Maßstäbe), d'être ontologiquement « mesure des valeurs »
{Wertmesser). (« Wissenschaft und Weisheit im Kampfe » dans Friedrich



160 Philippe Forget

nique et accuse l'adversaire (incarné principalement par Henri Meschonnic)
d'avoir une « propension à l'anathème » (p. 264). Je me dois de dire ici que
je n'ai pour ma part jamais rien lu chez Meschonnic qui puisse soutenir cette
accusation ; le discours de Meschonnic est certes tranché, on peut ne pas être
d'accord avec lui sur tout, mais il faut lui reconnaître une acuité idéologique
certaine, ce qui, précisément, évite de recourir à « l'anathème », terme dont
il n'est pas inutile de rappeler qu'il désigne une « sentence d'excommunication

» et concerne donc a priori toute « hérésie13 ».
Un mot d'abord sur la « rationalité » (il est même précisé « rationalité

classique », p. 220) qui serait au principe de la pensée ladmiralienne : il se

trouve que c'est précisément la valeur-phare du monde moderne techni-
co-capitaliste. Si elle mime la raison, elle n'est pas loin d'être son contraire.
Elle prétend décider, mais se soumet en réalité aux valeurs dominantes de ce

système, qui se présente comme le tout : efficacité, rentabilité, utilitarisme.
Elle est ainsi par avance adaptée au système qu'elle prétend conduire, mais

qui en réalité la manipule - elle est ce qu'on appelle son « idiot utile ». Elle
n'est finalement que brutalité au service de la force, et donc imperméable
à toute mise en relation, à toute logique qui ne la confortent pas14. Elle ne
connaît que le fantasme de raison qu'elle pose pour s'imposer et ressasse

comme vérité incontestable, car la répétition est son seul argument.
Ladmiral pose une définition du traducteur qui se situe dans l'exacte

logique de ce discours : « [...] le traducteur est un décideur » (p. 12). Dans

sa brièveté apodictique, elle pose un certain nombre de questions : outre la

référence marquée au monde de l'entreprise (raison pour laquelle sans doute
il se dit au masculin, à l'inverse des traits qui le définissent traditionnellement),

elle ne décrit qu'un seul aspect, en quelque sorte terminal, du
travail de traduction, lequel est conditionné par tous les autres. Mais surtout,
Ladmiral la fait précéder d'une prothèse qui se veut philosophique, sous

l'autorité, à plusieurs titres inattendue, de Jean-Paul Sartre15. En effet, le

Nietzsche, Werke in sechs Bänden, herausgegeben von Karl Schlechta, Fünfter
Band, München-Wien, Carl Hanser Verlag [1980], p. 343).

13 Meschonnic avait d'emblée anticipé ce genre de procès en sourcellerie : « La cri¬

tique se fait ici non à partir d'une vérité ou d'un savoir, mais par une recherche
de la dialectique. Elle n'est pas une inquisition. Elle est une pratique théorique »
{Pour la poétique II. Épistémologie de l'écriture, poétique de la traduction, Paris,

Gallimard, 1973, p. 454).
14 On peut maintenant lire avec profit l'exposé de Pascal Chabot dans Exister, résister.

Ce qui dépend de nous, Paris, PUF, 2017, et en rapport avec mon propos ce qu' il dit
du « moi systémique » (adapté au système) et des « ultraforces » disproportionnées

qui travaillent à une mutation des psychismes comme des sociétés.

15 Ailleurs en effet, Sartre est présenté comme un représentant direct du camp
ennemi, assimilant « cette fascination pour la rhétorique de l'erreur » au

« triomphe contemporain de l'idéologie (sic) : il n'est pas si loin le temps où



Gynéalogie de la morale traductologique 161

« Condamné à être libre » qui précède (mais se veut partie intégrante de

la définition) renvoie à l'essai L'existentialisme est un humanisme (1946).
Il a ici pour avantage d'imposer une liberté qui ne sera jamais discutée : je
suis libre, donc je « décide » comme je veux. Le cercle est aussi parfait que
vicieux, et la réflexion comme le traducteur n'y trouvent guère leur compte.
Là encore, substrat théologique, masqué pour l'occasion (le « libre arbitre »
est une invention biblique), et là encore, Nietzsche pourrait nous aider à

nous déniaiser16.

Plus loin, Ladmiral donne une définition de la liberté : « La liberté n'est

pas une absence de contraintes, mais plutôt la gestion des contraintes »
(p. 136). Dont acte Mais pourquoi dès lors s'évertue-t-il, comme nous le

verrons plus loin, à se débarrasser des contraintes que peut imposer l'original,

et ce dans un discours dont nous avons déjà clairement perçu qu'il peine
quelque peu à se soumettre à celles d'une discursivité rationnelle Cela fait
partie des nombreuses contradictions de ce discours, pourtant explicitement
et implicitement posé comme « rationnel » et, à ce titre, soumis au principe
de raison (suffisante) et de non contradiction17.

Pourtant Ladmiral, qui n'en est donc pas à un renversement paradoxal
près, présente la rationalité du discours traductologique comme « fragile »,
ce qui justifie à ses yeux qu'il soit défendu avec la dernière énergie contre les

dangers qui le cernent de toutes parts :

Il faudra se garder de laisser contaminer la rationalité déjà fragile du discours

traductologique par des effets de mode et notamment, surtout, par les différents

visages que nous présentent les idéologies en vogue (et qui nous viennent

d'excellents esprits nous expliquaient qu'il était préférable de se tromper avec

Sartre que d'avoir raison avec Aron » (p. 220). Quand on est, avec Sartre,

« condamné à être libre », nul besoin d'argumenter : Sartre est autorité ou
ennemi au gré des besoins.

16 Voir le § 110 déjà cité (note 5) sur l'Origine de la connaissance Ursprung der

Erkenntnis) : « Der Intellekt hat ungeheure Zeitstrecken hindurch nichts als

Irrtümer erzeugt ; [...] Solche irrtümliche Glaubenssätze, die immer weiter
vererbt und endlich fast zum menschlichen Art- und Grundbestand wurden,
sind zum Beispiel diese: daß es dauernde Dinge gebe, daß es gleiche Dinge gebe,

daß es Dinge, Stoffe, Körper gebe, daß ein Ding das sei, als was es erscheine, daß

unser Wollen frei sei, daß was für mich gut ist, auch an und für sich gut sei. » (.op.

cit. p. 116-117).
17 « Il y a aussi une mauvaise raison à l'incohérence etàlaconfusionde certains dis¬

cours : c'est la désinvolture intellectuelle de certains, le manque de sérieux, quand
ce n'est pas un déficit de rationalité sans parler de la mauvaise foi... » (« Jean-
René Ladmiral - une anthropologie interdisciplinaire de la traduction », propos
recueillis par Jane Elisabeth Wilhelm, META LVII, 3, 2012, p. 552). Quant à

la « contradiction », il ajoute que « c'est quand même un état immature de la

réflexion » (ibid.), mais cela ne vaut encore une fois que pour les autres.



162 Philippe Forget

généralement d'outre-Atlantique) comme le post-colonialisme, le féminisme,

et diverses moutures ethno-culturalistes ou autre d'une logique irrationnelle
du ressentiment dont, au demeurant, les motivations sont très largement
imaginaires le plus souvent, (p. 49s., je souligne)

Il aurait certes été étonnant que Ladmiral se fasse le défenseur du féminisme.
Mais ce qui est extraordinaire, c'est ce renversement qu'il affirme avec l'assurance

de celui qui ne peut qu'avoir raison : c'est la rationalité qui est «
fragile » et qu'il faut donc défendre contre « les idéologies en vogue » - topos
très classique qui rejette ce qui est considéré comme fugace (ce que sont par
définition les modes, phénomène par ailleurs pathogène, puisque «
contaminant ») du haut d'une autorité pérenne (pérenne parce que autorité, autorité

parce que pérenne) : ou comment accommoder « l'altérité » à une
certaine sauce de « l'identité », ici cette idéologie éternelle appelée religion ou
théologie, mais qui aux yeux de Ladmiral n'a rien d'idéologique, puisqu'elle
relève de la pure « vérité ». Pour preuve, son livre appelle de ses vœux une

« théologie de la traduction », ce qui démontre qu'il ignore à quel point il
est déjà dedans, et donc où il se trouve. Nous sommes aux antipodes de toute
exigence rationnelle, même modeste.

b) Et Ladmiral (re)créa l'in-femme

Puisque j'ai postulé ici la nécessité d'unegynéalogie, insistons un peu sur la

figure de la femme : mise à part « une Judith Butler » guère connue pour ses

positions traductologiques, mais que Ladmiral renvoie dans les cordes avec

tout le mépris donc il est capable (p. 35), elle semble bien absente de son
discours. Or ce point est capital : s'il en est ainsi, cela invalide mon hypothèse
de départ, qui postule l'efficace généralisée d'une matrice théologico-idéo-
logique dans laquelle la femme joue un rôle d'autant plus déterminant qu'il
est réprimé.

Revenons ici au cœur du propos de Ladmiral, ce qu'il dit de « l'erreur »
littéraliste dans laquelle tomberaient tous ceux qui ne sont pas d'accord avec

lui : alors que la vérité brille par l'évidence de sa simplicité (verum index sui),
l'erreur est plus complexe, voire « un peu perverse » (p. 213) car elle doit
parcourir les détours de tout un « discours contra-factuel » (p. 220). Du

coup, elle a des beautés qui sont faites pour séduire l'esprit (se non è vero è ben

trovato), lequel est toujours prêt à « succomber aux charmes chatoyants de

la tentation » (p. 213). C'est précisément ici que Ladmiral enchaîne sur les

prétendus « anathèmes » de Meschonnic.

On ne peut s'y tromper : cette description de l'erreur s'ajointe
parfaitement à l'image de la femme que véhicule notre tradition religieuse. La
femme est en réalité bien présente dans le discours de Ladmiral, non comme



Gynéalogie de la morale traductologique 163

métaphore de la traduction en général, mais (manichéisme oblige) du seul

camp adverse, à qui il n'hésite pas à l'identifier nommément : il est en effet

question, dans la continuité de la citation précédente, de « la fascination »
qu'exercent « les formules d'un Henri Meschonnic [...] » {ibid), ici travesti
en proxénète des idées, proposant une marchandise infâme au traducteur
intellectuellement trop faible pour se demander « comment ne pas être
cibliste », et s'excluant ainsi lui-même du cercle de la moralité objective.

Et on peut continuer ainsi, le même programme se déroule
imperturbablement : ici, c'est « la propension à succomber à la tentation de céder à

la séduction qu'exercent les beautés de l'hérésie » (p. 220). Là, se sont les

« trompeuses facilités du mot-à-mot » (p. 247) censées nous rappeler et
Meschonnic, et la femme, tout cela relevant d'une « tentation de la régression

sourcière » (p. 113 et autres). Le slogan, simple et évident, est désormais

tout trouvé : l'homme progresse, la femme régresse.

c) Être ou ne pas être (traductologue)

Curieux de voir comment Ladmiral décrit sa propre pratique, j'ai lu avec
intérêt ce qu'il dit lui-même de sa retraduction de L'Analytique du Beau de

Kant : « Quand je traduis Kant, je ne traduis pas de l'allemand : je traduis
du Kant » (p. 208). Lisant cette phrase qui met aux prises la langue dans sa

généralité et sa réalisation à travers un individu, un traductologue s'attendra
ici peut-être à une discussion des thèses traductologiques et herméneutiques
de Schleiermacher18. Mais il n'en est rien. Cela veut dire en réalité,
conformément au principe selon lequel « on ne traduit pas les mots, on traduit les

idées19 », que ce sont bien ici des idées, en l'occurrence les idées de Kant,
qui doivent être traduites, et en rien son style. Ladmiral poursuit : « [...] j'ai
voulu donner une Analytique du Beau qui fût belle. Je dirais que c'était la

moindre des choses » {ibid).
On a bien lu : puisque ce texte traite du Beau (dans la langue de Kant), il

fallait aussi que la langue de la traduction fût belle - et donc qu'elle corrige
profondément le style de Kant (qui, dans cette logique, n'est pas « Kant » :

le philosophe Kant existe de façon totalement détachée de la langue des

textes qui font de lui un philosophe). Ladmiral a donc « laissé tomber [...]

18 Des différentes méthodes du traduire et autres textes (bilingue allemand/français).
Traduit par Antoine Berman et Christian Berner, Points Essais, Paris Seuil),
1999.

19 Ladmiral cite ici (p. 139) « le regretté Daniel Moskowitz », sans rappeler que
celui-ci était un traducteur technique, ce qui, dans sa logique, est en effet inutile,
puisque Ladmiral avait déjà universalisé ce principe, par exemple p. 13s. (voir
aussi les deux notes qui suivent).



164 Philippe Forget

la rhétorique de textes pesamment redondants et < architectoniques > dont
semblent se complaire à user la plupart des auteurs d'outre-Rhin ». Et encore :

« J'ai allégé la confusion répétitive de certains paragraphes de ce texte pourtant

fondamental », ce qui lui permet de se mirer dans le résultat : « Au bout
du compte, au terme d'un gros travail d'écriture (et de lecture), je me flatte
d'avoir donné au public une < Analytique du Beau > qui se puisse lire » (ibid.),
public qui ne peut que lui être reconnaissant de ce travail, car contrairement à

Ladmiral « Kant [...] n'est pas un styliste, tant s'en faut » (p. 209).
On aura beau dire : le cliché d'évidence (la plupart des écrivains allemands

sont lourds et écrivent mal) dissimule une profonde cohérence, qui est celle

d'un programme se déroulant sans à-coup, puisque mécanique (et donc sans
la moindre « décision », si on considère le sens des mots). Ce programme se

nourrit de l'occultation des contraintes que pourrait exercer l'original dans

une conception encore classique de la traduction, et la forme donnée au texte
traduit relève encore d'une idée, celle du Beau dont traite le texte à traduire.
Cette grossière confusion entre sujet et forme, imposée au nom de l'évidence

qu'elle est censée être (c'est tout le sens de la formule « c'était la moindre des

choses ») porte à s'interroger sur le style qu'il conviendrait selon Ladmiral
de donner à la traduction d'un texte décrivant par exemple le retraitement du
fumier en milieu agricole20.

Un tel évitement de la référence qu'est le texte original (toute autre
attitude étant rejetée comme soumission littéraliste, voire comme mot-à-mot
obtus) demande que l'on s'intéresse de façon concrète au traitement que
Ladmiral lui fait subir. Il nous en donne l'occasion à travers son commentaire
de traduction d'une des plus célèbres formules de la littérature mondiale : le

« To be or not to be / That is the question » du monologue d'Hamlet.
Ladmiral conteste la validité de la traduction consacrée, soit : « Être ou ne pas
être, telle est la question. » Sur quoi se fonde cette mise en cause Un simple

jugement subjectif : en effet, il se dit « conquis par l'équivalent qu'a proposé
Gérard Robitaille », à savoir : « Tout est là ». Selon lui, cette formule est

parfaite. On voudrait l'avoir trouvée [...] je suis jaloux [...] C'est exactement

ça. C 'est mieux en français On croirait que Shakespeare a traduit du français ;

on serait tenté de dire qu'il pensait < tout est là > quand il a écrit (ce qu'il a

écrit) : < that is the question >. (p. 211)

On le voit : rien d'argumenté, la solution ne souffre aucune critique, au point
que s'enclenche ici une fiction qui montre d abord que la « tentation »
de consacrer l'erreur habite bien Ladmiral, puisque tout se passe comme si

20 Plus encore que le caractère étrange de l'argument que j'évoque ici en souriant, il
faut souligner que la « beauté » n'est pas ici l'attribut habituel duféminin, dont
nous avons vu ce que Ladmiral en fait, mais bien celui de « l'idée », donc, dans

son schéma idéologique, du masculin.



Gynéalogie de la morale traductologique 165

Shakespeare pensait en français avant d'écrire, et qu'en plus, il connaissait
déjà la traduction « parfaite », que Ladmiral adoube donc sans réserve

(puisque c'est son jugement, sinon son choix).
Que cette position relève ou non de la « rationalité » défendue par

Ladmiral, elle est démentie par la pratique que Ladmiral ne défend pas moins :

outre que personne à part lui n'est choqué par la plate insuffisance de la
traduction consacrée, je me souviens d'un reportage sur la propagande publicitaire

des années 30 aux USA, où apparaissait le slogan : « To smoke or not
to smoke » Le sous-titre français indiquait bien : « Fumer ou ne pas fumer,
telle est la question » - soit la traduction classique, qui a au moins le mérite
de maintenir explicitement la référence voulue au vers shakespearien.

Il n'est certes pas interdit de se demander si cette traduction canonique
est bien la meilleure. Mais il faut le faire en argumentant autrement que par
le fantasme, et donc en se référant au texte. Et là, il faut bien reconnaître

que le « tout est là » de Gérard Robitaille tombe à plat : il détruit tout le

rythme du passage, tout l'équilibre entre ses deux parties, et fait disparaître
la référence, essentielle, à la notion de question. Une autre traduction possible
serait : « Être ou ne pas être, voilà la question », ou encore : « Être ou ne pas
être, c'est toute la question ». Tout ce qui fait la formule shakespearienne est

ici préservé et rendu. Comme dirait l'autre, mais dans un autre sens : Tout
est là

Pour procéder ainsi, il faut admettre mon hypothèse de départ : que la

traduction est une transformation endettée et qu'il lui faut donc s'acquitter
au mieux de cette dette, et non la balayer d'un revers de langue. Ladmiral,
lui, croit décider (s'identifiant à une tradition qui le guide pesamment) que
dans tous les cas on « ne traduit pas des mots, mais des idées » (et on a vu
avec quelle facilité il fait endosser les siennes à Shakespeare lui-même). Cette

perspective présente de multiples avantages : d'abord, elle se coule dans un
moule idéologique qui répète depuis plus de deux mille ans que le langage
n'est qu'un « outil » (le mot et l'idée sont repris par Ladmiral, entre autre

p. 209, note) et trouvera donc un écho favorable chez tous ceux qui préfèrent
comme lui se laisser porter par les préjugés au lieu de les affronter - tout en

revendiquant leur liberté d'autant plus bruyamment qu'ils se condamnent à

n'en pas faire usage.
Et ensuite, nécessairement, elle rend inutile toute théorie du texte, laquelle

contredirait aussitôt cette vieillerie selon laquelle un texte ne fait que
véhiculer des idées qui existent en dehors de lui. Ce qui ne l'empêche nullement
de se poser en théoricien, bien au contraire : il serait l'auteur d'une théorie

pour la simple raison que celle-ci serait générale21, comme si ce faux critère
(on connaît des théories restreintes qui ont fait date) l'emportait sur celui de

21 « Sans pouvoir développer ici l'argumentation, je poserai en principe qu'une
théorie doit s'appliquer à l'ensemble » (p. 62).



166 Philippe Forget

l'adéquation entre la théorie et son objet - autre façon de nier le réel au profit
d'une construction qu'il ne maîtrise nullement. Ladmiral définit le texte a

priori selon sa convenance et impose cette décision à l'ensemble du champ :

pour cela, il faut et il suffit de croire (c'est tout l'intérêt de « la profession de

foi cibliste », p. 267) que tous les textes, du mode d'emploi au texte philosophique

en passant par la littérature, la poésie, la recette de cuisine et le slogan

publicitaire, fonctionnent de la même façon, puisqu'ils ne sont tous que les

contenants d'idées qui existent en dehors de leur formulation22, avec pour
corollaire obligé le fantasme d'une traduction « transparente » (p. 268).
Pour le dire avec les mots de Derrida, que Ladmiral ose compter, avec un
aplomb sans limites, au nombre de ses maîtres23, alors que celui-ci n'aura
cessé de « déconstruire » l'idéologie « phallogocentrique » dont le

discours de Ladmiral n'est qu'une énième et caricaturale mouture, cette «
tranquille assurance qui saute par-dessus le texte vers son contenu présumé, du
côté du pur signifié24 ».

Des coups de force qui constituent le discours ladmiralien, on dira qu'ils
se situent bien dans la vieille hiérarchie théologico-idéologique « masculin

positif vs féminin négatif » - nous savons maintenant pourquoi il ne peut
en être autrement - mais il faut aussi reconnaître (c'est son intérêt, sinon sa

force) qu'il en renouvelle largement le principe de distribution. Alors que le

discours traditionnel reproduit le schéma d'ensemble en faisant de l'original
le pôle premier, unique et stable qui correspond au masculin, auquel s'ajointe
logiquement etpratiquement le pôle second, secondaire, pluriel et donc rem-
plaçable que sont la traduction et le traducteur (automatiquement féminisés),

la dissolution de l'original que nous avons constatée chez Ladmiral est à

lafois la cause et l'effet d'un nouveau renversement : chez lui, c'est l'ensemble
du champ qui est dominé-balisé par le principe masculin (rationalité, esprit,
« décideur » etc.), et le féminin n'apparaît que comme mirage séducteur,

dangereux, illusoire et trompeur, qui prétend - erreur ou folie - incarner un
original a priori dissout et donc sans existence réelle : exit la femme.

22 Nouvelle contradiction : Ladmiral admet (rhétoriquement) qu'un texte litté¬

raire construit son sens (« il n'y a en littérature d'autre réalité que le langage »,
p. 13s.), mais cela n'ébranle en rien sa conviction que sa « théorie » s'applique à

« l'ensemble », et donc aussi au texte littéraire.
23 « J'ai le privilège d'avoir été l'élève de Gaston Bachelard, de Jean-François

Lyotard et de Jacques Derrida, de Raymond Aron et de Claude Lévi-Strauss, et

surtout de Paul Ricoeur, entre autres penseurs » (« Jean-René Ladmiral - une

anthropologie interdisciplinaire de la traduction », propos recueillis par Jane

Elisabeth Wilhelm, META LVII, 3, 2012, p. 548).
24 Jacques Derrida, De la grammatologie, Paris, Les éditions de Minuit, 1967,

p. 228.



Gynéalogie de la morale traductologique 167

3. Pour une nouvelle définition de la fidélité

Comme on l'a vu, l'horizon idéologique qui oriente la plus grande partie du
discours traductologique incline ce dernier à déterminer ses catégories
opérationnelles en termes de morale. Il est non seulement possible d'analyser et de

récuser une telle perspective - ce à quoi je m'emploie ici même - mais aussi

d'apporter de nouvelles réponses à des questions qui ne pouvaient jusqu'ici
que produire un ressassement et des déformations programmées.

J'en prends pour exemple la question de la fidélité, et c'est bien sûr plus
qu'un simple exemple. On connaît la dichotomie sans issue : faut-il être fidèle

au fond, ou à la forme à la langue de départ, ou à celle d'arrivée Bref, on se

débat dans l'espace binaire défini plus haut et qui rappelle furieusement les

termes du discours ladmiralien, lequel est totalement impuissant à en dire

quoi que ce soit de neuf, affirmant comme tout le monde qu'il y a « deux
modes de fidélité » (p. 18).

Or, cette notion est viciée dès le départ, puisque c'est un concept moral, et
la confusion est consacrée par le fait que nous avons affaire ici, par analogie au

couple homme/femme, à un couple de langues. C 'est la raison pour laquelle
on est jusqu'ici resté aveugle au fait que l'espace binaire et réciproque de la

fidélité (chacun promettant fidélité à l'autre) ne fonctionne pas ici : qui a

jamais exigé fidélité de la part de l'original envers la traduction Pourtant,
l'idéologie qui englobe et donc détermine la religion (la hiérarchie homme/
femme en est la démonstration même) impose cette réalité historique que
seule la femme doit fidélité (il s'agissait de préserver la certitude de la paternité),

principe devenu ensuite implicite et mis à mal seulement dans l'histoire

récente avec l'avènement de la contraception, dont certains hommes

ont bien compris tout le « danger ».
La réciprocité n'étant pas de mise, et demander l'impossible à la seule

traduction n'étant pas spécialement satisfaisant, il convient de sortir de cette
logique binaire en reconnaissant les différents types de texte et les différents
critères de lecture qu'ils imposent à travers leurs « modes de signifier »
(Meschonnic) particuliers.

La solution consiste donc simplement à mettre en place un troisième

terme - comme nous ne sommes pas dans la morale, le ménage à trois est ici
non seulement licite, mais nécessaire : c'est une affaire de logique.

On parvient alors à un schéma dans lequel original et traduction sont reliés

l'un à l'autre par un tertium comparationis, lui-même constitué d'un couple

pratique dont les composants sont intelligibilité et interprétabilité : c'est parfois
une intelligence profonde du texte qui conduit à déterminer qu'il y a lieu de

préserver son interprétabilité, et dans d'autres cas une interprétation poussée

qui conduit à ne pas rendre le texte plus « intelligible » qu'il n'est. Il est une

sorte de curseur qui détermine le rapport variable que l'original impose au
traducteur. L'ensemble peut se formuler à travers un schéma très simple :



168 Philippe Forget

Intelligibilité <-» Interprétabilité

/ \Original > Traduction

Tout texte présente, à des degrés divers, des éléments d'intelligibilité. Dans
certains cas, extrêmes mais courants, la notion & interprétabilité perd toute
pertinence. Cela vaut par exemple pour un mode d'emploi ou une recette de

cuisine (sauf s'ils font partie intégrante d'un texte littéraire par exemple, ce

qui modifierait aussitôt leur statut).
En revanche, dans d'autres types de texte, les éléments d'interprétabilité

seront présents, voire dominants. Le principe d'interprétabilité que je pose
ici consiste à dire que la traduction d'un tel texte sera «fidèle » si ellepermet à

un lecteur de cette traduction de suivre le même trajet interprétatifque l'original
(ce qui ne signifie évidemment pas qu'il devra aboutir à la même interprétation).

Plus nous aurons affaire à un texte du type littéraire ou poétique25, plus
les éléments d'interprétabilité s'imposeront, et ceux d'intelligibilité s'effaceront

: il n'est pas nécessaire de comprendre ce que veut dire « Aboli bibelot
d'inanité sonore » (Mallarmé) pour le traduire. Le comprendre et traduire
ce qu'on a compris serait même en l'occurrence un gage de mauvaise traduction

- réalité qu'une traductologie se réclamant de l'herméneutique devrait
très sérieusement prendre en compte2'".

4. Mises en Pratique

Parce que la traduction reste d'abord une pratique qui, dans le meilleur des cas,

peut profiter d'éclairages théoriques, il convient toujours de s'accompagner
d'exemples, destinés à mesurer le gain méthodologique que l'on peut attendre.

Pour des raisons matérielles, je me limiterai ici à un essai philosophique
et un texte publicitaire.

25 Mais cela vaut aussi largement pour un texte philosophique, voire historique ou
de sciences sociales, dans la mesure où la modification de leur structure conceptuelle

peut gravement affecter l'interprétation du texte lu en traduction.
26 Voir à ce propos mon étude « Grenzen und Möglichkeiten der (paepckeschen)

Hermeneutik », dans John Stanley, Brian O'Keeffe, Radegundis Stolze, Larisa
Cercel (éd.) : Cognition and Comprehension in Translational Hermeneutics,
Zetabooks, Bucarest, 2020, p. 395-428. (Actes du colloque organisé en 2016 à

Cologne par John Stanley sous le titre The Third Hermeneutics and Translation
Studies Symposium "Translational Hermeneutics as a Research Paradigm ", sous la

direction de Larisa Cercel).



Gynéalogie de la morale traductologique 169

a) Simone de Beauvoir : « On ne naît pas femme, on le devient »

Comment parler de « gynéalogie » sans évoquer Simone de Beauvoir et Le
deuxième sexe, publié en 1949 Je ne parlerai pas ici de la traduction
allemande indéfendable de ce titre : Das andere Geschlecht, que j'ai largement
analysée ailleurs. Je me concentre ici sur la phrase sans doute la plus célèbre
de cet ouvrage : « On ne naît pas femme, on le devient », qui en ouvre le

deuxième livre. Pas exactement toutefois : elle est précédée de deux citations
en exergue, l'une de Kierkegaard, l'autre de Sartre, ainsi formulée : [Tu es]

« A moitié victime, à moitié complice, comme tout le monde. » Beauvoir ne
le signale pas, mais il s'agit d'une citation de la pièce de Sartre. Les mains sales,

parue juste avant, en 1948.

Cet exergue est suivi d'un paragraphe introductif qui souligne que la
femme d'aujourd'hui est sur le point d'ébranler le mythe de la nature féminine,

qu'elle commence à mettre son indépendance en pratique, mais que
le prestige masculin règne encore et qu'il s'agit ici d'étudier le destin
traditionnel de la femme afin de comprendre comment, malgré les pesanteurs du
passé, elle peut néanmoins se construire un avenir plus juste (ce qui fait droit
à la notion de liberté défendue par l'existentialisme).

La prise en compte de ce péritexte permet de comprendre que cette phrase
célèbre présente en réalité trois strates sémantiques :

1. Il n'y a pas d'essence de la femme, mais la femme devient cette pseudo-essence

du fait de la domination patriarcale qui la lui impose de l'extérieur.
2. Il n'y a pas d'essence de la femme, mais la femme devient cette pseudo-essence

du fait de sa propre intériorisation de cette loi patriarcale.
3. Il n'y a pas d'essence de la femme, et donc on devient femme en se libérant

de la domination patriarcale telle qu'elle se manifeste dans les sens 1 et 2.

Fritz Montfort, traducteur du second livre, traduit ainsi : Man kommt nicht
als Frau zur Welt, man wird es17.

Cette traduction est non seulement maladroite dans sa dernière partie,
elle procède aussi sans aucune raison à un effacement métaphorisant du
processus de la naissance. Ursula Scheu28 corrige ce dernier point, remplace le

« man » par un « wir » tout à fait justifié (puisqu'il ne fait aucun doute

qu' il s'agit ici des femmes) et propose Wir werden nicht als Mädchen geboren,

wir werden dazu gemacht. Ce faisant, elle se focalise sur le sexe biologique
(Mädchen vs Junge), ce qui efface l'élément essentiel, le devenir femme par
l'éducation patriarcale, qu'elle réintroduit en force, de façon unilatérale, par
sa version de la seconde partie.

27 Simone de Beauvoir, Das andere Geschlecht. Sitte undSexus der Frau, Hambourg,
Rowohlt Verlag, 1951, cité ici d'après l'édition de poche (rororo 6621), p. 265.

28 Elle en avait fait le titre de son ouvrage: Wir werden nicht als Mädchen gebo¬

ren - wir werden dazu gemacht: Zur frühkindlichen Erziehung in unserer
Gesellschafi, Frankfurt am Main, Fischer, 1977.



170 Philippe Forget

Plus récemment, Alice Schwarzer, elle, réintroduit certes la femme, mais
aussi la métaphorisation consacrée par Montfort ainsi que le « man » du

« on » pour proposer : Man kommt nicht als Frau zur Welt, man wird dazu

gemacht,29
La reprise à l'identique de la forme verbale finale introduite par Ursula

Scheu montre qu'elle aussi ne retient que le sens 1.

Qu'un esprit militant détermine ces deux retraductions, on en a la preuve
à travers la position d'Irene Selle (originaire de RDA), qui rejette la traduction

de Montfort comme « lapsus signifiant, correspondant à sa perception
masculine » et plaide pour que l'on se réfère exclusivement à la nouvelle
traduction, celle-ci étant « plus correcte puisque plus féministe.30 »

Dans la logique du modèle de fidélité présenté plus haut, la bonne
traduction sera celle qui maintient la possibilité de la triple lecture, même si,

au début de l'exposé de Beauvoir, c'est le premier sens qui prédomine - mais
c'est aussi celui qu'elle veut contribuer à dépasser à travers le sens 3. - le sens

2. étant l'illustration du rôle que jouent les femmes elles-mêmes dans leur
asservissement, rôle dont elles doivent impérativement prendre conscience
afin de s'en libérer. On pourrait donc proposer : Wir werden nicht als Frau

geboren, wir werden zur Frau.
On voit que « intelligibilité » et « interprétabilité » sont ici coexten-

sives, et que le discours féministe, quelles que soient par ailleurs ses

excellentes raisons, reste un militantisme et réduit lui aussi le texte à l'idée qu'il
veut s'en faire.

Le militantisme féministe produit en effet ce que Rosemary Arrojo31
appelle « un nouveau type de traductions politiquement motivées, ainsi

qu'une réflexion sur la traduction et les rôles sexuaux », ce qui « a incité
certaines traductrices à décrire leur pratique et leurs stratégies féministes,

par lesquelles elles subvertissent explicitement l'original lorsqu'il ne leur
convient pas ». Tout en admettant cette pratique32, elle critique aussi ses

semblables en remarquant à juste titre qu' « elles semblent reproduire une
variante du même scénario » (essentialiste-patriarcal-dominant), attitude
à laquelle elle reproche de « traite[r] l'original et les traductions différemment

» : pour Arrojo donc, l'égalité des sexes doit nécessairement déboucher

sur une stricte égalité de traitement entre traduction et original : comment

29 Sophie Beese (note 25), p. 99s.

30 Cf. Sophie Beese, op. cit., p. 100.

31 Rosemary Arrojo, « Fidelity and the Gendered Translation » in : TTR Traduc¬

tion, Termilogie, Rédaction), 7 (2), p. 147-163.

32 Parmi les positions qu'elle cite, celle de Susanne de Lotbinière-FIarwood : « My
translation practice is a political activity aimed at making language speak for
women. So my signature on a translation means : this translation has used every
possible translation strategy to make the feminine visible in language. » (op. cit.

p. 156).



Gynéalogie de la morale traductologique 171

ne pas voir que cette position aussi impose l'idée que l'original comme la
traduction sont genrés, point commun surprenant avec les discours et pratiques
traductologiques d'orientation masculine. Le signal commun est l'arbitraire
infligé à l'original, considéré par le discours classique comme masculin-viril,

par des militantes féministes comme patriarcal-oppresseur et par Ladmiral
comme mirage séducteur (et donc par définition féminin).

Qu) il puisse ne rien être de tout cela, mais simplement la référence auprès
de laquelle la traduction est endettée puisqu'elle n'existerait pas sans lui,
semble leur échapper également.

b) Le slogan Firestone

Même si on a pu dire de la phrase de Beauvoir qu'elle était le « slogan » du
féminisme33 (ce que sa complexité contredit), cela n'a évidemment rien à voir
avec l'approche qu'exige la traduction d'un authentique slogan publicitaire.

Dans la seconde partie des années 60, la marque de pneus Firestone lançait
son nouveau modèle en Allemagne34 à travers le slogan :

Füchsefahren Firestone-Phoenix
La fonction du réfèrent commercial est claire : il s'agit de suggérer par

l'identification à l'oiseau mythologique Phoenix que ce modèle est pratiquement

éternel, donc inusable (c'est en réalité un peu plus compliqué et «
pervers » que cela, puisque l'image induit aussi la répétition de l'acte d'achat).
Mais le sens du slogan lui-même est évident : l'automobiliste plus malin que
les autres (c'est ici le sens de la métaphore animale) ne pourra que « choisir

» ce produit et non un autre.
Comme pour un texte poétique, le traitement formel est ici décisif, mais

pour des raisons radicalement différentes : un poème se défend tout seul, il
est sa forme. En d'autres termes : ce qu'on appelle le « contenu » est

l'élargissement ou le prolongement de la forme, qui n'est donc plus le « contenant

» qu'elle est dans la conception antique (mais toujours à l'œuvre) du

langage-outil. Le slogan publicitaire, lui, est entièrement soumis à une
instance externe, que l'on peut peut définir comme l'optimisation de l'effet sur

33 Anita Jovanovic, La réception du Deuxième sexe de Simone de Beauvoir en

Europe de l'est : l'exemple de la Serbie. Mémoire présenté à la Faculté des études

supérieures de l'Université Laval (Québec), 2010, p. 66.

34 En l'absence (à ma connaissance) d'une campagne équivalente en France, et

compte tenu du décalage temporel (je n'ai découvert ce slogan qu'une dizaine
d'années plus tard, pour l'analyser dans mon texte d'introduction au séminaire
de traductologie que je dirigeais alors dans le cadre de l'Université d'été de

Heidelberg, en 1978), le commentaire qui suit ne prétend pas à autre chose qu'à
mettre en évidence différentes situations à prendre en compte dans la traduciton
de tels textes, dont précisément le moment même où il est traduit.



172 Philippe Forget

le consommateur potentiel destiné à produire ce qu'on appelle aujourd'hui
« la pulsion d'achat ». Pour ce faire, il use d'un schéma aussi simple qu'efficace

: la mise en relation du sujet (valorisé, puisque courtisé) avec le produit
au moyen d'un verbe de simple mise en relation par l'usage {fahren) qui par
sa neutralité rehausse les deux autres éléments.

L'ensemble est porté par une mise en forme rhétorique reposant sur une
allitération dont la fonction est de solidariser les trois éléments entre eux,
avec pour résultat recherché d'enchaîner le consommateur au produit. La
traduction se doit donc de respecter ce principe. Le réfèrent de marque
restant le même, le maintien de l'allitération engest inévitable. Deux solutions

sont donc possibles pour Füchse : « finaud », ou « futé ». Et « futé » s'impose

finalement pour une raison aléatoire, mais contraignante : au moment
où j'ai pris connaissance de ce slogan, l'État français venait de lancer sa

campagne « Bison futé » (1976). L'argument flatteur se double donc d'une
reconnaissance officielle ressentie comme objective, qui consacre la valeur du
produit comme incontestable - alors qu'il ne s'agit en l'occurrence que d'une
ressource d'opportunité.

La vraie difficulté réside dans la traduction du verbe, laquelle est pourtant
essentielle. La simple reprise du sens, de « l'idée » dirait Ladmiral, détruirait
l'unité phonétique. La seule solution consiste ici à recourir au groupe verbal

«faite con/iance à », qui a pour avantage formel de renforcer l'effet allitérant.
On m'objectera certes qu'il s'agit d'un glissement de sens, mais ceci représente

ici un gain, la caution morale faisant partie intégrante de la rhétorique
publicitaire : elle permet de dissimuler l'acte d'achat et donc la référence

déplaisante à la dépense tout en construisant un contexte consensuel.

Le résultat final sera donc :

Lesfutésfont confiance à Firestone Phoenix
Dernier point : les options retenues ont fait de l'énoncé un pur alexandrin,

ce qui en favorise la mémorisation par une oreille française, habituée à ce

geste mélodique classique.
Dans cet exemple, et uniquement parce qu'il s'agit d'un texte publicitaire,

l'intelligibilité générale du propos conduit à une optimisation du
critère d'interprétabilité, au-delà même de ce que dit objectivement l'original,
mais toujours dans le sens d'un effet optimal sur le consommateur potentiel,
visée qui est au principe de ce type de texte35. On peut parler de la réalisation

35 II est intéressant de noter que Ladmiral conteste ici le terme de traduction : « Je

dirai que traduire un titre ou traduire de la publicité, ce n'est pas de la traduction
{stricto sensu), contrairement aux thèses soutenues par certain(e)s » (p. 204). Si

Ladmiral n'explicite pas son point de vue, celui-ci reste transparent : la « vérité »
ne pouvant se partager, même avec ceux qui adoptent le même principe (privilégier

le contexte d'arrivée), mais le réalise de façon plus large (prise en compte
du destinataire), il lui faut distinguer entre deux ciblismes - dont seul le sien sera



Gynéalogie de la morale traductologique 173

(idéale) d'un signifié transcendental, tâche de toute traduction publicitaire,
alors que le texte et la traduction poétiques s'y soustraient par principe.

5. Comment définir le « sujet traduisant »

Arrivé à ce point, il serait paradoxal de continuer à définir le « sujet
traduisant » selon la perspective habituelle qui métaphorise et consacre une
hiérarchisation des sexes. Une nouvelle définition doit prendre en compte la

tension dans laquelle se constitue l'activité dudit sujet traduisant.
Comme la traduction suppose un texte et que le sujet traduisant n'existerait

pas sans l'original - qui n'est que le texte vu à partir de la traduction

- dont il se nourrit, je propose de commencer par accepter l'idée qu'il
est, irréductiblement, un parasite, puisque le parasite est cet organisme qui se

nourrit d'un autre - c'est le sens étymologique exact depardsïtos (ytapàtriTof).

Mais comme (idéalement) il ne lui nuit pas, mais lui donne une autre vie (le
Fortleben de Benjamin36), c'est un parasite productif et, partant, autre chose

qu'un simple parasite.
Il convient dès lors de lui adjoindre un adjectifqui d'une part rende compte

de la condition de ce Fortleben, et d'autre part exprime le rapport entre deux

langues qui est à l'origine de tout acte de traduire, puisque la langue traduisante

est amenée à composer avec la langue traduite sous la forme d'une
tension et non d'un compromis (dont le but est de la réduire) : dans bien des

cas, le sujet traduisant se demandera en effet, et c'est là sa responsabilité bien

plus que sa « liberté ».jusqu'où il pourra « aller trop loin » (Cocteau) dans

l'accueil de la langue qu'il traduit37.

véritablement reconnu, pour les multiples raisons que nous avons vues. Il baptise
donc « ultra-ciblisme » l'autre visée, position qui est celle de Katharina Reiss,

que Ladmiral vise sans la nommer : « Die dominierende Rolle des Textempfàn-

gers im Kommunikationsakt bestimmt die Ubersetzungsmethode » (Texttyp
und Übersetzungsmethode. Der operative Text, Kronberg/Ts, Scriptor Verlag,
1976, p. 87). On remarquera en outre que Ladmiral ne procède nullement
à ce distinguo à propos du sourcisme, qu'il importe de rejeter en bloc (pas de

hiérarchie dans l'hérésie), alors que celui-ci recouvre pourtant des pratiques
aux présupposés différents, incarnées selon Ladmiral lui-même par les noms de

Meschonnic et de Berman.

36 Voir le commentaire serré (mais non dénué de coups de force, voulus ou non) de

Die Aufgabe des Übersetzers que donne Antoine Berman dans L'âge de la traduction.

« La tâche du traducteur » de Walter Benjamin, un commentaire, Presses

Universitaires de Vincennes (PUV), Saint-Denis, 2008. Berman traduit
Fortlebendes «vie continuée » (p. 77) pour le distinguer de Überleben (« survie »).

37 Sans pouvoir entamer ici une critique du propos de Sartre, dont le substrat

théologique paraît patent, on se contentera de suggérer qu'il existe chez lui une
confusion manifeste dans le rapport entre liberté et responsabilité.



174 Philippe Forget

C 'est pourquoi j'ai fini par me rendre à l'adjectifhospitalier. Nous sommes
bien, traducteurs ou traductrices, desparasites hospitaliers. Ce concept
d'hospitalité remplit en effet toutes les conditions qui importent ici : dans son

principe, il est inconditionnel (Derrida), c'est-à-dire ici qu'il accepte le texte
tel qu'il est et ne se précipite évidemment pas à le transformer en « idées »,
c'est-à-dire à le soumettre d'emblée aux caprices d'une psyché individuelle,
avec pour alibi cette notion si pauvre, et ici si déplacée, de « liberté ». Mais

nous savons aussi que l'hospitalité ne peut s'en tenir à ce principe38 : si

l'étranger s'installe chez moi comme chez lui, l'hospitalité n'a littéralement
plus lieu d'être.

La traduction garde l'original sans le garder (et donc le perd aussi sans
le perdre), car elle n'est chez elle, dans sa langue - c'est tout le paradoxe
fécond de l'hospitalité - qu'à la condition d'accueillir l'autre, aussi vrai

que je n'habite un chez-moi qu'à la condition de pouvoir dire à tout autre

« faites comme chez vous » par quoi je le reconnais comme autre, tout en lui
signifiant qu'il n'est pas pour autant autorisé à faire n'importe quoi. Comme
toute identité, mon identité de traducteur passe par (de) l'autre, et pour le

parasite hospitalier aussi il en va « d'une différence à soi ou d'une différence
d'avec soi39 » - en principe le meilleur garant contre le dogmatisme, qui vit
de n'être (ou de ne s'imaginer) que pur rapport à soi, et à qui il suffit pour
cette raison de se proclamer libre pour croire l'être vraiment.

Ainsi se complexifie le rapport entre identité et altérité - entrelacs qui
relève de la co-appartenance d'une double dette insolvable, puisque le parasite

hospitalier à la fois se nourrit de l'autre et le nourrit, perspective au-delà
de la rationalité mais qui n'en est pas pour autant irrationnelle : autre façon
de démontrer l'inanité des constructions simplement binaires dont se repaît
tout dogmatisme.

38 Ce que Derrida savait fort bien, comme le montre entre autres textes et inter¬

ventions Cosmopolites de tous les pays, encore un effort (Paris, Galilée, 1997,

notamment p. 57s.), contrairement à ce que l'on a essayé de lui faire dire, y compris

Michel Agier {L'étranger qui vient. Repenser l'hospitalité, Paris, Seuil, 2018,

p. 28s.), qui se réfère pourtant au texte précité de Derrida.

39 Jacques Derrida, Apories, Paris, Galilée, 1996, p. 28.


	Gynéalogie de la morale traductologique

