Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2020)
Heft: 49: L'actif relationnel des langues, littératures et cultures = Das

Relationspotential von Sprachen, Literaturen und Kulturen = The
relational dynamics of languages, literatures and cultures

Artikel: "L'actif relationnel des langues, des cultures et des hommes" selon
Patrick Chamoiseau

Autor: Heidmann, Ute

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006346

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ute Heidmann

« Lactif relationnel des langues, des cultures et
des hommes » selon Patrick Chamoiseau

Die von dem karibischen Schriftsteller Patrick Chamoiseau geprigte Wendung
olactif relationnel des langues, des cultures et des hommes® bezeichnet die kreative
Dynamik, die entsteht, wenn verschiedene Sprachen und Kulturen miteinander in
Bezichung treten. Die folgende Studie zeigt, wie Chamoiseau in seinem literarischen
und theoretischen Werk dieses ,Relationspotential’ der in den franzésischen Antil-
len koexistierenden Sprachen auf mehreren Ebenen ,,mobilisiert”. In seiner Trilogie
Une enfance créole erfindet er eine hochst suggestive poetische Sprache, die den kolo-
nialen Antagonismus der kreolischen und der franzosischen Sprache auflost, indem
er die klangliche, lexikalische und semantische Verwandtschaft beider Sprachen
aktiviert. Indem er eine Gattung franzosischer Tradition, die Kindbeitsbeschreibung
(récit d'enﬁmce) mit einer fundamentalen kreolischen Gattungspraxis, dem conte
créole, kombiniert, gelingt es ihm auch, das ,actif relationnel” beider Kulturen zu
mobilisieren. Sein Werk begriindet mit seinem récir d’enﬁmre créole eine Gattungs-
praxis, die beide Sprachen und Kulturen auf kreative Weise in ihrer ,Diversalitit*
(diversalité) vereint. Damit realisiert Chamoiseau auf kiinstlerischer und auf meta-
poetischer Ebene sein mit anderen kreolischen Schriftstellern (Glissant, Bernabé,
Confiant) formuliertes Postulat, der ,,oft verflachenden Universalitat* die « Dyna-
mik einer Einheit im Diversen” entgegenzusetzen.

Le syntagme « l'actif relationnel des langues, des cultures et des hommes »!
a ¢été forgé par I'écrivain antillais Patrick Chamoiseau, auteur d’une ceuvre
littéraire et essayiste qui ouvre & mon sens de nouvelles perspectives pour
le comparatisme. Je focaliserai mon attention sur sa trilogie Une enfance
créole et deux essais théoriques, « Que faire de la parole ? » et Ecrire en pays
dominé, pour montrer par quels procédés langagiers et poétiques Chamoi-
seau parvient a mobiliser cet « actif relationnel des langues, des cultures et
des hommes », autant sur le plan de la création littéraire que sur le plan de la
réflexion méta-poétique. Deux questions sous-tendent cette analyse : Com-
ment pouvons-nous rendre ce syntagme opératoire pour le comparatisme
littéraire auquel il incombe d’analyser les relations entre différentes langues,
littératures et cultures ? Quel est le rapport entre cet « actif relationnel »

1 Cf Patrick Chamoiseau, Ecrire en pays dominé, Paris, Gallimard, 1997, p. 281-
282. Si j’ai modifi¢ ce syntagme en « actif relationnel des langues, littératures
et cultures » pour le titre du colloque de TASLGC de 2018, je reviens dans la
présente étude a la formulation précise de Patrick Chamoiseau pour I’analyser et
'exemplifier dans le contexte de son ceuvre.



18 Ute Heidmann

des langues et des cultures et la notion de « diversalité » que Chamoiseau et
d’autres écrivains antillais opposent a I'idée « I'universalité » ?

Mobiliser I'actif relationnel du créole et du frangais

Dans son récit autobiographique en trois volets, dont le premier, intitulé
Antan d’enfance, parait en 1990, Patrick Chamoiseau explore son enfance a
Fort-de-France en Martinique en évoquant son rapport aux deux langues en
coprésence dans la culture de I'ile : le créole, amalgame de langues diverses,
et le frangais métropolitain, langue de la domination coloniale.” L'écrivain,
se désignant comme « I’homme d’aujourd’hui », y décrit comment I'en-
fant qu’il a écé et qu’il appelle ironiquement « le petit négrillon » apprend
le créole en suivant sa « manman » dans ses occupations quotidiennes. Il
se souvient des joutes verbales que « Man Ninotte » en « négresse guer-
riere » (I,38) engageait avec les pécheurs et les commergants pour nourrir ses
cing enfants. Il évoque sa fagon de mobiliser sentences, proverbes et méta-
phores pour apprendre a ses enfants a survivre « au panthéon des horreurs
créoles », inondations, cyclones et incendies : « Man Ninotte, de ce fait,
tenait discours philosophique sur la puissance du feu. Elle sentenciait autour
de cela de quinze proverbes et de trois belles paroles » (1,32).

Si le récit d’enfance lie lapprentissage du créole et de ses genres par 'en-
fant au personnage haut en couleurs de sa « manman », il associe la pratique
de la langue francaise pendant la petite enfance a son pere. Mulatre né de
'union de sa mére « négresse » avec un marin breton reparti sur son navire,
« le papa », cordonnier, puis facteur, pratiquait le francais avec nostalgie,
talent et un humour que « I"’homme d’aujourd’hui » n’a pas oubli¢. Il le
décrit comme le « maitre &s I'art créole du petit nom » (1,39), qui s’amusait
a donner a ses enfants des surnoms attestant son talent de « manieur duvoca-
bulaire francais ». Ainsi il avait surnommé sa fille ainée « la Baronne » évo-
quant ironiquement ’ancien régime pour épingler sa participation active et
autoritaire a I’éducation de ses fréres et sceurs. L'écrivain reprend ce surnom
frangais quand il parle de sa sceur ainée dont il fait sa « haute confidente »
dans le processus de reconstitution de sa petite enfance. Il cite souvent ses

2 Patrick Chamoiseau, Antan d'enfance, Une enfance créole I, Paris, Gallimard, 1993,
p. 21. Je cite ici et par la suite I'édition folio Gallimard, qui regroupe, en 1996,
sous le titre englobant Une enfance créole et avec une nouvelle préface, Une enfance
créole I, Antan d'enfance (paru en 1990 chez Hatier, en 1993 chez Gallimard) et
Une enfance créole II, Chemin-d école paru la premiére fois en 1994. Gallimard en
fait une trilogie en 2005 en y ajoutant un troisieme volet intitulé Une enfance créole
111, A bout d’enfance. Par la suite, les références aux trois volets d’ Une enfance créole
figurent dans le texte sous forme de chiffre romain indiquant le volume, suivi de
I’indication de la page.



« Lactif relationnel des langues, des cultures et des hommes » 19

répliques qui formaient un contraste comique avec le titre de noblesse que
le papa lui avait octroyé. Ainsi, quand elle explique au « petit négrillon » la
fonction de Iécole en ces termes : « La Baronne, percevant son angoisse se
voulait pragmatique : L essentiel ¢ 'est que tu apprennes des choses pour devenir
moins couillon... » (I1,46).

Le « petit négrillon » devenu écrivain décrit aussi la joie que le papa avait
su lui transmettre par sa fagon de réciter le frangais, bien différente de I'usage
autoritaire de I’école coloniale qu’il décrit dans Chemin-d école. 1l se souvient
de la récitation paternelle des fables de La Fontaine avec une émotion res-
tée vive : « Au négrillon, il récite La Fontaine, et le bougre en est avide ho
mémoire, tu as donc des dégras dans les battements du cceur 2 » (I,115).
C’est surtout 'amour pour la musicalité du frangais littéraire dont le papa
« sait le pouvoir » que I'enfant devenu écrivain évoque dans des descriptions
saisissantes d une grande poéticité :

Autour de lui, les chaussures a réparer s’entassent, difformes et réches. Et lui, au
négrillon qui le regarde, il distille son francais impeccable, développe sa voix de
cérémonie dans les formules soigneuses et dans les phrases qu’il pense. Il sait le
pouvoir de la langue franqaise, et, quelquefois, maitrise une ire de Man Ninotte
avec un bout de Corneille, un décret de La Bruyere. Son préféré, c’est La Fon-
taine, dont il récite au négrillon des fables entiéres, et s’il ne les connait pas toutes,
il en connait toutes les morales. Un jour que celui-ci, plein de jus de la treille, avait
laissé ses sens au fond d’une bouteille, sa femme l'enferma dans un certain tom-
beau ... Pour dire, il baisse a moitié¢ les paupiéres sur une joie du regard, la levre
vivant d'une révérencielle malice, I'outil qu’il tient, dressé, soulignant I'arrondi
de chaque mot. Il savoure le travail opéré sur les vers, sait donner les musiques
et creuser les silences, glisser vite pour réduire un cloche-pied de syllabes. Son
sourire éclaire la chute et un ricanement épiphoneéme agite son corps lové sur la
bigorgne : I/ n’y a donc rien a boire dans ce tombeau 7 (1,113-114)

A en croire Antan d'enfance, premier volet d 'Une enfance créole, la familiari-
sation avec la langue franqaise, stimulée par « le papa » s’est fait en méme
temps que I'apprentissage du créole avec la « manman », les deux formant la
base de la double compétence linguistique et culturelle du futur écrivain. De
toute évidence, la coprésence des deux langues dans la culture martiniquaise
ne posait pas de probleme au « petit négrillon », qui semble avoir vécu le
rapport entre le créole de Man Ninotte et le frangais a la fois cérémonieux et
affectucux du papa de fagon non conflictuelle et propice a son bilinguisme
précoce.?

3 L'existence possible d’un tel bilinguisme précoce du créole et du frangais métro-
politain dans les Antilles francaises telle que Chamoiseau I'évoque dans son récit
d’enfance est 2 mon sens trop peu considérée dans la critique imprégnée par le
discours « postcolonial ». Celle-ci peine a sortir du présupposé de I'antagonisme



20 Ute Heidmann

L’expérience d’'un antagonisme entre le créole et le francais en tant que
langue de la domination coloniale surgira plus tard, au moment de I'entrée
de I'enfant a I’école coloniale, que Chamoiseau décrit dans Chemin-d école,
deuxi¢me volet d’Une enfance créole. 11 dédie ce livre non seulement aux
enfants de la Martinique, mais aussi aux enfants « des Antilles, de la Guyane,
de la Nouvelle-Calédonie, de la Réunion, de I'ile Maurice, de Rodrigues et
autres Mascareignes, de Corse, de Bretagne, de Normandie, d’Alsace, du Pays
basque, de Provence, d’Afrique, des quatre coins de I'Orient, de toutes péri-
phéries d’empires ou de fédérations ».* Dans sa dédicace signée « En amitiés
créoles. P. C. », I'écrivain s’adresse explicitement a ces enfants en les apostro-
phant par un « vous » qui « avez di affronter une école coloniale, oui vous
qui aujourd’hui en d’autres manicres I'affrontez encore, et vous qui demain
I'affronterez autrement [...] » (II, dédicace s.p.). Cette dédicace élargit le
cercle des lecteurs concernés par le probléme d’un plurilinguisme conflictuel
en y incluant les enfants vivant en France, qui ont subi a ['école le dictat de
I'usage du francais standard et I'exclusion de leurs langues dialectales.

Pour Chamoiseau, le probleme de I'antagonisme entre le frangais et le
créole ne découle donc pas prioritairement de la situation coloniale, mais
plutéor de I'incapacité pédagogique de I'école coloniale de mobiliser « Iactif
relationnel » du créole et du frangais : « Cette division de la parole n’avait
jamais auparavant attiré I'actention du négrillon » (I1,68), note le narrateur
qui analyse rétrospectivement le vécu linguistique de I'enfant qu’il a écé.
L’expérience de cette « division de la parole » releve clairement de la des-
truction, par le maitre d’école béké, de la proximité naturelle entre le créole
et le frangais, qui était restée « dans un naturel de bouche, proche du créole.
Proche par I'articulation. Par les mots. Par la structure de la phrase » (11,68) :

Mais la, avec le Maitre, parler n’avait qu’un seul et vaste chemin. Et ce che-
min franqais se faisait étranger. L'articulation changeait. Le rythme changeait.
L’intonation changeait. Des mots plus ou moins familiers se mettaient a son-
ner différents. Ils semblaient provenir d’un lointain horizon et ne disposaient
plus d’aucune proximité créole. Les images, les exemples, les références du
maitre n’étaient plus du pays. Le Maitre parlait frangais comme les gens de la
radio ou les matelots de la Transat » (I1,68).

insurmontable entre le créole et la langue coloniale, n’accordant aux auteurs que
'option d’une défense militante du créole comme langue nationale et passant
ainsi a coté de la créativité du plurilinguisme (et de son « actif relationnel »)
telle que la déploie Chamoiseau, en lui reprochant, 2 mon avis a tort, une attitude
« paradoxale » par rapport au mouvement de la Créolité. Cf. par exemple Edgar
Sankara, Postcolonial Francophone Autobiographies. From Africa to the Antilles,
Charlottesville/ London, University of Virginia Press, 2011, p. 116.

4 Patrick Chamoiseau, Une enfance créole 1. Chemin-d école, Paris, Gallimard, 1996,
dédicace s. p.



« Lactif relationnel des langues, des cultures et des hommes » 21

Chamoiseau décrit avec précision la transformation d’un frangais « reli¢ »
au créole en langue de domination coloniale exclusive par le maitre d’école,
qui impose le frangais métropolitain au lieu de mobiliser « I'actif relation-
nel » du francais et du créole, comme avaient su le faire son pere et la mai-
tresse de I'école maternelle, Man Saliniere : « Et sa langue n’allait pas en
direction des enfants comme celle de Man Saliniére, pour les envelopper, les
caresser, les persuader » (II, 68).

Apres avoir « affronté I'école coloniale », I'écrivain antillais a d& procéder
a un travail assidu de dés-hiérarchisation afin de retrouver la force créatrice
inhérente a cet actif relationnel du créole et du frangais, travail que Chamoi-
seau décrit dans son essai Ecrire en pays dominé paru en 1997. Lessai évoque
sa difficulté de se libérer de la contrainte intériorisée de penser ses deux lan-
gues dans la logique dichotomique et hégémonique du colonisateur, donc
en termes d opposition entre langue dominante et langue dominée, avant de
réaliser que la force créatrice réside dans leur « concert » :

0O langues, il n'est de vie que dans votre concert ! Je voyais combien il fallait
déserter ce pathos des langues exclusives, se dérober aux bunkers linguistiques
des Centres, penser sa langue en corrélation aimante avec les autres langues,
dominantes ou krasées, et dire tout bonnement : une langue n’est pas un filet
de rétiaire et ne se projette pas. Mais ¢’¢tait difficile : nous baignions dans la
Vérité prédatrice des vainqueurs et nous acceptions le cercle de leur aréne.’

Dans son écriture littéraire et plus particulicrement dans Une enfance créole,
Chamoiseau s’attache a (re)mettre le créole et le frangais « en corrélation
aimante » en libérant un potentiel créatif qui se manifeste dans I’invention
d’un langage poétique tres suggestif. Ce langage poétique, qui caractérise les
trois volets d’Une enfance créole, puise a la fois dans le créole et dans le fran-
¢ais, proches « par ['articulation », « par les mots » et « par la structure de
la phrase ». L'écrivain créole restitue ainsi poétiquement « [’actif relation-
nel » de ses deux langues que I'école coloniale avait cherché a détruire.

L'actif relationnel des pratiques génériques

Sil’écriture littéraire de Chamoiseau parvient a mobiliser « I'actif relationnel
des langues » par un langage poétique qui amalgame le créole et le frangais,
son récit d’enfance mobilise aussi « 1'actif relationnel » des cultures créole
et francaise par la création d’une nouvelle pratique générique, qui combine
ingénicusement des pratiques génériques propres a la culture créole d’une
part et a la culture frangaise de 'autre. Je propose ici de considérer les genres

5 Patrick Chamoiseau, Ecrire en pays dominé, Paris, Gallimard, 1997, p. 280.



22 Ute Heidmann

comme des pratigues discursives culturelles plutor que de les appréhender
uniquement en tant que catégories de textes.* Dans cette optique, I'activité
générique d’un auteur consiste a inscrire ce qu’il veut dire dans les pratiques
et formes génériques des langues et cultures qui lui sont familiéres. Selon
Bakthine, I"apprentissage des genres de discours se fait en méme temps que
I"apprentissage de la langue et poss¢de le méme impact sur notre parole que
les formes grammaticales :

Les formes de langue et les formes types d’énoncés, c’est-a-dire les genres
du discours, s’introduisent dans notre expérience et dans notre conscience
conjointement et sans que leur corrélation étroite soit rompue. Apprendre a
parler ¢’est apprendre & structurer des énoncés (parce que nous parlons par
énoncés et non par propositions isolées et, encore moins, bien entendu, par
mots isolés). Les genres du discours organisent notre parole de la méme fagon
que l'organisent les formes grammaticales (syntaxiques).”

Si nous admettons cette idée, nous pouvons supposer qu’un auteur évoluant
en contexte plurilingue et pluriculturel acquiert des compétences génériques
plurielles : avec chaque langue, il aura appris d’autres pratiques génériques.
Fort de cette compétence générique multiple, il pourra inscrire ce qu’il veut
dire dans les pratiques et formes génériques en usage dans ces langues et
cultures. Il pourra les combiner ou les enchevétrer en créant de nouvelles pra-
tiques et formes génériques a partir de I’interaction des langues et cultures
en coprésence.

Comme le laisse entendre Bakthine, la compétence générique ne se
limite pas 4 la connaissance de pratiques et de formes génériques isolées. En
apprenant et en pratiquant une langue, le locuteur apprend aussi comment
les genres se définissent les uns par rapport aux autres dans ce que I'on peut
concevoir comme la configuration des genres propre a une culture donnée®.
Ainsi, les auteurs du XVII¢siecle francais appréhendent le macro-genre conte

6 Concernant les enjeux théoriques et épistémologiques de cette conception des
genres, je me permets de renvoyer & mon étude dont je reprends ici quelques ¢lé-
ments pour les développer dans le contexte de notre colloque : « La créativité
générique en contexte plurilingue et pluriculturel. Conceprs et analyses (Perrault
et Chamoiseau) », dans Miriam Lay Brander (dir.), Genre and Globalization.
Transformation des genres dans des contextes (post)coloniaux, Hildesheim, Ziirich,
New York, Georg Olms Verlag, 2017, p. 47-69.

7 Mikhail Mikhailovich Bakthine, Esthétique de la création verbale, Paris, Gallimard,
1984, p. 285.

8 Je préfere le terme de configuration au terme de systéme de genres, parce qu'’il sug-
gere I'idée d’une plus grande mobilité, qui correspond 4 mon sens mieux au fait
qu’un genre peut entrer dans des configurations génériques différentes au cours de
son histoire et de son contact avec d’autres cultures.



« Lactif relationnel des langues, des cultures et des hommes » 23

a la fois par rapport au conte ancien, considéré comme modele du genre, et
dans un rapport différentiel a la nouvelle, caractérisée par un plus haut degré
de vraisemblance.” Dans la culture créole martiniquaise, le conte est en
revanche « configuré » avec des genres du langage quotidien, les « fagons
de parler », les histoires que I'on se raconte au sujet de telle ou telle personne
(« la parole sur ») et les superstitions et peurs liées & des phénomenes natu-
rels comme les cyclones et les inondations.

Dans la création de nouvelles formes génériques en contexte plurilingue et
pluriculturel, on peut distinguer un processus que je propose de nommer une
(re)configuration générique. Le préfixe entre parenthéses signale que la confi-
guration de nouvelles pratiques et formes génériques reléve toujours d’une
reconfiguration de formes génériques déja existantes.

Ce procédé complexe de (re)configuration générique est encore sous-
tendu par un processus que l'on peut concevoir comme une expérimenta-
tion générique. Une telle phase expérimentale semble nécessaire, parce que la
(re)configuration de pratiques génériques existantes en de nouvelles formes
et pratiques génériques doit emporter 'adhésion d’autres locuteurs et auteurs
pour étre validée et pratiquée dans une culture donnée.

Dans les années 1980 et 1990, Patrick Chamoiseau se trouve engagé dans
une phase expérimentale relevant de ce qu’il appelle « la poétique de 'antil-
lanité d’Edouard Glissant [...], dans laquelle il fut clairement exprimé, entre
autres exigences, la nécessité d’assumer la continuité entre 'oralité créole et
notre écriture créole et I'écrivain »'°. Pour atteindre cet objectif, Glissant
recommande aux écrivains antillais de s’ inscrire dans une pratique générique
constitutive de la culture antillaise, le conte créole, tel qu’il avait été raconté
en contexte esclavagiste par des conteurs créoles. Si Glissant semble croire a
la possibilité d’assumer cette continuité et de réconcilier oralité et écriture
dans « ce que les Haitiens appellent ['oraliture »'!, Chamoiseau constate,
quant a lui, des ruptures qui éloignent irrémédiablement de Iécrivain d’au-
jourd’hui le conte créole de I'époque esclavagiste érigé en modele poétique
par Glissant :

En ce qui concerne les contes (desquels notre écrivain créole devrait pouvoir
tirer un enseignement), ils ont été traduits du créole en frangais avec, dans

9 Cf a ce sujet mon étude citée plus haut sur La créativité générique en contexte
plurilingue et pluriculturel, qui contient en outre une analyse déraillée de la confi-
guration générique des contes de Perrault.

10 (. Patrick Chamoiseau, « Que faire de la parole 2 », dans Ralph Ludwig (dir.),
Ecrirve la « parole de nuit ». La nouvelle littérature antillaise, Paris, Gallimard
1994, p. 151-158, ici p. 153.

11 Cf acesujet Edouard Glissant, « Le chaos-monde : I'oral et ’écrit », dans Ralph

Ludwig (dir.), Ecrire la « parole de nuit ». La nouvelle littérature antillaise, Paris,
Gallimard, 1994, p. 111-129.



24 Ute Heidmann

Iesprit des traducteurs, le souci (conscient ou inconscient) de passer de la
grossiereté créole a I'élégance civilisée frangaise. Il y avait la une rupture par la
langue, mais aussi et surtout, une rupture avec le génie créole originel.'?

8 P g g

En plus des ruptures dues a la transmission des contes créoles oraux par le
biais des traductions frangaises, Chamoiseau fait état d’un autre probleme,
qui releve de la scénographie et de I'instance énonciative du conte créole,
dont il saisit parfaitement I'importance :

Alors, I'écrivain se tourne vers le conteur [...] créole. La parole de ce dernier
qui, dans les habitations était une parole de résistance, induisait une straté-
gie de dissimulation. Cette stratégie semble avoir si bien fonctionné qu’au-
jourd’hui encore, les chercheurs de tout genre ne s’intéressent qu’aux contes
et oublient le conteur [...] déployant sa parole au cceur méme de I’habitation
esclavagiste. De ce fait, le conteur originel, qui aurait pu, avec tant d’éclac
informer notre écriture, ne s’est jamais vu ériger en objet sinon d’admiration,
du moins d’¢tude. Son savoir et son savoir-faire semblent, aujourd’hui, pour
nous, perdus ﬁjamais.

Demeurent, pour Iécrivain, des lambeaux de mémoire orale, disséminés
a travers le pays, des bouts de contes, des bribes de comptines, des éclats de
titimes, des haillons de paroles qui surtout semblent en voltige permanente,
quasiment inaccessibles dans leur essence, dans la mesure ot aucune approche
systématique, rationnelle, méthodique de récupération de l'oralité existe en
Martinique.”

Face a ce manque de connaissance historique concernant le savoir-faire et
les stratégies du conteur créole, qui aurait di informer Iécriture lictéraire
antillaise, comme Glissant le préconisait, Chamoiseau recourt a un procédé
poétique ingénieux. Pour rassembler et pour « configurer » ces « lambeaux
de mémoire orale » qui subsistent dans la culture créole comme « en vol-
tige permanente », I'écrivain les inscrit dans une autre pratique et forme
générique, le récit d'enfance. Si le récit d’enfance comme genre littéraire doit
beaucoup aux écrivains de langue frangaise'*, notamment a Rousseau avec les
Confessions d'une part et I"Emile de I'autre, et plus récemment aux écrivains
de la mémoire comme Nathalie Sarraute et Georges Perec, Chamoiseau le
(re)configure en une nouvelle pratique générique qui releve de « I'actif rela-
tionnel » de ses deux langues et cultures. Il le (re)configure en « récit d'en-
fance créole » par I'intégration en son sein de ces « lambeaux de mémoire
orale » subsistant des contes créoles.

12 Patrick Chamoiseau, « Que faire de la parole ? » op. cit., p. 153.

13 Patrick Chamoiseau, « Que faire de la parole ? » op. cit., p. 154-155.

14 Au sujet de la pratique de ce genre en France, ¢f Philippe Lejeune, Le pacte auto-
biographique, Paris, Seuil, 1996, ainsi que Le Récit d'enfance en question, vol. 12
des Cahiers de Sémiotique textuelle, Paris, Université de Paris, 1988.



« Lactif relationnel des langues, des cultures et des hommes » 25

Pour ancrer ces éléments « en voltige permanente » dans son récit d’en-
fance, Chamoiseau invente une nouvelle scénographie, a la fois semblable et
significativement différente de celle que 'on imagine avoir été celle du conte
créole en contexte esclavagiste. Dans le récit de son enfance créole, il remplace
ingénieusement le conteur créole « dont on sait trop peu de choses » par le
personnage de Jeanne-Yvette, une jeune fille qui garde les enfants vivant dans
la vieille maison en bois en temps de catastrophe, lors des inondations dues
aux cyclones. Pour les occuper pendant que leurs parents tentent de réparer
les dégats, la jeune fille raconte aux enfants des histoires qu’elle compose et
récite avec un savoir-faire dont le « petit négrillon » devenu écrivain se sou-
vient avec le méme enthousiasme que de la récitation paternelle des fables de
La Fontaine :

L’apres-cyclone rassemblait les enfants. L'école érait noyée. [...] Alors, inter-
venait parfois Jeanne-Yvette. Elle venait d’on ne sait ou, et logeait parfois dans
la famille de Man Sirene. Une jeune fille maigre oui, rieuse, féroce, aimable
et douce en montant. Elle nous ramenait de la campagne des contes créoles
inconnus dans les nuits de Fort-de-France. Les conteurs de ville étaient rares.
En rour cas, le négrillon n’en avait jamais vu. Il rencontra le conte créole avec
Jeanne-Yvette, une vraie conteuse, c’est-a-dire une mémoire impossible et une
cruauté sans égale. Elle vous épouvantait a I'extréme avec deux mots, une sug-
gestion, une chanson sans grand sens. Elle maniait des silences, des langages.
Elle éclaboussait la mort avec du rire, cueillait ce rire d’un seul effroi. Elle nous

menait au rythme des rafales de sa langue, nous faisant accroire n’importe
quoi. (1,124-125)

La jeune conteuse méle de fagon virtuose « lambeaux de mémoire orale »
et réminiscences littéraires en prétant a son personnage préféré des traits
des plus célebres sirénes et ondines pour a la fois envouter et terroriser les
enfants :

Son personnage préféré était Manman Dlo, une divinité de I'eau qui forgait au
respect des rivieres ou de la mer. Elle emportait les enfants aventurés pres des
cascades a |’insu des parents. Jeanne-Yvette nous I'évoquait sans la décrire. Elle
insistait sur une chevelure indéfinissable lissée sans cesse sous un beau peigne,
avec des gestes nimbés de grice. Voir Manman Dlo, ¢’était sombrer sous son
charme mener-venir de créature sans cceur. Elle ne vous attirait que pour des
méchancetés dont Jeanne-Yvette enseignait la parade. O savante ! (1,125)

Si le savoir-faire et les stratégies du conteur en contexte esclavagiste sont
restés dissimulés, ils sont ici poétiquement développés et attribués a Jeanne-
Yvette par I’écrivain créole qui les représente par les effets qu’ils ont produits
sur les enfants :



26 Ute Heidmann

Nous guettions Manman Dlo dans I'ombre de I'escalier. Nous prenions-cou-
rir 4 'odeur d’un zombi qu’elle reniflait. Elle nous forgait a nous déshabiller
au moment d’évoquer quelque diablesse détestant les vétements. Elle apprit
au négrillon I'étonnante richesse de I'oralité créole. Un univers de résistances
débrouillardes, de méchancetés salvatrices, riche de plusieurs génies.

En mettant en scéne les histoires de zombis et de Manman Dlo dans son jeu
avec les enfants, la jeune conteuse les transforme en « contes de survie » en
reprenant de fagon ludique la fonction qui était attribuée aux contes créoles
dans le contexte esclavagiste.”® En intégrant dans le récit de son enfance, par
I’intermédiaire de la jeune conteuse, ce qui subsiste des contes créoles, Cha-
moiseau décrit 'expérience et I'impact de cet imaginaire créole a travers le jeu
et le vécu de 'enfant qu’il a été. A cet endroit crucial de sa narration, il prend
soin de donner une définition de la « Créolité » comme identité complexe
et composée d’éléments ethniques multiples qu’il inscrit dans la descrip-
tion de la jeune conteuse créole : « Jeanne-Yvette nous venait des mémoires
caraibes, du grouillement de I’Afrique, des diversités d” Europe, du foisonne-
ment de I’ Inde, des tremblements d’Asie..., du vaste toucher des peuples dans
le prisme des iles ouvertes, lieux-dits de la Créolité » (1,125-126).'¢

Chamoiseau fait ainsi de cette expérience vécue par 'enfant un élément
constitutif de I'identité de I'enfant créole et (7e)configure ainsi le récit d’en-
fance de tradition frangaise en une nouvelle forme générique, qui réunit
les deux cultures en devenant le récit dune enfance créole. 1l résout ainsi a
sa manicre le probleme de la « poétique antillaise » soulevé par Glissant,
qui demandait aux écrivains créoles de fonder leur pratique d’écriture sur le
conte créole en contexte esclavagiste. En investissant poétiquement le récit
d’enfance, Chamoiseau réalise en méme temps encore une autre exigence for-
mulée en 1989 en ces termes dans Eloge de la créolité :

Il fallait nous laver les yeux : retourner la vision que nous avions de notre réa-
lité pour en surprendre le vrai. Un regard neuf qui enléverait notre naturel du
secondaire ou de la périphérie afin de la replacer au centre de nous-mémes.

15 Chamoiseau caractérise ainsi les contes martiniquais dans la préface de son
recueil Veilles et Merveilles Créoles. Contes du pays Martinique, Ulustrations origi-
nales de Giorgia Grippo Gelfs, Paris, Le Square, 2013, préface s. p.

16 Notons que dans Eloge de la créolité, conférence-manifeste cosignée en mai 1988
avec Jean Bernabé et Raphaél Confiant, le « maintien de la conscience du monde
dans I'exploration constructive de notre complexité culturelle originelle », avait
été présenté comme « une des conditions de notre survie en tant que Créoles
(ouverts-complexes) », dans Jean Bernabé, Patrick Chamoiseau, Raphaél
Confiant, Eloge de la créolité / In Praise of Creoleness, éd. bilingue frangais/
anglais. Texte traduit par Mohamed B. Taleb-Khyar, Paris, Gallimard, [1989]
1993, p. 53.



« Lizctif relationnel des langues, des cultures et des hommes » 27

Un peu de ce regard d’enfance, questionneur de tout, qui n’a pas encore ses
postulats et qui interroge méme les évidences."”

De l'actif relationnel des langues 4 la reconnaissance
de la diversalité

L’expérience et la mobilisation créatrice de « I'actif relationnel des langues,
des cultures et des hommes » modifie fondamentalement la vision du monde
et de la communauté humaine :

La communauté est désormais dans lactif relationnel des langues, des cultures et
des hommes. Les connivences de langues tracent des histoires, des rencontres,
des solidarités, mais ne sont que le signe d’une diversité-monde qui, cherchant
ses accords, tend a les dépasser en d’autres complexités'.

La découverte des « connivences » des langues, qui nous permettent de
penser nos langues « en corrélation aimante avec les autres langues, domi-
nantes ou krasées »'?, nous révele des « histoires, des rencontres, des solida-
rités » inédites et nous donne a voir notre appartenance a une communauté
humaine plus vaste et plus diversifiée. Cette découverte met en cause I'idée
convenue d'une identité homogene définie par une seule langue nationale et
a plus forte raison par la langue d’une nation coloniale :

Les langues des nations coloniales [...] ne suffisent plus a désigner une natio-
nalité, une identité, ni méme a cerner quelque justesse anthropologique. Elles
ne rasseﬂ]blcnt rien qu1 ne soit réducteur. NC soutiennent HUHC Communauté
homogene.*

L’expérience de cet actif relationnel constitutif des langues dessine selon
Chamoiseau de nouvelles communautés plurilingues et pluriculturelles.
Loin des « bunkers linguistiques des Centres », qui démontrent I’insuf-
fisance du « pathos des langues exclusives »*', ces nouvelles communau-
tés se fondent sur 'expérience d’'un monde qui n’est pas immobilisé dans
des bunkers, mais en mouvement perpétuel, une « diversité-monde » qui
« cherche ses accords » pour les « dépasser en d’autres complexités ».
L’expérience d’un tel monde, fondamentalement diversifié et dynamique,

17 Cf Jean Bernabé, Patrick Chamoiseau, Raphaél Confiant, Eloge de la créolité,
op.cit., p. 24.

18 Patrick Chamoiseau, Ecrire en pays dominé, op.cit., p. 281-282.

19 Ibid., p. 280, déja cité plus haut.

20 Ibid., p.281.

21 Ibid., p. 280, déja cité plus haut.



28 Ute Heidmann

conduit Chamoiseau, d’entente avec d’autres écrivains créoles, 4 proposer un
néologisme pour définir cette vision du monde et de « I'Unité humaine » :
« Del’Universalité souvent aplatissante, nous tendons vers un imaginaire ol
I’ Unité humaine s’exprime dans la diversité. Et cette dynamique de I’ Unité
qui se fait en Divers s’appelle la Diversalité ».** Au lieu de penser le monde
en termes d'universalité, les écrivains créoles nous invitent a le repenser en
termes de diversalité.

Le concept de diversalité induit un changement de paradigme fécond
sur le plan philosophique et heuristique. Penser le monde en termes de
diversalité au lieu d'universalité présuppose la reconnaissance de la diver-
sit¢ comme donnée et dynamique fondamentale de « |'Unité humaine »
et non plus comme exception par rapport a une prétendue universalité. Les
connivences des langues et cultures tracent des histoires, des rencontres, des
solidarités nouvelles et nous invitent a nous reconnaitre comme une « diver-
sit¢-monde », un monde fait de diversalité. En (re)mettant en relation et
en dialogue nos langues et cultures, nous découvrons en effet d’autres com-
plexités, qui nous meénent plus loin dans la connaissance du monde et de
I’humanité. C’est ainsi que nous parvenons a opposer « a I’ Universalité la
chance du monde diffracté mais recomposé, I’harmonisation consciente des
diversités préservées : la DIVERSALITE »#. C’est dans cet esprit que Cha-
moiseau présente sa critique de I'école coloniale dans Chemin-d école comme
une « parole de rire amer contre I’ Unique et le Méme », une parole « tran-
quillement diverselle contre I'universel [...] » (I, dédicace s. p.).

Pour esquisser, en conclusion, une réponse aux deux questions sous-jacentes
posées au début de cette érude, je dirais que la notion de l'actif relationnel des
langues, des cultures et des hommes et celle de diversalité, telles que Chamoi-
seau les présente et les réalise dans son écriture littéraire et méta-poétique,
gagnent en effet a étre conceptualisées et rendues opératoires pour le compa-
ratisme. Dans les études littéraires et culturelles, 'exploration de la diversalité
constitutive des langues, littératures et cultures est encore souvent négligée
en faveur d’une focalisation sur I'identique, le semblable et par extension
sur ce qui est considéré comme universel. Nombre d’¢tudes parcourent les
langues, littératures et cultures a la recherche d’universaux en mettant en
ceuvre un type de comparaison que I'on peut dire universalisant. La tendance
a généraliser, A essentialiser et A universaliser les phénomenes littéraires et
plus généralement discursifs et culturels est largement dominante depuis le
XIX¢ siecle. Ainsi, on cherche a définir LA tragédie, LA poésie, LE roman ou
LE conte en présupposant qu’il s’agit de catégories génériques universelles et

22 Ihid., p.328. ’
23 Cf Jean Bernabé, Patrick Chamoiseau, Raphaél Confiant, Eloge de la créolité,

op.cit, p. 53.



« Lactif relationnel des langues, des cultures et des hommes » 29

sans prendre en compte le fait que ce sont des pratiques qui se différencient de
facon hautement significative au gré des époques, des langues et des cultures.
C’est ce processus de différenciation significative des pratiques littéraires et
culturelles dans le passage d’une langue, littérature et culture a d’autres et
dans les espaces multilingues et multiculturels que nous pouvons donner a
voir par le biais de la comparaison.”* Les analyses comparatives effectuées
dans cette optique permettent de comprendre que les pratiques langagieres,
littéraires et culturelles évoluent sur le mode d’un dialogisme constitutif avec
d’antres langues, littératures et cultures. Ce dialogisme interculture] fonda-
mental correspond a ce que Chamoiseau désigne par « I'actif relationnel des
langues, des cultures et des hommes ».

Mobiliser cet actif relationnel sur le plan de la création autant que sur
celui de I'analyse littéraire et culturelle permet de réaliser et de mettre en
évidence le potentiel créatif inépuisable inhérent 4 la diversalité des langues,
des cultures et des étres humains et de contribuer 4 la préserver.

24 Cf au sujet de la différenciation, Ute Heidmann, « Pour un comparatisme diffé-
rentiel », dans Anne Tomiche (dir.) Le Comparatisme comme approche critique /
Comparatism as a Critical Approach, tome 3, Paris, Classiques Garnier, p. 31-58.






	"L'actif relationnel des langues, des cultures et des hommes" selon Patrick Chamoiseau

