
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2019)

Heft: 48: Musik und Emotionen in der Literatur = Musique et émotions dans la
littérature = Music and emotions in literature

Artikel: Introduction : musique et émotions dans la littérature

Autor: Fournier Kiss, Corinne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006268

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006268
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Corinne Fournier Kiss

Introduction : Musique et émotions dans la littérature

Au sein de la grande famille des arts, la musique et la littérature ont toujours
eu une relation privilégiée, et lorsqu'au XVIIIe siècle, la réflexion sur la relation

entre les arts devient un champ d'étude à part entière, elle ne se fait pas
faute de la mettre en évidence : arts possédant une origine commune (Rousseau);

arts liés au temps alors que les autres arts se déploient dans l'espace

(Lessing) ; arts qui entretiennent une relation de complémentarité esthétique

et qui, par ailleurs, ont longtemps été inséparables l'un de l'autre.

Littérature et querelle musicale entre formalistes et
référentialistes

Néanmoins, si les théories esthétiques n'ont d'abord pensé les liens entre la

musique et la littérature qu'en termes de ressemblance et de voisinage, la
tentative de leur attribuer des fonctions identiques de narration ou d'imitation
du monde (utpoesis musica) résiste mal à l'épreuve de la réalité. La littérature
et la musique peuvent certes toutes les deux être définies comme des systèmes

sémiotiques, puisqu'elles sont constituées de signes et de sons combinables

en fonction de certaines règles, mais la différence des matériaux employés

témoigne de leur irréductibilité : les sons musicaux n'ont pas de relation
obligatoire avec le monde extérieur à celui de la composition, alors que les mots
renvoient à un réfèrent précis et sont rattachés, unanimement quoiqu'arbi-
trairement, à une signification extralinguistique. La littérature communique
clairement quelque chose, alors que si la musique semble bien livrer un message

elle aussi, il n'existe aucun consensus de longue durée qui nous guide
dans une compréhension déterminée et précise de son message, sauf si elle

est accompagnée d'explications ou de paratexte, comme dans la musique
à programme, ou si elle collabore avec des textes, comme dans le cas de la

chanson ou de l'opéra. Le questionnement sur ce qui constitue le contenu
de la musique n'a cessé depuis le XIXe siècle de diviser les théoriciens de la

musique, philosophes aussi bien que musicologues, en deux camps : celui des

formalistes ou des absolutistes (dans la lignée d'Eduard Hanslick), pour
lesquels la forme est considérée comme étant le vrai contenu de la musique, et
celui des sémanticiens, référentialistes ou herméneuticiens, pour lesquels la

musique renvoie encore à autre chose qu'à elle-même et possède donc une
signification extramusicale.

Il est cependant un point sur lequel absolutistes et référentialistes
semblent s'accorder : si la littérature existe avant tout de par sa signification



14 Corinne Fournier Kiss

référentielle, il semble que la musique l'emporte au niveau des significations
émotives et conatives.1 À quelques exceptions près, dans lesquelles nous
pouvons ranger des Hanslick2 ou des Stravinski3, il est peu de musiciens et
théoriciens qui, de manière sérieuse, ont refusé de reconnaître que la musique
commande des réactions émotionnelles spontanées et beaucoup plus
récurrentes que les autres arts chez les auditeurs : tous sont peu ou prou des

expressionnistes. Simplement, alors que pour les « expressionnistes absolutistes »,
l'émotion musicale résulte de la réaction de l'auditeur à une structure, à un

rapport entre des éléments de l'oeuvre même (c'est le cas de la théorie grecque
et de tous ses dérivés ultérieurs, y compris l'école de Vienne, qui perçoivent
la musique comme schème abstrait) - pour les « expressionnistes référentia-
listes », l'émotion musicale s'explique par le renvoi à un monde extramusical
de concepts, d'actions, d'images et de représentations, et dépend donc de

la compréhension du contenu référentiel de la musique4 (c'est le cas de la

théorie classique de la musique comme imitation de la nature ou des affects,

ou encore de la métaphysique romantique de la musique comme expression

directe des passions). Quelle que soit la façon dont elle est susceptible
d'é-mouvoir {e-movere), que ce soit par sa forme, sa structure ou son contenu
référentiel, la musique semble bien être l'art par excellence des émotions.

Le pouvoir de la musique

Pourquoi cette convergence entre musique et émotions remporte-t-elle la

quasi-unanimité théorique D'abord, parce que du simple point de vue
phénoménologique, la musique et l'émotion se présentent de façon fort
identique : toutes deux peuvent se définir par leur caractère d'« événement », à

1 Werner Wolf distingue bien la signification référentielle des significations émotives

et conatives (effets sur le destinataire) de l'art. Cf. The Musicalization ofFiction. A
Study in the Theory andHistory oflntermediality, Amsterdam, Rodopi, 1999, p. 32.

2 Voir Eduard Hanslick, Du Beau musical, trad, et présent, par Alexandre Lissner,
Paris, Hermann, 2012. Dans cet ouvrage, Hanslick défend laposition selon laquelle

« La représentation d'un sentiment ou d'une émotion déterminés ne relève
absolument pas du pouvoir de la musique » et « les sentiments ne se trouvent pas
dans l'âme à l'état isolé d'une manière telle qu'un art pourrait les faire surgir »
(p. 80-81). Si malgré tout la musique suscite des sentiments ou des émotions, c'est

comme effet latéral et non nécessaire.

3 On connaît la fameuse affirmation d'Igor Stravinski selon laquelle « La musique,

par son essence, [est] impuissante à exprimer quoi que ce soit : un sentiment, une
attitude, un état psychologique, un phénomène de la nature, etc. ». Cf. Chronique
de ma vie, Paris, Denoël, 1973, p. 63.

4 Pour ces deux expressions d'« expressionnistes absolutistes » et d'«
expressionnistes référentialistes », voir Leonard B. Meyer, Émotion et Signification en

musique, Arles, Actes Sud, 2011, p. 53.



Introduction 15

savoir comme quelque chose qui arrive et brise la régularité du monde, d'une
ambiance ou d'une tonalité affective, mais les brise de manière éphémère, sur le

mode du passage, de l'insaisissabilité et du mouvement temporel. Que l'une et
l'autre puissent se superposer et se confondre semble alors aller de soi.

Ensuite, parce que la musique est le seul art qui exerce une emprise immédiate

sur le corps et le force involontairement à se « mouvoir » et « s'émouvoir

», si ténues que soient cette motion et cette émotion. Alors que les autres

arts (aussi bien la peinture et l'architecture que la danse et la littérature) ont
besoin de l'œil pour être perçus et reçus, la musique s'en passe parfaitement :

c'est l'ouïe qu'elle sollicite, et son impact est par là même beaucoup plus

puissant. Le son, en effet, s'entend non seulement par l'oreille, mais par tous
les pores de notre corps. Le son, onde mécanique, émet des vibrations qui
heurtent non seulement l'oreille, mais l'ensemble du corps qui, sous le coup
de ces stimuli, sonne, résonne, per-sonne, jusqu'à être mis en mouvement -
de manière imperceptible quand le mouvement reste à l'état de tropisme, ou
de manière flagrante quand il devient tremblement, gesticulation ou danse.

Entendre, c'est donc être touché à distance, littéralement et métaphoriquement,

physiquement et psychiquement, dans son corps et dans son cœur.
Corollaire immédiat de la réception par le sens de l'ouïe de la musique, et

qui renforce encore l'emprise de cette dernière : alors que l'on peut fermer les

yeux, se soustraire selon son bon vouloir à la contemplation des arts visuels

et, par extension, aux réactions émotionnelles que ceux-ci pourraient provoquer,

il se trouve que « les oreilles n'ont pas de paupières »5. On ne peut avec
la volonté se défendre contre l'arrivée du son, et l'on se voit contraint, bon

gré mal gré, de l'accueillir. « Ouïr, c'est obéir », déclare Pascal Quignard, qui
invoque à l'appui de cette assertion l'étymologie du mot français « obéir »,
qui serait un dérivé du latin obaudire, « écouter ». « L'audition, l'audientia,
est une obaudientia, est une obéissance >>6. L'audition est une sollicitation à

laquelle on est obligé de s'abandonner, un piège dans lequel on est obligé de

tomber. Entendre, c'est être mû et ému sans avoir la possibilité d'échapper à

cette motion et émotion.

Émotions et intermédialité musico-littéraire

La littérature semble consciente de cet avantage que, dans la sphère des

émotions, la musique remporte sur elle : il n'est pas rare que lorsqu'elle évoque
des émotions (c'est-à-dire tient un discours à leur sujet) ou/et vise à les

susciter (c'est-à-dire vise à produire une action émotionnelle directe sur le

5 C 'est ainsi que Pascal Quignard intitule le deuxième traité de son essai La Haine
de la musique, Paris, Gallimard, 1996, p. 105.

6 Ibid., p. 108.



16 Corinne Fournier Kiss

lecteur), elle fasse appel à la musique et l'intègre à son univers verbal. Dans le

débat opposant les formalistes et les sémanticiens, il va de soi que toute
littérature qui ne relève pas du traité technique ou musicologique ne peut que se

ranger du côté des seconds, car sinon elle n'aurait rien à dire sur la musique
ni rien pour justifier l'émotion qu'elle suscite. La musique dans la littérature

ne peut émouvoir que parce qu'elle est présentée comme renvoyant à

de l'extramusical, comme ayant un pouvoir de représentation, d'évocation

et d'association, et comme revêtant une signification particulière pour les

protagonistes : même quand elle est dite être ineffable, on en parle et elle

est parlée dans un langage et à travers une subjectivité qui trahit un contexte
culturel et historique particulier. Selon Lawrence Kramer, musicologue et

critique littéraire qui plaide en faveur de l'herméneutique musicale, « music,
as a product ofculture and history, cannot entirely escape either meaning in
general or meaning in particular [...]. Music is unthinkable - not impossible
but unthinkable - without language >>7.

Les communications ici réunies visent à montrer comment la littérature, tout
en conservant ses armes propres (les mots) et sans recourir à une collaboration

directe avec la musique comme dans l'opéra ou la chanson, convoque la

musique pour transmettre des états de sensibilité et augmenter son potentiel
émotionnel et communicationnel. Les formules de mobilisation de la

musique dans les textes littéraires s'avèrent multiples : au niveau du contenu,
la trace musicale peut se manifester sous la forme de thèmes ou de motifs
(mise en scène de musiciens, de performances musicales, d'instruments de

musique, etc.), sous la forme de citations musicales (fragment de partition
qui interrompt le texte) ou sous la forme de discours sur la musique (allant
de l'analyse technique et musicologique à l'interprétation subjective d'une

œuvre effectuée à grands renforts d'images et de métaphores) ; du point
de vue formel, la pensée du musical peut transparaître soit au niveau de la

musicalité du texte (aspect phonique ou rythmique), soit au niveau de sa

structure (forme sonate, fugue, etc.). On constatera que ces différentes façons
de faire de l'intermédialité musico-littéraire ou de « musicaliser la fiction »
conduisent à un élargissement du champ de l'expression littéraire et, du même

coup, à une extension des outils d'analyse des textes. Pour parler de ce que
fait la littérature avec la musique, nombre de communications convoquent
des concepts spécifiques forgés par la théorie de l'intermédialité, tels ceux
d'ekphrasis musicale, de Klangtexte, de soundscape, de telling et de showing,
sans hésiter à parfois les repenser et les affiner ; Lawrence Kramer et Ottmar
Ette recourent quant à eux également à une terminologie qui leur est propre

7 Lawrence Kramer, « Subjectivity unbound, Music, language, culture », Martin
Clayton, Trevor Herbert et Richard Middleton (dir.), Cultural Study ofMusic,
New York & London, Roudedge, 2012, p. 395 et 396.



Introduction 17

ou injectent des connotations spécifiques dans une terminologie déjà
existante quand ils nous parlent d'« elemental media », de « constructive
description » et d'« acoustic ekphrasis » (Kramer), ou encore de « Landschaft
der Theorie » et d'« archipelisches Schreiben » (Etre).

Figurations de lemotion musicale dans les textes littéraires :

présentation des articles

Naissance de l'émotion musicale, ou la rencontre de la nature et de la culture

Quand le paysage sonore devient-il musique Quand la nature devient-
elle culture Telles sont les questions qui résonnent à la lecture du texte
d'Ottmar Ette consacré à l'examen de DieAmerikanischen Reisetagebücher et
Ansichten der Natur d'Alexander von Humboldt. Là où l'oreille européenne
de Humboldt ne perçoit d'abord qu'un vacarme assourdissant dans les cris
d'animaux exotiques ou dans la multiplicité des langues parlées par les

indigènes, ce chaos indifférencié devient danse et musique, motion et émotion
quand les Indiens donnent un nom à chaque « instrument » de ces
admirables orchestres, puis science en mouvement quand Humboldt comprend la

variabilité des propriétés sonores du monde (comme le phénomène d'amplification

du son pendant la nuit, qui sera par la suite appelé Humboldt-Effekt).
Le perfectionnement de l'art d'écouter de Humboldt révèle qu'il n'y a pas
de rupture ontologique entre le monde naturel et le monde humain, entre le

son, le bruit et la musique, entre l'art, la nature et la science.

Selon Lawrence Kramer, il n'y a pas de frontière non plus entre les media

artistiques et les media « élémentaires ». De même que Humboldt découvre
la malléabilité du son en fonction de facteurs naturels, ainsi les ekphrasis

acoustiques des poèmes de Goethe et Tennyson, puis leur mise en musique

par Schubert et Ned Rorem, rendent-elles perceptibles les dimensions affectives

du son en soi grâce à l'écriture de l'expérience de l'audibilité du « media
élémentaire ». Ce media élémentaire n'est pas l'écriture, mais renvoie à la

résonance et à la vibration du son, ou encore à la distance et à la matérialité
de l'air ou de l'eau traversée par ce son - phénomènes que les deux poètes

évoquent à la fois en les décrivant et en mimant ce qu'ils décrivent. Ce même

processus est par ailleurs admirablement reproduit dans la mise en musique
de ces poèmes.

Marco Ammar et Angela Langone nous livrent quant à eux une analyse

précise du terme arabe de tarab, dont l'étymologie et les premiers usages
renvoient à des phénomènes sonores naturels comme le chant des oiseaux,
le cri des conducteurs de chameaux, ou encore le bourdonnement des

abeilles. Le terme s'est rapidement imposé pour désigner une performance
mêlant musique, poésie orale, gestualité et émotions, et culminant dans



18 Corinne Fournier Kiss

l'extase - sans pour autant effacer son origine dans les bruits de la nature,
puisque dans la littérature arabe, les descriptions du tarab soulignent avec

insistance l'importance des procédés vibratoires (proches du bourdonnement)

qui caractérisent cet art vocal et qui sont essentiels pour la production
de l'extase et de l'enchantement {cf. les descriptions littéraires des

performances d'Oum Kalthoum).
L'enchantement, qui dit à la fois le chant de par sa racine, la magie de par

sa signification, et le mouvement dynamique de par le préfixe « en », est ce

qui caractérise les mélodies des sirènes dans tous les textes reprenant le mythe
d'Ulysse. Or Nikol Dziub, en appliquant aux Ulysses modernes (ceux de

Joyce et Kafka) la lecture autoréflexive de l'Ulysse d'Homère proposée par
Maurice Blanchot, et pour lequel l'émotion d'Ulysse mime l'émotion
poétique qui saisit l'aède quand il entrevoit un au-delà du récit, souligne que cet
enchantement provient de l'incapacité à décider de l'humanité, de la divinité
ou de l'animalité de cette performance : les sirènes, « ces bêtes », peuvent
chanter comme chantent les hommes et même mieux que les hommes ; ou
plutôt elles mettent en évidence ce que tout chant humain peut comporter
d'animalité.

C'est également sur la problématique de l'ambiguïté d'une musique dont
l'origine oscille entre le divin, l'humain et l'animal que travaille Thomas
Nehrlich : dans Die heilige Cäcilie oder die Gewalt der Musik de Heinrich
von Kleist, la puissance de la musique se manifeste aussi bien dans son caractère

constructeur que destructeur. La même messe peut agir à la manière d'un
antidote divin qui calme toute impulsion violente, mais aussi à la manière
d'un poison infernal entraînant ses auditeurs à des déchaînements indignes
d'un être humain : obsédés par le Gloria de la Messe, les trois frères iconoclastes

croient le chanter, alors qu'ils rugissent et crient tels de véritable
animaux sauvages.

Emotions musicales et dépassement des stéréotypes nationaux

Au XVIIIe siècle, la musicalité des Italiens relève du stéréotype national. Valeria
Lucentini constate cependant que ce stéréotype se voit bientôt complété par
un autre : les récits de voyages et les traités psychiatriques de l'époque se

caractérisent par un besoin d'expliquer cette musicalité par son association systématique

avec un affect, la mélancolie. C'est parce que l'Italien est mélancolique

qu'il est musical : la mélancolie sert à la fois de justification, de preuve et de

conséquence de sa musicalité, et a priori, cette musicalité et cette mélancolie
de l'Italien sont aussi celles les mieux à même d'émouvoir le public européen.

Le topos de l'Italien plus musical que les autres peuples parce que doté
d'un tempérament plus mélancolique est familier à Stendhal, comme en

témoigne Béatrice Didier. Néanmoins, Stendhal se prend lui-même à



Introduction 19

diverses reprises en flagrant délit d'éprouver une émotion musicale qui surgit
sans crier gare et indépendamment des critères de l'italianité et de la mélancolie.

Cette nouvelle émotion profondément subjective, non commandée

par des stéréotypes, comment la communiquer Si la critique musicale de

Stendhal est impuissante à en rendre compte, le roman offre de meilleures

ressources, car il permet de passer outre à l'analyse et à la glose : l'émotion

passe dans l'action, comme le montre l'exemple de La Chartreuse de Parme.

Sarga Moussa examine quant à lui la façon dont Franz Liszt, dans la

biographie qu'il a consacrée à Frédéric Chopin, présente l'impact de la musique
de son ami sur son auditoire : l'émotion du musicien contamine ses auditeurs

à la manière d'un fluide qui circule entre les êtres et les unit dans une
même émotion collective. Mais ce n'est pas tout : l'émotion éveillée par cette

musique est également instrument de liaison avec l'autre de par l'imaginaire
qu'elle éveille, décrit par Liszt non seulement comme lié aux composantes
nationales de la musique de Chopin, mais comme devenant véritablement
interculturel grâce aux couleurs orientales intégrées par Chopin à ses pièces
les plus nationales.

« On a dit avec raison que le but de la musique, c'était l'émotion », affirme

George Sand dans Consuelo. Corinne Fournier Kiss établit cependant que
si le roman tout entier semble illustrer cette phrase, cette illustration subit

une évolution : sous l'impact de la musique « savante » de Consuelo, les

improvisations d'Albert au violon, qui parlent clairement l'idiome national
de la Bohême, se mettent à parler un langage universel. L'association entre

musique et émotions culmine à la fin du roman, grâce à la mise en commun
des talents musicaux d'Albert et de Consuelo, en un art nouveau proche de

l'art social de Liszt, et que Fournier Kiss appelle, en recourant au vocabulaire

d'Arjun Appadurai, un art « cosmopolite d'en bas ».

Émotions musicales, ou l'impact et la longévité de la métaphysique romantique

C'est à l'acte de création tel qu'il a été théorisé par les philosophes polonais

et allemands de l'époque romantique (Herder, Novalis, Wilhelm von
Humboldt, Friedrich Schlegel, Schelling, Libelt, Mickiewicz) que s'intéresse

Magdalena Saganiak. Au moment de la création poétique, l'âme n'imite
rien, mais s'élève sua sponte à de plus hauts niveaux d'existence, ce qui lui
permet d'éprouver la dynamique cosmique de l'intérieur et de la percevoir
comme étant éthiquement et esthétiquement marquée. Les dimensions

sémantique et musicale de l'œuvre peuvent alors se manifester grâce au pouvoir

formateur de l'imagination. L'art romantique est un art de l'intériorité,
qui élève l'âme à une dimension métaphysique et transcendante.

En comparant le mécanisme d'ébranlement des systèmes physiologiques à

l'origine des émotions au mécanisme d'ébranlement des cordes à l'origine de



20 Corinne Fournier Kiss

la musique, qui tous deux propagent une vibration temporaire dans un corps
(de l'individu respectivement de l'instrument), Patrick Suter confirme, par
cette originale métaphore mêlant à la fois poésie et science, la définition romantique

de la musique comme expression des profondeurs de l'âme. À l'aide d'un

important renfort d'exemples poétiques tirés de l'ensemble de la littérature
européenne des XIXe et XXe siècles, il montre que quand la poésie cherche à

gagner une capacité expressive que les mots sont impuissants à rendre, elle ne

peut que tenter de revenir à sa source, qui est de l'ordre du musical.
Selon Christophe Imperiali, la mobilisation en littérature de musiques

fictives plutôt que réelles est extrêmement significative pour la question
des émotions musicales. Marcel Proust et Thomas Mann, en créant dans

la Recherche du temps perdu et dans le Doktor Faustus des compositeurs
inexistants, pourraient bien ne l'avoir fait que pour avoir le loisir de choisir
leurs émotions indépendamment de l'expérience du lecteur. Proust, dont la

conception de la musique est sous-tendue par la métaphysique romantique,
se sert de la mémoire involontaire éveillée à l'écoute musicale pour atteindre
le paradis perdu du « fond mystérieux de notre âme ». Mann, par contre,
caractérise son personnage par la production d'une musique démoniaque
(dodécaphonique) qui empêche tout surgissement d'émotions musicales

« romantiques ».
Selon l'analyse proposée par Lara Popic, la musique en littérature sait

parler le langage du cœur bien mieux que tous les discours verbaux, et elle

exerce de ce fait une véritable puissance transfiguratrice. C 'est ainsi que dans

Adriani de George Sand, la musique cumule des fonctions à la fois éduca-

trices (comme le veut Schiller), cathartiques et thérapeutiques (comme le

concevait Aristote), qui se traduisent par une profonde (r) évolution morale
des personnages. Les deux protagonistes musiciens, l'un blasé et l'autre folle,
s'ouvrent à l'amour, sentiment pour eux inconnu jusque-là, sous l'effet de la
seule émotion née à l'écoute de la musique de l'autre et perçue comme étant
sublime.

Dans son roman Melodien, l'écrivain allemand contemporain Helmut
Krausser semble avoir résolu de manière conséquente la question de la
représentation de l'ineffable romantique : de l'ineffable on ne parle pas. L'analyse
de Tobias Lambrecht met en évidence que, hormis un seul passage évoquant
le moment où les mélodies ont été composées, on ne trouve aucune velléité
chez Krausser ni de décrire la musique, ni de l'imiter, ni de la faire « sonner

». Les protagonistes sont fascinés non par les mélodies elles-mêmes,

qu'ils n'ont jamais entendues, mais parles récits extraordinaires et contradictoires

qu'elles ont engendré au cours des siècles. L'effet émotionnel suscité

par ce pouvoir de l'absence n'en est que plus puissant.
C'est également sur le « trou » laissé par l'indicible que travaille

Bernard-Olivier Posse. Pour trouver les moyens, par une pratique citationnelle
particulière, de traduire l'émotion littéraire éprouvée à la lecture du poète



Introduction 21

surréaliste Paul Éluard, Samuel Beckett a dû partir d'une comparaison entre
la difficulté de traduire les silences de Beethoven (par une interprétation
musicale adéquate) et celle de traduire les pauses poétiques d'Éluard.

Pouvoir et contre-pouvoir, ou l'instrumentalisation des émotions musicales

La position de passivité dans laquelle est placé l'auditeur ému peut favoriser

la suspension de son esprit critique : c'est dire que la porte est ouverte

pour une utilisation détournée, voire perverse du potentiel émotionnel de la

musique, qui peut ainsi être exploité à des fins de manipulation.
Ainsi Didier Follin propose-t-il une nouvelle lecture de l'épisode des

Délices de Capoue tel qu'il est narré dans Punica de Silus Italicus : l'amolis-
sement d'Hannibal et de ses hommes, et par là même, la défaite qui va suivre
dans la poursuite de leur guerre contre les Romains, s'explique non seulement

par l'exquisité des repas, des vins et des caresses féminines prodiguées,
mais surtout par l'utilisation consciente par ses hôtes des effets émotionnels

(ici définis comme relevant de l'admiratio) provoqués par les chants de leur
aède.

« La musique est le seul de tous les arts qui ait collaboré à l'extermination
des Juifs organisée par les Allemands de 1933 à 1945 » : c'est à partir de

cette affirmation de Pascal Quignard dans la Haine de la musique que Frédé-

rique Toudoire construit sa réflexion. En mettant le doigt sur le mécanisme

consistant à étouffer les émotions vécues dans la vie ordinaire (qui motivent
nos actions) sous les émotions esthétiques (qui suspendent la nécessité d'agir
et à laquelle les prisonniers ne peuvent échapper), Quignard renverserait la

fonction originelle de la musique, celle d'être une concordance apaisant la

discordance, en appeau attirant vers la mort, et inviterait à casser la relation
d'obéissance à la musique... en lisant un livre sur la musique.

Dans l'analyse de Corinne Fournier Kiss, Milan Kundera, tout autant
musicien que Quignard, témoigne aussi du même « méloscepticisme » que
lui, et pour les mêmes raisons : le pouvoir émotionnel de la musique peut être
utilisé par les pouvoirs totalitaires. Dans La Plaisanterie, Kundera montre
comment la musique folklorique tchèque, présentée par le régime communiste

comme l'élément interculturel unissant les prolétaires du monde entier,
est dans les faits instrumentalisée par le régime, qui en tue la créativité spontanée

pour en faire une musique de commande. Cette musique n'est pas
vecteur de communication, mais d'isolement, et sous des dehors de solidarité,
elle autorise les crimes les plus hideux.

Si le folklore est encouragé par le régime communiste, le jazz (du moins
à ses débuts), est fustigé : le jazz repose sur une exaltation débridée et

sauvage, un manque de contrôle des affects et une sensualité qui représentent
une menace pour les vertus de l'homme soviétique. Lina Uzukauskaité, dans



22 Corinne Fournier Kiss

sa réflexion sur la présence du jazz dans la littérature lituanienne de l'époque
soviétique, repère l'immense richesse des émotions suscitées par le jazz dans

ces œuvres, allant de l'amour à la violence. Cette diversité émotionnelle associée

au motif jazzistique sert de langue d'Ésope pour manifester une opposition

au régime, et le jazz figure comme symbole exprimant la liberté, la
spontanéité et la diversité.

La littérature peut faire usage de la musique pour figurer un geste de

protestation contre bien d'autres pouvoirs et interdits sociaux. Ainsi Anna
Janicka lit-elle Gabriela Zapolska, féministe dont la réputation (rozgtos) est
d'emblée liée au bruit et à la voix (glos) par ses nombreux scandales, comme
une auteure recourant systématiquement dans ses œuvres au monde des

sons sans paroles (bruits des chuchotements, rires ou pleurs, musique vocale

et instrumentale, danse) pour marquer la résistance féminine au pouvoir
patriarcal. Chez Zapolska, la musique est ce qui libère et rend audible l'émotion

féminine étouffée par les contraintes sociales pour la guider dans une
autre voie que celle de la folie.

Pour Jaroslaw tawski, l'opéra Le Roi Roger (1918-1924), créé sur la base

d'un « pacte émotionnel » scellé à Odessa entre le musicien Karol Szyma-
nowski et l'écrivainJaroslaw Iwaszkiewicz, est à comprendre comme un geste
d'affirmation de l'homosexualité des deux Polonais envers et contre tous les

interdits. La couleur orientale de l'opéra, empruntée à Odessa qui fonctionnait

pour eux comme un substitut de l'Orient à l'époque de la Grande Guerre,
ainsi que le poids donné dans le livret au Dieu de l'excès Dionysos (dont le

premier amour a été un homme), sont des allusions claires à un monde où les

relations amoureuses peuvent être autres que hétérosexuelles.

Emotions musicales et intermédialité « directe » (rôle de la partition)

Les textes jusqu'ici présentés relèvent de l'intermédialité indirecte8, c'est-à-

dire de l'accueil, par le medium de la littérature, du medium de la musique
tout en conservant le système sémiotique de la littérature (cas où la musique
est thématisée, expliquée ou décrite avec des mots, imitée grâce aux sonorités

contenues dans les mots, ou structurée comme un morceau de musique,
mais toujours à l'aide des mots). Que se passe-t-il quand la littérature ne se

contente plus d'inclure la musique de manière indirecte, mais y recourt en

tant que code sémiotique à part entière Dit en d'autres mots, que se passe-
t-il lorsque la littérature, langage verbal, intègre en son sein un autre langage,
le langage musical sous la forme de notes ou de fragments de partitions

8 Pour cette terminologie, voir Wolf, op. cit., ou encore Nicola Gess et Alexander
Honold (dir.), Handbuch Literatur &Musik, Berlin/Boston, De Gruyter, 2017.



Introduction 23

L'essai de Marcello Ruta est une réflexion théorique sur la partition en

général, mais qui vaut également pour ce type d'intermédialité en particulier.

Il vise à remettre en question la compréhension d'une partition comme
simples « instructions d'exécution ». Selon lui, la partition est autant
musique que la performance elle-même. A l'aide d'extraits littéraires tirés des

œuvres de Schumann, Hesse et Shaffer, il montre que les partitions peuvent
non seulement être déchiffrées, lues, comprises et entendues indépendamment

de la performance - mais encore expérimentées émotionnellement de

par la seule vision de la perfection de ses qualités formelles. C'est à ce type
d'émotion qu'est confronté le Salieri de la pièce de Peter Shaffer et celui du
film Amadeus de Milos Forman (adaptation de la pièce de Shaffer).

Christophe Schuwey, qui examine la façon dont les biographies de Mozart
rédigées par Niemetschek (1798), par Holmes (1854) et par Hocquard
(1958) parlent de sa musique, constate qu'en dépit d'époques et de contextes
culturels et linguistiques différents, ces « récits de vies » procèdent tous, peu
ou prou, de la même façon : il s'agit de créer un mythe sur l'homme Mozart
de façon à émouvoir le plus possible. Les insertions d'extraits de partitions
par Holmes et Hocquart n'y changent rien : elles ne servent aucunement de

support à des analyses musicologiques, et leur présence visuelle ne vise qu'à
renforcer la vénération et l'émerveillement véhiculés par les mots.

L'analyse de Fräulein Else d'Arthur Schnitzler par Lea Liese donne un résultat

exactement inverse à celle des biographies de Mozart. Dans un récit narré

sur le mode du monologue intérieur favorisant l'empathie du lecteur, l'insertion

d'un fragment de partition au moment crucial, celui où Else se dénude au
milieu d'un concert, interrompt le flux de conscience de la narratrice et bloque
l'empathie. L'apparition de la sémiotique musicale, plutôt que de collaborer

avec la sémiotique littéraire, détruit l'effet produit par les mots et surgit comme
un corps étranger rendant illisibles les faits et gestes de la narratrice.

Contexte et remerciements

Tous les articles de ce volume résultent du remaniement des communications
données dans le cadre du colloque de l'Association Suisse de Littérature Générale

et Comparée s'étant déroulé du 16 au 18 novembre 2017 à l'Université
de Berne. Ce colloque a aussi intégré un concert interprété par des étudiants
de la Haute École des Arts de Berne : au programme figuraient notamment
deux pièces musicales composées par l'un des hôtes d'honneur de notre
colloque, Lawrence Kramer, intitulées Four Evocations for Piano and Vocalist

(2013) et Mosaics - StringQuartet n. 7 (2015) et commentées par le compositeur,

ainsi que le morceau composé pour son travail de maturité par Tibor
Kiss, Dance to the Sunrise - Csardas (2016), interprété par l'auteur lui-même

au violon.



24 Corinne Fournier Kiss

Je tiens ici à remercier très chaleureusement le président de l'Association
Suisse de littérature générale et comparée, Thomas Hunkeler, dont le soutien

dynamique et généreux a accompagné sans relâche la réalisation de ces

journées aussi bien que de ce recueil. J'adresse un immense merci à ma
collègue Erika Brantschen Berclaz pour son aide précieuse et son engagement
inconditionnel lors de la préparation et du déroulement du colloque. Mes

remerciements vont aussi à Michel Viegnes, qui a dirigé la journée des doc-

torants du 18 novembre, de même qu'à l'Institut de français de l'Université
de Berne, qui a accueilli et fourni l'infrastructure pour l'ensemble du
colloque. Un grand merci à Joëlle Légeret, responsable de la partie de la revue
consacrée aux comptes rendus, et aux membres du comité scientifique qui se

sont prêtés à la procédure du peer-review, ainsi qu'à Christophe Imperiali,
Marcello Ruta, Robert Benjamin, Suzanne Schneemann et Anna Zaranko.


	Introduction : musique et émotions dans la littérature

