Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2019)

Heft: 48: Musik und Emotionen in der Literatur = Musique et émotions dans la

littérature = Music and emotions in literature

Artikel: Quand I'émotion poético-musicale devient arme de guerre :
I'amollissement d'Hannibal dans les Punica de Silius Italicus

Autor: Follin, Didier

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006284

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Didier Follin
Quand I'émotion poético-musicale devient arme de guerre

L’amollissement d’Hannibal dans les Punica de Silius Italicus

If the poet’s song is a zopos of Greek and Roman epic literature, the poet Silius Italicus
renews it by describing the emotional reaction of his audience in depth and by plac-
ing it in a transitional moment of his narrative dedicated to the second Punic war.
Tradition from antique historiography relates that Hannibal and his men became
“soft” in Capua where feasting, pleasure, incbriation and indolence were common.
Yet, Silius Italicus blames Teuthras’ two songs for this weakening. This article exam-
ines Teuthras’ second performance which hides beneath its soft melody a further
meaning unintelligible to the audience who cannot escape their emotion. The aim is
to reveal how poctical and musical emotion — admiratio — and the weakening of the
Carthaginians are structured in term of diegetic, and in the sub- and meta-discourse
of Teuthras’ second song.

Le séjour d’Hannibal et de son armée & Capoue apparait comme le moment
charniére de la deuxi¢me guerre punique qui oppose Rome et Carthage entre
218 et 202 avant notre ére. Si Hannibal remporte de nombreuses victoires en
Iralie, sa progression s’arréte 4 Capoue : ses soldats, bien éloignés de la rudesse
militaire, s’amollissent au contact des douceurs de la ville et perdent leur
endurance. Pour les Romains, il s’agit de saisir une occasion qui marquera le
début de leurs victoires apreés de lourdes défaites ; pour les Carthaginois c’est
un point d’orgue mettant un frein a leur percée en territoire romain. Aprés
Capoue, les Romains reprennent I’ascendant sur les Carthaginois jusqu’a la
victoire finale 4 Zama. Cet épisode des « délices de Capoue » est devenu
fameux et Silius Italicus suit cette lecture a posteriori des événements dans
son épopée en 17 livres : Punica. Le récit liveé par le poete au livre XTI des
Punica insiste sur la volupté qui doit « briser » les cceurs endurants des Car-
thaginois. Si ces derniers se laissent séduire par la douceur des étreintes, la
délicatesse du vin et un sommeil voluptueux, ce sont néanmoins, durant les
banquets, les chants de I’a¢de Teuthras qui favorisent I'amollissement défi-
nitif de I’armée carthaginoise, faisant ainsi de la littérature une arme puis-
sante.! Le présent article a pour objectif d’interroger la lecture métapoétique
du passage.

1 Erich Burck, Silius Italicus. Hannibal in Capua und die Riickeroberung der
Stadt durch die Romer, Stuttgart, Steiner, 1984, p. 24 et Antony Augoustakis,
« Campanian Politics and Poetics in Silius Italicus’ Punica », Illinois Classical
Studies, vol. 40, n° 1, 2015, p. 166, entre autres, ont déja relevé que les chants de



256 Didier Follin

Alain Deremetz s’intéresse a ces deux chants de Teuthras d’un point de
vue métapoétique et met en évidence les effets de la littérature. La premiere
intervention de [’a¢de donne lieu 4 deux réactions : Hannibal verse une liba-
tion 4 la gloire de Capys, héros au centre du chant qu’il vient d’entendre, tan-
dis que Pérolla projette d’assassiner le général punique. Entre ces deux réac-
tions, une ingérence du narrateur commente les projets de Pérolla : ils sont
dignes d’étre célébrés (non digne sileri 304)* parce qu’ils révelent un esprit
qui a su se préserver du vin (mens... inuiolata mero 307). De son analyse du
premier chant, Alain Deremetz conclut que, pour Hannibal et les auditeurs,
le sujet de la performance de Teuthras était les amours de Jupiter qui font de
Capys son descendant, tandis que seul Pérolla a su interpréter le sens caché
et a compris que [’alliance de Rome et de Capoue était inviolable. « Comme
la formule ou le breuvage magiques, écrit Alain Deremetz, le chant poétique
cache son activité sous la douceur de la sensation qu’il procure. [...] Teuthras
réussit parce qu’il joue sur la dissimulation et le double sens. »3

L’existence d’un sous-discours pour lequel le poete lui-méme évoque une
interprétation par un personnage invite a relire le second chant de Teuthras
qui rapporte les prouesses merveilleuses de la lyre d’Amphion, d’Arion, de
Chiron et d’Orphée. Alors que Martin Michel y voit une annonce des grands
événements qui attendent les Romains®, nombreux sont les critiques a avoir
aussi proposé une lecture mérapoétique de ce passage.’ Alain Deremetz lui

Teuthras marquent les points culminants du passage. Raymond D. Marks, « The
song and the sword : Silius’ Punica and the crisis of early imperial epic », dans
David Konstan et Kurt A. Raaflaub (éd.), Epic and History, Chichester, Wiley-
Blackwell, 2010, p. 185-211 montre que Silius se représente le poéte comme un
poet-warrior.

2 Silius Italicus, La Guerre punique. Tome I11, Livres IX-XIII, éd. Georges Devallet,
Michel Martin, Pierre Miniconi, Josée Volpilhac-Lenthéric, Paris, Les Belles
Lettres, 1984.

3 Alain Deremetz, Le Miroir des Muses. Poétiques de la réflexivité a Rome, Villeneuve
d’Ascq (Nord), Presses universitaires du Septentrion, 1995, p. 417.

4 Les murs de Thebes annoncent les murailles de Rome, la victoire d’Arion sur les
monstres préfigure les victoires de Rome sur la flotte de Sicile, I’¢leve de Chiron,
grand héros, annonce le héros des Punica. Cf. Josée Volpilhac-Lenthéric, Michel
Martin, Pierre Miniconi, Georges Devallet, Silius Italicus, La guerre Punique :
Livres IX-XIII, Paris, Les Belles Lettres, 1984, p. 259-261.

S Raymond D. Marks (0p. cit.) montre comment ce passage s’intégre 2 une réflexion
sur le statut et la revendication de I’épopée historique par rapport a I’épopée
mythologique. R. Joy Littlewood, « Loyalty and the Lyre : Constructions of
Fides in Hannibal’s Capuan Banquets », dans Antony Augoustakis (éd.), Flavian
Poetry and its Greck Past, Leiden, Brill, 2014, p. 267-285, considére plutét que le
chant de Teuthras contient des allusions 4 la poésie flavienne (7hébaide de Stace,
Argonautiques de Valérius Flaccus). Plus simplement, Antony Augoustakis (op.
¢it., p. 166) propose de lire une célébration de la poésie et des musiciens grecs.



Quand [émotion poético-musicale devient arme de guerre 257

a méme consacré le dernier chapitre de son ouvrage sur la réflexivité dans
la litcérature latine et montre comment Silius accumule différents signes (le
cygne, Orphée, mise en abyme) pour indiquer 2 son lecteur/auditeur qu’il
est en présence d'un passage qui invite & une telle relecture.®

I ressort de ces analyses que la seconde performance de Teuthras superpose
trois niveaux discursifs que nous allons, par commodité, nommer comme
suit : le discours, le sous-discours qui correspondrait 4 I’analyse de Martin
Michel (le récit est une préfiguration des victoires romaines) et le métadis-
cours, réflexif et métapoétique. Aux analyses déja proposées, nous aimerions
ajouter un élément qui semble avoir été laissé de coté : la réaction émotive
(admiratio) suscitée par le chant de I’a¢de. Il s’agit de proposer une approche
de cette admiratio en montrant que, au niveau de la diégese, 'admiration
poétique est le ressort principal de I'amollissement d’Hannibal 4 Capoue et
en interrogeant ensuite sa portée selon que I'on envisage le sous-discours ou
le méradiscours.”

L’admiration, 'ultime délice de Capoue

Au-deld de ce que la tradition a retenu comme étant les « délices de
Capoue », le narrateur met en scéne un nouveau délice responsable de cet
amollissement : la littérature qui intervient dans le contexte du banquet. Plus
que la littérature, c’est en réalité la réaction émotive — L'admiratio — qu’elle
suscite qui est en cause. Ce passage présente I'intérér de lier 'amollissement,
un zopos des délices de Capoue, 4 I’admiration, lien qui semble étre une ori-
ginalité de Silius.

Lorsque les Capouans accueillent Hannibal avec un repas fastueux, ce
dernier reste fasciné (stupet 280) et admire I’abondance du luxe dont il se
repait avec des yeux admiratifs (oculis mirantibus haurit 281-282). Le géné-
ral punique tient néanmoins a se distancier de I’admiration par I'intellect
en portant un jugement moral sur ce luxe (damnar 283), distance qui est

6 Ce second chant exposerait la technique de composition alexandrine revendiquée
par Silius Italicus. Cf Alain Deremetz, 0p. cit., p. 467 : « Cette technique de com-
position qui consiste 4 isoler dans un ensemble complexe d’événements des ‘pro-
grammes d’action’ cohérents et homogenes est, Aristote nous I’a appris aussi, la base
de I'activité ‘poiétique; dans sa définition la plus générale. [...] Mais, elle fut surtout
celle des Alexandrins qui préféraient, certes, les po¢mes courts, mais demandaient,
dans le cas de poemes plus longs, qu’ils soient bigarrés (poikiloi), c’est & dire compo-
sés d'epyllia, de tableaux, de développements plus ou moins indépendants ».

7 Raymond David Marks (op. ciz., p. 192) et Antony Augoustakis (op. cit., p. 166)
notent que le chant amollit les Carthaginois, R. Joy Littlewood (ep. cit., p. 267-
285), retient la méme idée en évoquant 'émotion, mais aucun n’explique ’articu-
lation entre l'admiratio et I'amollissement.



258 Didier Follin

réduite 4 la fin du repas puisque, apres avoir bu et apaisé sa faim, il se montre
plus détendu (pulsa fames et Bacchi munera duram / laxarunt mentem 285-
286). Le passage d’une posture active (damnat) A passive (laxarunt mentem)
indique la perte de maitrise d’Hannibal. Son esprit est relaché et sans vigi-
lance. C’est 4 ce moment précis qu’intervient la premiere performance de
Teuthras qui adoucit les oreilles puniques plus accoutumées a la trompette de
'armée. Ce chant poursuit 'amollissement suggéré dans le texte par I'emploi
du verbe permulcere (290) signifiant 4 la fois « caresser », « adoucir » et
« flatter » 2 Silius reprend un lieu commun de la romanité qui considére que
la musique et la poésie favorisent I'amollissement.” La description du ban-
quet capouan couronné par le chant de Teuthras marque donc une premiére
étape de 'amollissement des troupes carthaginoises.

La seconde performance de ’a¢de, au cceur de laquelle se trouve l'admi-
ratio, achéve ce processus d’amollissement. Sile chant de I’a¢de constitue un
topos de I'épopée, les réactions qu’il suscite varient d’un poete 4 I'autre.”
Silius Italicus est cependant le seul & décrire aussi précisément la réaction
esthétique d’admiratio. Aulu-Gelle rapporte que Musonius Rufus, philo-
sophe du premier si¢cle de notre eére, décrivait le fonctionnement de cette
admiration poétique 4 partir d’un passage d’Homere.

Il [Musonius] disait en plus qu'un grand éloge n’est pas loin de I'admiration
(@b admiratione), mais que I'admiration, celle qui est la plus grande, ne produit
pas des mots, mais le silence. « Pour cette raison, dit-il, le plus sage des poetes, &
propos de ceux qui écoutaient Ulysse racontant brillamment ses épreuves, ne les
montre pas, lorsqu’il eut fini, en train de bondir, de faire du bruit ou de pous-
ser des grands cris, mais dit que tous se turent, comme frappés d’étonnement
et stupéfaits (quasi attonitos et obstupidos), la séduction charmant leurs oreilles
persistant jusqu’a I'origine de leur voix ». (Nuits Attiques 5, 1, 5-6, trad. DF)"!

8 Michel Martin rappelle que ce verbe a une connotation magique puisqu’il
évoque le toucher magique, il renvoie aux propriétés magiques de I'art aédique
(op. cit., p. 260).

9 Peter Schenk, « Die Gesinge des Teuthras (Sil. It. 11, 288-302 u. 432-482) »,
Rbeinisches Museum fiir Philologie, 1989, p. 350-368. Pour le fopos, voir par
exemple chez les anciens Ovide, Remédes a l'amour 753 ou Cicéron, Tusculanes,
1.3,

10 Chez Homere, la performance de Démodocos charme les convives, mais suscite
les sanglots et les larmes d’Ulysse (Odyssée 8, 83-92). L’Orphée d’Apollonios
de Rhodes captive et charme les convives (1, 497), celui de Virgile suscite
'admiration (Bucoliques 6, 30), tandis que celui de Valérius Flaccus est suivi par
le silence (Les Argonautiques 1,274). Ovide décrit les effets de la poésie orphique
qui, dans les Enfers, impose un arrét des supplices (Métamorphoses 10, 11-49).
Finalement, chez Stace, Apollon charme les muses (7hébaide 6, 355).

11 Aulu-Gelle, Les Nuits attiques, Tome I1, Livres V-X, éd. René Marache, Paris, Les
Belles Lettres, 1978.



Quand lémotion poético-musicale devient arme de guerre 259

Le commentaire de Musonius Rufus permet de nuancer la succession des
deux chants de Teuthras. Le narrateur des Punica précise que le premier car-
men, méme s’il charme les oreilles carthaginoises (permulcer 290), est suivi
par des applaudissements (concelebrant plausu 298). Selon la description
de Musonius, I’art aédique n’a pas encore atteint sa perfection, il séduir,
envotite, mais le charme n’a pas totalement opéré, ce qui explique peut-étre
pourquoi le contenu du chant est rapporté au discours indirect. L'effer du
second chant, rapporté cette fois au discours direct, est plus fort puisque
Hannibal est admiratif (mirantem... ductorem 434-435). Voyant le général
punique captivé, Teuthras choisit de raconter les faits merveilleux accom-
plis par la poésie lyrique capable de déplacer les pierres, de maitriser la tem-
péte, d’apaiser la colére. Son récit, qu’il qualifie lui-méme de « merveilleux
a dire » (mirabile dictu 440), culmine avec la figure du poéte par excellence,
Orphée.

Les prouesses merveilleuses de I'art lyrique peuvent se diviser en deux
catégories. Teuthras évoque des objets inanimés qui se mettent en mouve-
ment, tels des pierres, des foréts ou des monts. Mais le chant peut aussi mar-
quer un arrét : la tempére qui est maitrisée, I'oiseau qui suspend son vol et le
rocher de Sisyphe qui s’immobilise. L’émotion poético-musicale fonctionne
soit comme une mise en mouvement soit comme une immobilisation. Si
cette dualité est conforme aux nombreux récits que la littérature a fournis sur
Orphée, Silius I'exploite pour peindre la réaction émotionnelle d’Hannibal
et de ses guerriers. Chez eux, I'admiratio ne conduit pas 4 un mouvement, elle
signifie au contraire ’arrét de 'armée punique.'? Il est tentant de considérer
que la seconde performance de I’a¢de, dont on a mis en évidence le caractére
magique, trouve ’expression de sa perfection en suscitant 4 la fois I’admira-
tion (admiratio), le silence et I'arrét. Plus encore, elle provoque un change-
ment d’état : les cceurs des soldats sont brisés (bellis durata uirorum / pectora
Castalio frangebat carmine Teuthras 481-482)." En qualifiant les sujets choi-
sis par Teuthras de « mollissima » (439), le narrateur suggeére que le change-
ment d’état des soldats puniques doit passer de la rudesse et de la férocité a la
douceur et a la délicatesse, L’intertextualité confirme cette lecture : Séneque
évoque un Orphée dont le chant fait fondre la neige’, Horace mentionne sa
capacité a adoucir le tigre® et Quintilien explique que la poésie provoque un

12 Apres la performance de Teuthras, le narrateur marque d’ailleurs une rupture
dans le récit (interea 483) en changeant de lieu géographique.

13 Si le verbe frangere, comme le reléve Antony Augoustakis, peut étre utilisé
pour dire I'arrét des vagues ou d’un cours d’eau, il signific dans ce contexte
un changement d’état (art. cit., p. 166). Stace utilise le verbe dans un contexte
similaire « Aeaciden alio frangebat carmine Chiron » (Silves S, 3, 194).

14 Hercule sur I’CEta, 1051.

15 Art poétique, 393. Silius mentionne également cette capacité du chant 4 adoucir
les bétes sauvages : « ad quorum cantus serpents oblita ueneni, / ad quorum tactum



260 Didier Follin

adoucissement des esprits (animos... mulcerer 1,10,9). L'utilisation explicite
du verbe « adoucir » (mulcere) associé A un complément référant 4 ’humain
(animos) permet de mieux comprendre la réaction émotive des Carthaginois.
L’¢motion poético-musicale entraine un renversement, une inversion qui,
dans le cas du public de Teuthras, adoucit la férocité de I'armée carthaginoise.

Au-dela de I'écueil, I'interprétation

Lorsque Quintilien mentionne Orphée, les effets de sa poésie et le public
cible (rudes guogue atque agrestes animos admiratione mulceret 1, 10, 9), les
qualificatifs des auditeurs (rudes ... agrestes animos) supposent |'existence
d’un autre public, plus cultivé, dont la réaction ne serait pas exactement la
méme.'® Ladmiratio semble également étre, avec la curiositas 4 laquelle elle
est intimement liée, ['un des moteurs des Métamorphoses d’Apulée : deés |in-
cipit, le narrateur explique vouloir susciter 'admiration/I’étonnement chez
son lecteur/auditeur (uz mireris 1,1). Pourtant, les mirabilia des Méta-
maorphoses sont souvent des affaires d’apparences et de faux-semblants dont
le personnage principal, Lucius, devrait pouvoir s’affranchir pour en voir
la véritable image. Se dégage de ces réflexions I'idée que I'admiratio est une
réaction déstabilisante semblable & une forme de vertige que le spectateur
doit s’employer 4 dépasser par I'intellection. La distinction entre deux types
de public, suggérée implicitement par Quintilien et exploitée dans le roman
par Apulée, apparait pertinente pour comprendre le fonctionnement de I’ad-
miration poétique dans les Punica.

Si, lors du premier chant de Teuthras, le discours implicite échappe aux
auditeurs parce qu’ils sont ivres, le sous-discours de sa seconde performance
n’est compris par personne parce que tous sont saisis d’admiration. Ivresse et
admiratio ont en commun une perte de rationalité, mais |'une comme ["autre
peuvent étre dépassées. L’admiration poétique doit engager le lecteur cultivé
a adopter une démarche réflexive pour saisir le sens véritable du discours. II
est alors naturel de penser qu'en dépassant U'admiratio, 'auditeur pourrait
accéder au sens politique de cette seconde performance. A la lecture de Mar-
tin Michel qui interprete les effets de la lyre comme une annonce de ce qui

mites iacuere cerastae » (3, 301-32). Voir aussi Séneque, Hercule sur [’CEta, 1059-
1060.

16 Lucien décrit deux réactions possibles face 4 la Beauté : 'admiration qui tend
vers le silence ou I’'admiration qui pousse & décrire ce qu'on voit. Il oppose deux
publics : aux individus vulgaires et sans gotit qui se perdent dans ’admiration
fait face ’homme éduqué et instruit qui ne reste pas « spectateur muet de ces
beautés », mais qui s’en imprégne et les exprime par la parole (De Domo, 2).

17 Dans le méme passage, Apulée emploie le verbe permulcere utilisé également par
Silius pour dire I’effet du chant de Teuthras.



Quand [émotion poético-musicale devient arme de guerre 261
attend les Romains'®, nous proposons plutét d’y voir un discours patriotique
qui les invite a fortifier les murailles, 4 mener une bataille navale contre Syra-
cuse et A faire émerger un héros, Scipion."” Suggéré par le procédé de mise
en abyme®, le rapprochement entre les deux situations d’énonciation place
en miroir Teuthras qui suscite 'admiration d’Hannibal et Orphée qui sus-
cite celle de sa mere. En faisant correspondre son public masculin et guerrier
au public féminin et délicat d’Orphée, Teuthras construit un sous-discours
dans lequel il place Hannibal et ses soldats dans des postures de femmes pour
représenter leur amollissement et la faiblesse de I'occupant ennemi. L’a¢de
appelle a un sursaut patriotique et souligne que le moment est idé¢al, puisque
I'ennemi est affaibli.

Lors de sa premicre performance, I’ ivresse avait égaré |'intelligence d”Han-
nibal (Bacchi munera duram / laxarunt mentem 285-286) et avait rendu pos-
sible le discours subversif. Or, Iivresse n’est pas mentionnée durant le second
chant. Ce sous-discours politique n’est-il pas dangereux pour I’a¢de ? Cette
audace interroge et trouve sans doute une réponse dans Ienchainement
des prises de paroles. Le narrateur mentionne d’abord un discours narrati-
visé dont le contenu n’est pas évoqué, avant de passer au discours rapporté
directement qui porte sur les prouesses merveilleuses de la lyre. La transition
entre le premier theme et le second theme est motivée par ’aede qui, voyant
qu’Hannibal I’admire, choisit de modifier le contenu de son chant. Le dan-
ger apparait au poete comme étant relatif : il sait que le général punique est
« envolité » et ne sera pas capable de s’arracher 4 son émotion poétique. La
signification subversive de son chant ne s’adresse pas aux Carthaginois, mais
aux Romains auxquels I’a¢de lance un ultime appel : parce que 'ennemi est
faible, il faut agir.*!

Puisque, comme le pense Alain Deremetz, le chant de Teuthras appelle une
lecture métapoétique, il est intéressant d’interroger quelle peut étre la finalité
de la poésie. Le rapprochement entre 'auteur des Punica, I'a¢de du banquet
de Capoue et le poete de Thrace apparait naturel. Siles applaudissements et la

18 Michel Martin, op. cit., p. 259-261.

19 Cette lecture semble plus cohérente avec 'interprétation du premier chant de
Teuthras qui constituait, comme le remarque Alain Deremetz, 0p. cit., 417, un
appel au meurtre d’ Hannibal.

20 Alain Deremetz rappelle que le procédé de mise en abime est « récurrent dans les
Punica et’'ensemble de ses occurrences forme une sorte de métarécit discontinu
qui double le récit principal sous une forme schématique qui en assure la
structure » (1bid., p. 447).

21 Au sujet du double discours (« doublespeak »), voir Shadi Bartsch, Actors in
the Audience. Theatricality and doublespeak from Nero to Hadrian, Cambridge,
Harvard University Press, 1994, p. 98-147.



262 Didier Follin

gloire constituent des finalités topiques de la poésie?, les trois poetes veillent
a susciter Uadmiratio. Le narrateur des Punica qualifie 4 plusieurs reprises un
passage de « merveilleux 4 dire »* tandis que Teuthras et Orphée suscitent
respectivement 'admiratio d’Hannibal et de la mere d’Orphée. La lecture
métapoétique verrait ainsi Silius revendiquer une poésie qui suscite 'admi-
ratio. Cette ambition est confirmée par un autre passage métapoétique au
livre XIII. Lorsque Scipion, accompagné par la Sybille, rencontre Homere
dans les Enfers, il est immédiatement frappé par I'éclat lumineux de son front
et par les nombreuses 4mes qui le suivent et 'admirent (mirantes animae
13,783). La poésie a ainsi pour vocation d’éveiller 'admiration des lecteurs/
auditeurs.* Toutefois, comme au niveau diégétique, cette émotion doit étre
dépassée. Nous rejoignons en cela Alain Deremetz qui considere que Silius,
en décrivant deux réactions différentes au chant de I'aéde, représente deux
modes de réception de la poésie correspondant 4 deux types de public, I'un
qui ne s’intéresse qu’au plaisir immédiat et reste 2 la surface, 'autre qui sai-
sit le message dissimulé.”” Le poete des Punica invite ainsi ses lecteurs/audi-
teurs 4 s’arracher a leur émotion pour découvrir le sous-discours de son récit.
Faut-il dés lors lire son épopée comme un logos politikos subversif 4 I'égard
du pouvoir en place ? Une telle lecture dépasse le cadre de ce travail, mais les
réflexions de Shadi Bartsch au sujet de la notion de doublespeak, développée a
partir d'une analyse du Dialogue de Tacite, rendent cette interrogation d’au-
tant plus légitime.?

L'admiratio est placée au cceur des délices de Capoue et du second chant
de Teuthras. Au niveau diégétique, elle est une action amollissante qui
vient briser le courage guerrier des soldats puniques; le second chant recele
néanmoins un sous-discours qui superpose Hannibal a une femme et sug-
gere 'amollissement du Carthaginois, ['aede appelle ainsi & un sursaut

22 1l s’agit des deux finalités relevées par Alain Deremetz qui propose une lecture
intéressante : comme son héros Scipion, Silius recherche la gloire : il fait’éloge du
poete combattant Ennius, « figure auctoriale par excellence de la poésie épique
latine » (op. cit., p. 457-462). Les points communs entre les deux poétes sont
d’ailleurs nombreux : ils consacrent leur épopée 4 la gloire de héros nationaux.

23 Le narrateur utilise 'expression mirabile dictu en 3, 685 ;7,187 ; 14,66 ; 15, 211
et Teuthras en 11, 440.

24 Cette admiratio est également recherchée par les orateurs. Aristote déja, dans sa
Rhétorique (1404b 11), considérait que 'admiration était un sentiment agréable.
En faisant référence 4 son prédécesseur grec, Quintilien encourage les orateurs
4 susciter 'admiration et cite méme Cicéron qui, dans une lettre 2 Brutus
aujourd’hui perdue, considére que toute éloquence doit éveiller I'admiration
(« nam eloquentiam, quae admirationem non habet nullam iudico », Institution
oratoire 8, 3, 6).

25 Alain Deremetz, gp. cit., p. 461.

26 Shadi Bartsch, op. cit., p. 98-147.



Quand lémotion poético-musicale devient arme de guerre 263

patriotique puisque 'ennemi est affaibli ; finalement, au niveau métapoé-
tique, 'admiration poétique figuré dans le texte renvoie 4 une réaction esthé-
tique que la poésie aspire a susciter mais qui doit ensuite étre dépassée par la
réflexion et I'interprération.






	Quand l'émotion poético-musicale devient arme de guerre : l'amollissement d'Hannibal dans les Punica de Silius Italicus

