
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2019)

Heft: 48: Musik und Emotionen in der Literatur = Musique et émotions dans la
littérature = Music and emotions in literature

Artikel: Quand l'émotion poético-musicale devient arme de guerre :
l'amollissement d'Hannibal dans les Punica de Silius Italicus

Autor: Follin, Didier

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006284

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Didier Follin

Quand lemotion poético-musicale devient arme de guerre

L'amollissement d'Hannibal dans les Punica de Silius Italicus

If the poet's song is a topos ofGreek and Roman epic literature, the poet Silius Italicus

renews it by describing the emotional reaction ofhis audience in depth and by placing

it in a transitional moment of his narrative dedicated to the second Punic war.
Tradition from antique historiography relates that Hannibal and his men became

"soft" in Capua where feasting, pleasure, inebriation and indolence were common.
Yet, Silius Italicus blames Teuthras' two songs for this weakening. This article examines

Teuthras' second performance which hides beneath its soft melody a further
meaning unintelligible to the audience who cannot escape their emotion. The aim is

to reveal how poetical and musical emotion - admiratio - and the weakening of the

Carthaginians are structured in term ofdiegetic, and in the sub- and meta-discourse

of Teuthras' second song.

Le séjour d'Hannibal et de son armée à Capoue apparaît comme le moment
charnière de la deuxième guerre punique qui oppose Rome et Carthage entre
218 et 202 avant notre ère. Si Hannibal remporte de nombreuses victoires en
Italie, sa progression s'arrête à Capoue : ses soldats, bien éloignés de la rudesse

militaire, s'amollissent au contact des douceurs de la ville et perdent leur
endurance. Pour les Romains, il s'agit de saisir une occasion qui marquera le

début de leurs victoires après de lourdes défaites ; pour les Carthaginois c'est

un point d'orgue mettant un frein à leur percée en territoire romain. Après
Capoue, les Romains reprennent l'ascendant sur les Carthaginois jusqu'à la

victoire finale à Zama. Cet épisode des « délices de Capoue » est devenu
fameux et Silius Italicus suit cette lecture a posteriori des événements dans

son épopée en 17 livres : Punica. Le récit livré par le poète au livre XI des

Punica insiste sur la volupté qui doit « briser » les cœurs endurants des

Carthaginois. Si ces derniers se laissent séduire par la douceur des étreintes, la

délicatesse du vin et un sommeil voluptueux, ce sont néanmoins, durant les

banquets, les chants de l'aède Teuthras qui favorisent l'amollissement
définitif de l'armée carthaginoise, faisant ainsi de la littérature une arme
puissante.1 Le présent article a pour objectifd'interroger la lecture métapoétique
du passage.

1 Erich Burck, Silius Italicus. Hannibal in Capua und die Rückeroberung der
Stadt durch die Römer, Stuttgart, Steiner, 1984, p. 24 et Antony Augoustakis,
« Campanian Politics and Poetics in Silius Italicus' Punica », Illinois Classical

Studies, vol. 40, n° 1, 2015, p. 166, entre autres, ont déjà relevé que les chants de



256 Didier Follin

Alain Deremetz s'intéresse à ces deux chants de Teuthras d'un point de

vue métapoétique et met en évidence les effets de la littérature. La première
intervention de l'aède donne lieu à deux réactions : Hannibal verse une libation

à la gloire de Capys, héros au centre du chant qu'il vient d'entendre, tandis

que Pérolla projette d'assassiner le général punique. Entre ces deux
réactions, une ingérence du narrateur commente les projets de Pérolla : ils sont
dignes d'être célébrés {non digne sileri 304)2 parce qu'ils révèlent un esprit
qui a su se préserver du vin {mens... inuiolata mero 307). De son analyse du

premier chant, Alain Deremetz conclut que, pour Hannibal et les auditeurs,
le sujet de la performance de Teuthras était les amours de Jupiter qui font de

Capys son descendant, tandis que seul Pérolla a su interpréter le sens caché

et a compris que l'alliance de Rome et de Capoue était inviolable. « Comme
la formule ou le breuvage magiques, écrit Alain Deremetz, le chant poétique
cache son activité sous la douceur de la sensation qu'il procure. [...] Teuthras
réussit parce qu'il joue sur la dissimulation et le double sens. »3

L'existence d'un sous-discours pour lequel le poète lui-même évoque une
interprétation par un personnage invite à relire le second chant de Teuthras

qui rapporte les prouesses merveilleuses de la lyre d'Amphion, d'Arion, de

Chiron et d'Orphée. Alors que Martin Michel y voit une annonce des grands
événements qui attendent les Romains4, nombreux sont les critiques à avoir
aussi proposé une lecture métapoétique de ce passage.5 Alain Deremetz lui

Teuthras marquent les points culminants du passage. Raymond D. Marks, « The

song and the sword : Silius' Punica and the crisis of early imperial epic », dans

David Konstan et Kurt A. Raaflaub (éd.), Epic and History, Chichester, Wiley-
Blackwell, 2010, p. 185-211 montre que Silius se représente le poète comme un
poet-warrior.

2 Silius Italicus, La Guerrepunique. Tome III, Livres IX-XIII, éd. Georges Devallet,
Michel Martin, Pierre Miniconi, Josée Volpilhac-Lenthéric, Paris, Les Belles

Lettres, 1984.

3 Alain Deremetz, LeMiroir des Muses. Poétiques de la réflexivitéà Rome, Villeneuve

d'Ascq (Nord), Presses universitaires du Septentrion, 1995, p. 417.
4 Les murs de Thèbes annoncent les murailles de Rome, la victoire d'Arion sur les

monstres préfigure les victoires de Rome sur la flotte de Sicile, l'élève de Chiron,
grand héros, annonce le héros des Punica. Cf. Josée Volpilhac-Lenthéric, Michel
Martin, Pierre Miniconi, Georges Devallet, Silius Italicus, La guerre Punique :

Livres IX-XIII, Paris, Les Belles Lettres, 1984, p. 259-261.
5 Raymond D. Marks {op. cit.) montre comment ce passage s'intègre à une réflexion

sur le statut et la revendication de l'épopée historique par rapport à l'épopée
mythologique. R. Joy Litdewood, « Loyalty and the Lyre : Constructions of
Fides in Hannibal's Capuan Banquets », dans Antony Augoustakis (éd.), Flavian

Poetry and its Greek Past, Leiden, Brill, 2014, p. 267-285, considère plutôt que le

chant de Teuthras contient des allusions à la poésie flavienne Thébaïde de Stace,

Argonautiques de Valérius Flaccus). Plus simplement, Antony Augoustakis {op.

cit., p. 166) propose de lire une célébration de la poésie et des musiciens grecs.



Quand l'émotion poético-musicale devient arme de guerre 257

a même consacré le dernier chapitre de son ouvrage sur la réflexivité dans

la littérature latine et montre comment Silius accumule différents signes (le

cygne, Orphée, mise en abyme) pour indiquer à son lecteur/auditeur qu'il
est en présence d'un passage qui invite à une telle relecture.6

Il ressort de ces analyses que la seconde performance de Teuthras superpose
trois niveaux discursifs que nous allons, par commodité, nommer comme
suit : le discours, le sous-discours qui correspondrait à l'analyse de Martin
Michel (le récit est une préfiguration des victoires romaines) et le métadis-

cours, réflexif et métapoétique. Aux analyses déjà proposées, nous aimerions

ajouter un élément qui semble avoir été laissé de côté : la réaction émotive
(,admiratio) suscitée par le chant de l'aède. Il s'agit de proposer une approche
de cette admiratio en montrant que, au niveau de la diégèse, l'admiration
poétique est le ressort principal de l'amollissement d'Hannibal à Capoue et
en interrogeant ensuite sa portée selon que l'on envisage le sous-discours ou
le métadiscours.7

L'admiration, l'ultime délice de Capoue

Au-delà de ce que la tradition a retenu comme étant les « délices de

Capoue », le narrateur met en scène un nouveau délice responsable de cet
amollissement : la littérature qui intervient dans le contexte du banquet. Plus

que la littérature, c'est en réalité la réaction émotive - Xadmiratio - qu'elle
suscite qui est en cause. Ce passage présente l'intérêt de lier l'amollissement,

un topos des délices de Capoue, à l'admiration, lien qui semble être une
originalité de Silius.

Lorsque les Capouans accueillent Hannibal avec un repas fastueux, ce

dernier reste fasciné (stupet 280) et admire l'abondance du luxe dont il se

repaît avec des yeux admiratifs (oculis mirantibus haurit 281-282). Le général

punique tient néanmoins à se distancier de l'admiration par l'intellect
en portant un jugement moral sur ce luxe [damnat 283), distance qui est

6 Ce second chant exposerait la technique de composition alexandrine revendiquée

par Silius Italicus. Cf. Alain Deremetz, op. cit., p. 467 : « Cette technique de

composition qui consiste à isoler dans un ensemble complexe d'événements des

'programmes d'action' cohérents et homogènes est, Aristote nous l'a appris aussi, la base

de l'activité 'poïétique', dans sa définition la plus générale. [...] Mais, elle fut surtout
celle des Alexandrins qui préféraient, certes, les poèmes courts, mais demandaient,
dans le cas de poèmes plus longs, qu'ils soient bigarrés ipoikiloi), c'est à dire composés

d'epyllia, de tableaux, de développements plus ou moins indépendants ».
7 Raymond David Marks {op. cit., p. 192) et Antony Augoustakis {op. cit., p. 166)

notent que le chant amollit les Carthaginois, R. Joy Litdewood {op. cit., p. 267-

285), retient la même idée en évoquant l'émotion, mais aucun n'explique l'articulation

entre l'admiratio et l'amollissement.



258 Didier Follin

réduite à la fin du repas puisque, après avoir bu et apaisé sa faim, il se montre
plus détendu {puisafames et Bacchi munera duram / laxarunt mentem 285-
286). Le passage d'une posture active [damnai) à passive [laxarunt mentem)
indique la perte de maîtrise d'Hannibal. Son esprit est relâché et sans
vigilance. C'est à ce moment précis qu'intervient la première performance de

Teuthras qui adoucit les oreilles puniques plus accoutumées à la trompette de

l'armée. Ce chant poursuit l'amollissement suggéré dans le texte par l'emploi
du verbe permulcere (290) signifiant à la fois « caresser », « adoucir » et
« flatter >>.8 Silius reprend un lieu commun de la romanité qui considère que
la musique et la poésie favorisent l'amollissement.9 La description du

banquet capouan couronné par le chant de Teuthras marque donc une première
étape de l'amollissement des troupes carthaginoises.

La seconde performance de l'aède, au cœur de laquelle se trouve ïadmi-
ratio, achève ce processus d'amollissement. Si le chant de l'aède constitue un
topos de l'épopée, les réactions qu'il suscite varient d'un poète à l'autre.10

Silius Italicus est cependant le seul à décrire aussi précisément la réaction

esthétique àladmiratio. Aulu-Gelle rapporte que Musonius Rufus, philosophe

du premier siècle de notre ère, décrivait le fonctionnement de cette
admiration poétique à partir d'un passage d'Homère.

Il [Musonius] disait en plus qu'un grand éloge n'est pas loin de l'admiration
[ab admiratione), mais que l'admiration, celle qui est la plus grande, ne produit
pas des mots, mais le silence. « Pour cette raison, dit-il, le plus sage des poètes, à

propos de ceux qui écoutaient Ulysse racontant brillamment ses épreuves, ne les

montre pas, lorsqu'il eut fini, en train de bondir, de faire du bruit ou de pousser

des grands cris, mais dit que tous se turent, comme frappés d etonnement
et stupéfaits [quasi attonitos et obstupidos), la séduction charmant leurs oreilles

persistant jusqu'à l'origine de leur voix ». [NuitsAttiques 5,1, 5-6, trad. DF)11

8 Michel Martin rappelle que ce verbe a une connotation magique puisqu'il
évoque le toucher magique, il renvoie aux propriétés magiques de l'art aédique
[op. cit., p. 260).

9 Peter Schenk, « Die Gesänge des Teuthras (Sil. It. 11, 288-302 u. 432-482) »,
Rheinisches Museum für Philologie, 1989, p. 350-368. Pour le topos, voir par
exemple chez les anciens Ovide, Remèdes à l'amour 753 ou Cicéron, Tusculanes,

1,3.

10 Chez Homère, la performance de Démodocos charme les convives, mais suscite
les sanglots et les larmes d'Ulysse [Odyssée 8, 83-92). L'Orphée d'Apollonios
de Rhodes captive et charme les convives (1, 497), celui de Virgile suscite

l'admiration [Bucoliques 6, 30), tandis que celui de Valérius Flaccus est suivi par
le silence [LesArgonautiques 1,274). Ovide décritles effets delapoésie orphique
qui, dans les Enfers, impose un arrêt des supplices [Métamorphoses 10, 11-49).
Finalement, chez Stace, Apollon charme les muses [Ihébaïde 6, 355).

11 Aulu- Gelle, Les Nuits attiques, Tome II, Livres V-X, éd. René Marache, Paris, Les

Belles Lettres, 1978.



Quand l'émotion poético -musicale devient arme deguerre 259

Le commentaire de Musonius Rufus permet de nuancer la succession des

deux chants de Teuthras. Le narrateur des Punica précise que le premier
carmen, même s'il charme les oreilles carthaginoises ipermulcet 290), est suivi

par des applaudissements {concélébrant plausu 298). Selon la description
de Musonius, l'art aédique n'a pas encore atteint sa perfection, il séduit,
envoûte, mais le charme n'a pas totalement opéré, ce qui explique peut-être
pourquoi le contenu du chant est rapporté au discours indirect. L'effet du
second chant, rapporté cette fois au discours direct, est plus fort puisque
Hannibal est admiratif {mirantem... ductorem 434-435). Voyant le général

punique captivé, Teuthras choisit de raconter les faits merveilleux accomplis

par la poésie lyrique capable de déplacer les pierres, de maîtriser la

tempête, d'apaiser la colère. Son récit, qu'il qualifie lui-même de « merveilleux
à dire » {mirabile dictu 440), culmine avec la figure du poète par excellence,

Orphée.
Les prouesses merveilleuses de l'art lyrique peuvent se diviser en deux

catégories. Teuthras évoque des objets inanimés qui se mettent en mouvement,

tels des pierres, des forêts ou des monts. Mais le chant peut aussi marquer

un arrêt : la tempête qui est maîtrisée, l'oiseau qui suspend son vol et le

rocher de Sisyphe qui s'immobilise. L'émotion poético-musicale fonctionne
soit comme une mise en mouvement soit comme une immobilisation. Si

cette dualité est conforme aux nombreux récits que la littérature a fournis sur
Orphée, Silius l'exploite pour peindre la réaction émotionnelle d'Hannibal
et de ses guerriers. Chez eux, l'admiratio ne conduit pas à un mouvement, elle

signifie au contraire l'arrêt de l'armée punique.12 Il est tentant de considérer

que la seconde performance de l'aède, dont on a mis en évidence le caractère

magique, trouve l'expression de sa perfection en suscitant à la fois l'admiration

(admiratio), le silence et l'arrêt. Plus encore, elle provoque un changement

d'état : les cœurs des soldats sont brisés {bellis durata uirorum /pectora
Castaliofangebat carmine Teuthras 481-482).13 En qualifiant les sujets choisis

par Teuthras de « mollissima » (439), le narrateur suggère que le changement

d'état des soldats puniques doit passer de la rudesse et de la férocité à la

douceur et à la délicatesse. L'intertextualité confirme cette lecture : Sénèque

évoque un Orphée dont le chant fait fondre la neige14, Horace mentionne sa

capacité à adoucir le tigre15 et Quintilien explique que la poésie provoque un

12 Après la performance de Teuthras, le narrateur marque d'ailleurs une rupture
dans le récit {interea 483) en changeant de lieu géographique.

13 Si le verbe frangere, comme le relève Antony Augoustakis, peut être utilisé

pour dire l'arrêt des vagues ou d'un cours d'eau, il signifie dans ce contexte
un changement d'état (art. cit., p. 166). Stace utilise le verbe dans un contexte
similaire « Aeaciden aliofrangebat carmine Chiron » {Silves 5,3,194).

14 Hercule sur l'CEta, 1051.
15 Artpoétique, 393. Silius mentionne également cette capacité du chant à adoucir

les bêtes sauvages : « adquorum cantus serpents oblita ueneni, /adquorum tactum



260 Didier Follin

adoucissement des esprits (animos... mulceret 1,10,9). L'utilisation explicite
du verbe « adoucir » (mulcere) associé à un complément référant à l'humain
(animos) permet de mieux comprendre la réaction émotive des Carthaginois.
L'émotion poético-musicale entraîne un renversement, une inversion qui,
dans le cas du public de Teuthras, adoucit la férocité de l'armée carthaginoise.

Au-delà de lecueil, l'interprétation

Lorsque Quintilien mentionne Orphée, les effets de sa poésie et le public
cible (rudes quoque atque agrestes animos admiratione mulceret 1, 10, 9), les

qualificatifs des auditeurs (rudes agrestes animos) supposent l'existence

d'un autre public, plus cultivé, dont la réaction ne serait pas exactement la
même.16 admiratio semble également être, avec la curiositas à laquelle elle

est intimement liée, l'un des moteurs des Métamorphoses d'Apulée : dès l'in-
cipit, le narrateur explique vouloir susciter l'admiration/letonnement chez

son lecteur/auditeur {ut mireris 1,1).17 Pourtant, les mirabilia des

Métamorphoses sont souvent des affaires d'apparences et de faux-semblants dont
le personnage principal, Lucius, devrait pouvoir s'affranchir pour en voir
la véritable image. Se dégage de ces réflexions l'idée que l'admiratio est une
réaction déstabilisante semblable à une forme de vertige que le spectateur
doit s'employer à dépasser par 1'intellection. La distinction entre deux types
de public, suggérée implicitement par Quintilien et exploitée dans le roman

par Apulée, apparaît pertinente pour comprendre le fonctionnement de

l'admiration poétique dans les Punica.
Si, lors du premier chant de Teuthras, le discours implicite échappe aux

auditeurs parce qu'ils sont ivres, le sous-discours de sa seconde performance
n'est compris par personne parce que tous sont saisis d'admiration. Ivresse et
admiratio ont en commun une perte de rationalité, mais l'une comme l'autre

peuvent être dépassées. L'admiration poétique doit engager le lecteur cultivé
à adopter une démarche réflexive pour saisir le sens véritable du discours. Il
est alors naturel de penser qu'en dépassant l'admiratio, l'auditeur pourrait
accéder au sens politique de cette seconde performance. À la lecture de Martin

Michel qui interprète les effets de la lyre comme une annonce de ce qui

mites iacuere cerastae » (3,301-32). Voir aussi Sénèque, Hercule sur l'Œta, 1059-
1060.

16 Lucien décrit deux réactions possibles face à la Beauté : l'admiration qui tend

vers le silence ou l'admiration qui pousse à décrire ce qu'on voit. Il oppose deux

publics : aux individus vulgaires et sans goût qui se perdent dans l'admiration
fait face l'homme éduqué et instruit qui ne reste pas « spectateur muet de ces

beautés », mais qui s'en imprègne et les exprime par la parole {De Domo, 2).
17 Dans le même passage, Apulée emploie le verbepermulcere utilisé également par

Silius pour dire l'effet du chant de Teuthras.



Quand l'émotion poético-musicale devient arme de guerre 261

attend les Romains18, nous proposons plutôt d'y voir un discours patriotique
qui les invite à fortifier les murailles, à mener une bataille navale contre Syracuse

et à faire émerger un héros, Scipion.19 Suggéré par le procédé de mise

en abyme20, le rapprochement entre les deux situations d'énonciation place

en miroir Teuthras qui suscite l'admiration d'Hannibal et Orphée qui suscite

celle de sa mère. En faisant correspondre son public masculin et guerrier
au public féminin et délicat d'Orphée, Teuthras construit un sous-discours
dans lequel il place Hannibal et ses soldats dans des postures de femmes pour
représenter leur amollissement et la faiblesse de l'occupant ennemi. L'aède

appelle à un sursaut patriotique et souligne que le moment est idéal, puisque
l'ennemi est affaibli.

Lors de sa première performance, l'ivresse avait égaré l'intelligence d'Hannibal

[Bacchi munera. duram /laxarunt mentem 285-286) et avait rendu
possible le discours subversif. Or, l'ivresse n'est pas mentionnée durant le second

chant. Ce sous-discours politique n'est-il pas dangereux pour l'aède Cette
audace interroge et trouve sans doute une réponse dans l'enchaînement
des prises de paroles. Le narrateur mentionne d'abord un discours narrati-
visé dont le contenu n'est pas évoqué, avant de passer au discours rapporté
directement qui porte sur les prouesses merveilleuses de la lyre. La transition
entre le premier thème et le second thème est motivée par l'aède qui, voyant
qu'Hannibal l'admire, choisit de modifier le contenu de son chant. Le danger

apparaît au poète comme étant relatif : il sait que le général punique est

« envoûté » et ne sera pas capable de s'arracher à son émotion poétique. La

signification subversive de son chant ne s'adresse pas aux Carthaginois, mais

aux Romains auxquels l'aède lance un ultime appel : parce que l'ennemi est

faible, il faut agir.21

Puisque, comme le pense Alain Deremetz, le chant de Teuthras appelle une
lecture métapoétique, il est intéressant d'interroger quelle peut être la finalité
de la poésie. Le rapprochement entre l'auteur des Punica, l'aède du banquet
de Capoue et le poète de Thrace apparaît naturel. Si les applaudissements et la

18 Michel Martin, op. cit., p. 259-261.
19 Cette lecture semble plus cohérente avec l'interprétation du premier chant de

Teuthras qui constituait, comme le remarque Alain Deremetz, op. cit., 417, un
appel au meurtre d'Hannibal.

20 Alain Deremetz rappelle que le procédé de mise en abîme est « récurrent dans les

Punica et l'ensemble de ses occurrences forme une sorte de métarécit discontinu

qui double le récit principal sous une forme schématique qui en assure la

structure » {Ibid., p. 447).
21 Au sujet du double discours (« doublespeak »), voir Shadi Bartsch, Actors in

the Audience. Theatricality and doublespeak from Nero to Hadrian, Cambridge,
Harvard University Press, 1994, p. 98-147.



262 Didier Follin

gloire constituent des finalités topiques de la poésie22, les trois poètes veillent
à susciter l'admiratio. Le narrateur des Punica qualifie à plusieurs reprises un
passage de « merveilleux à dire >>23 tandis que Teuthras et Orphée suscitent

respectivement l'admiratio d'Hannibal et de la mère d'Orphée. La lecture

métapoétique verrait ainsi Silius revendiquer une poésie qui suscite Xadmiratio.

Cette ambition est confirmée par un autre passage métapoétique au
livre XIII. Lorsque Scipion, accompagné par la Sybille, rencontre Homère
dans les Enfers, il est immédiatement frappé par l'éclat lumineux de son front
et par les nombreuses âmes qui le suivent et l'admirent (mirantes animae
13,783). La poésie a ainsi pour vocation d'éveiller l'admiration des lecteurs/
auditeurs.24 Toutefois, comme au niveau diégétique, cette émotion doit être

dépassée. Nous rejoignons en cela Alain Deremetz qui considère que Silius,

en décrivant deux réactions différentes au chant de l'aède, représente deux
modes de réception de la poésie correspondant à deux types de public, l'un
qui ne s'intéresse qu'au plaisir immédiat et reste à la surface, l'autre qui saisit

le message dissimulé.25 Le poète des Punica invite ainsi ses lecteurs/auditeurs

à s'arracher à leur émotion pour découvrir le sous-discours de son récit.
Faut-il dès lors lire son épopée comme un logos politikos subversif à l'égard
du pouvoir en place Une telle lecture dépasse le cadre de ce travail, mais les

réflexions de Shadi Bartsch au sujet de la notion de doublespeak, développée à

partir d'une analyse du Dialogue de Tacite, rendent cette interrogation d'autant

plus légitime.26
L'admiratio est placée au cœur des délices de Capoue et du second chant

de Teuthras. Au niveau diégétique, elle est une action amollissante qui
vient briser le courage guerrier des soldats puniques; le second chant recèle

néanmoins un sous-discours qui superpose Hannibal à une femme et
suggère l'amollissement du Carthaginois, l'aède appelle ainsi à un sursaut

22 II s'agit des deux finalités relevées par Alain Deremetz qui propose une lecture
intéressante : comme son héros Scipion, Silius recherche la gloire : il fait l'éloge du

poète combattant Ennius, « figure auctoriale par excellence de la poésie épique
latine » {op. cit., p. 457-462). Les points communs entre les deux poètes sont
d'ailleurs nombreux : ils consacrent leur épopée à la gloire de héros nationaux.

23 Le narrateur utilise l'expression mirabile dictu en 3,685 ; 7,187 ; 14,66 ; 15,211

et Teuthras en 11, 440.
24 Cette admiratio est également recherchée par les orateurs. Aristote déjà, dans sa

Rhétorique 1404b 11), considérait que l'admiration était un sentiment agréable.

En faisant référence à son prédécesseur grec, Quintilien encourage les orateurs
à susciter l'admiration et cite même Cicéron qui, dans une lettre à Brutus

aujourd'hui perdue, considère que toute éloquence doit éveiller l'admiration
(« nam eloquentiam, quae admirationem non habet nullam iudico », Institution
oratoire 8,3,6).

25 Alain Deremetz, op. cit., p. 461.
26 Shadi Bartsch, op. cit., p. 98-147.



Quand l'émotion poético-musicale devientarme de guerre 263

patriotique puisque l'ennemi est affaibli ; finalement, au niveau métapoé-
tique, l'admiration poétique figuré dans le texte renvoie à une réaction esthétique

que la poésie aspire à susciter mais qui doit ensuite être dépassée par la

réflexion et l'interprétation.




	Quand l'émotion poético-musicale devient arme de guerre : l'amollissement d'Hannibal dans les Punica de Silius Italicus

