
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2019)

Heft: 48: Musik und Emotionen in der Literatur = Musique et émotions dans la
littérature = Music and emotions in literature

Artikel: Kunst gegen Gewalt gegen Kunst : zur Funktion von Musik in Heinrich
von Kleists Die heilige Cäcelie oder die Gewalt der Musik

Autor: Nehrlich, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006273

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas Nehrlich

Kunst gegen Gewalt gegen Kunst

Zur Funktion von Musik in Heinrich von Kleists

Die heilige Cäcilie oder die Gewalt derMusik

Comment interpréter le terme de « Gewalt » dans Die heilige Cäcilie oderdie Gewalt
der Musik (1811) de Heinrich von Kleist (1777-1811)? Faut-il le comprendre dans

son sens figuré, en tant que métaphore (pouvoir, puissance), ou dans son sens littéral,
en tant que phénomène physique et sensuel (violence) Quoiqu'il en soit, le titre
de la nouvelle suggère dans tous les cas un lien étroit, peut-être spécifique, entre la

musique et la violence. Comment le texte représente-t-il cette relation L'affirme-t-il
comme allant de soi Ou comme se manifestant seulement sous certaines conditions

Ce rapport à la violence se retrouve-t-il dans d'autres formes d'art invoquées
dans ce texte Qu'arrive-t-il à la musique quand elle-même est violente - ou jouée
à des fins violentes A travers ces questions, nous examinerons comment la Cäcilie
établit un raisonnement rigoureux en cinq étapes sur la relation entre musique et
violence et comment Kleist remet en question les jugements esthétiques, critiques et

religieux de son époque.

Heinrich von Kleists 1811 veröffentlichte Erzählung Die heilige Cäcilie oder
die Gewalt der Musik setzt mit der Ankündigung von Zerstörung ein: Vier
protestantische Brüder wollen gegen Ende des 16. Jahrhunderts in Aachen
ein katholisches Kloster mit einem Bildersturm überziehen. Der erste Teil
des Texts beschreibt im Anschluss, wie die vier Ikonoklasten ihr kunstfeindliches

Vorhaben vorbereiten und ihre Gewaltbereitschaft aufGleichgesinnte
übertragen. Wiederholt werden ihre Waffen und ihre wachsende Kampfkraft

aufgezählt: ,,Äxte[] und Zerstörungswerkzeuge[] aller Art"1, ,,Beile[]
und Brechstangen" (291) sowie „Pechkränze" (299) in der Hand erst einer
„Anzahl junger, der neuen Lehre ergebener Kaufmannssöhne und Studenten"

1 Heinrich von Kleist. „Die Heilige Cäcilie oder die Gewalt der Musik". Sämtliche

Werke und Briefe in vier Bänden. Hg. Ilse-Marie Barth/Klaus Müller-Salget/
Stefan Ormanns/Hinrich C. Seeba. Frankfurt/M.: DKV, 1987-1997, Bd. 3:
Sämtliche Erzählungen, Anekdoten, Gedichte, Schrifien. Hg. Klaus Müller-Salget,
S. 285-313, hier S. 287. Alle weiteren Zitate aus diesem Text werden im Haupttext
unter Angabe der Seitenzahl in Klammern nachgewiesen. Nachdem er sie bereits
1810 in einer ersten, kürzeren Fassung in seinen BerlinerAbendblättern veröffentlicht

hatte, hat Kleist die Cäcilie für die Veröffendichung 1811 in Band II seiner

Erzählungen-Buchausgabe deudich überarbeitet und erweitert. Weil viele der hier
einschlägigen Textstellen erst in dieser Fassimg enthalten sind, liegt sie der

vorliegenden Interpretation zugrunde.



98 Thomas Nehrlich

(287), dann einer Menge von „mehr denn hundert [...] Frevler[n]" (291).2
Auch in der Überwältigung der Brüder durch die Aufführung der Nonnen,
ihrer Einweisung in ein „Irrenhaus" (295) und ihrem fürchterlichen Gloria-
Gesang sind physische Aggression und emotionaler Zwang am Werk. Gewalt
ist ein Hauptthema der Cäcilie.

Die Gegenwärtigkeit und affektive Dringlichkeit von Gewalt ist in Kleists
Werken indes nichts Ungewöhnliches - man denke an den Doppelmord
am Ende von Die Familie Schroffenstein, an Achilles' Tod in Penthesilea

und an die Kriegsszenen in Die Hermannsschlacht, an den .Mordbrenner'
Michael Kohlhaas in der gleichnamigen Erzählung, an Mord und Suizid in
Die Verlobung in St. Domingo und an den Lynchmob am Schluss von Das
Erdbeben in Chili? Das Spezifische der Cäcilien-Erzählung ist jedoch, dass

„Gewalt" als Begriffbereits im Titel auftaucht. Dass die Erzählung nicht von
einer ominösen, womöglich religiösen .Macht' der Musik spricht, sondern

explizit mit „Gewalt" überschrieben ist, ist der Ausgangspunkt der folgenden

Deutung.4 Denn Kleists Unterscheidung zwischen .Macht' im weiteren,
oft metaphorischen Sinne von potestas und .Gewalt' im Sinne körperlicher
violentia lässt sich anhand seines Begriffsgebrauchs präzise nachvollziehen,
wie er in Helmut Schanzes Kleist-Wörterbuch dokumentiert ist: Während
Kleist Wendungen wie „zu Macht gelangen", „über die Macht jauchzte, die

ihm gegeben war", „bekleidet mit der Macht", „Macht der Erziehung" und
„Macht, es zu vollbringen" als rhetorische Tropen verwendet, vermittelt er in
Formulierungen wie „Gewalt der Waffen", „durch List oder durch Gewalt",
„zerstörende Gewalt der Natur", „halb mit List, halb mit Gewalt", „sich mit
Gewalt los zu reißen" und „Gewalt der Bajonette" eindeutig die Bedeutung
roher Gewalttätigkeit.5 Kleists begriffliche Differenziertheit gibt einen
deutlichen Hinweis darauf, dass der Titel seiner Erzählung kein Sprachbild
darstellt, sondern physische Gewalt bezeichnet.

Es soll im Folgenden daher nicht um die in der Forschung oft behandelte

Frage gehen, ob der Titel der Erzählung disjunktiv oder konjunktiv zu
verstehen sei, in welchem Verhältnis also Cäcilien-Wunder und Musikwirkung

2 Im Bericht des Augenzeugen Veit Gotthelf ist sogar von „mehr denn dreihundert
[...] Bösewichter[n]" (299) die Rede.

3 Vgl. Yixu Lü. „Gewalt und Verbrechen". Kleist-Handbuch. Leben - Werk -
Wirkung. Hg. Ingo Breuer. Stuttgart/Weimar: Metzler, 2009, S. 323-326; Heinrich von
Kleist. Konstruktive unddestruktive Funktionen von Gewalt. Hg. Ricarda Schmidt/
Séan Allan/Steven Howe. Wurzburg: Königshausen & Neumann, 2012.

4 Am Ende seines kursorischen Forschungsüberblicks über die Rolle der Musik bei
Kleist kommt auch Stefan Boernchen zu dem Schluss, dass „die Assoziation von
,Musik' und Gewalt" eine wichtige interpretative „Vorgabe Kleists" darstellt. Stefan

Boernchen. „Musik". Kleist-Handbuch (wie Anm. 3). S. 262-265, hier S. 265.
5 Vgl. Helmut Schanze. Wörterbuch zu Heinrich von Kleist. Sämtliche Erzählungen,

Anekdoten und kleine Schriften. Tubingen: Max Niemeyer, 21989, S. 171 und 261.



Kunstgegen Gewaltgegen Kunst 99

stünden.6 Entsprechende Deutungen interpretieren den Begriff .Gewalt' in
der Regel in einem übertragenen Sinne und selbst .Musik' wird darin
mitunter „sehr weit als Generalmetapher für das Andere" aufgefasst.7 Solchen

Lesarten wird hier ein unbildliches, körperliches Verständnis von .Gewalt'

entgegengesetzt: Das semantische Spektrum von .Gewalt' ist zu Kleists Zeit
außerordendich breit, wie sich z. B. anhand der umfangreichen Einträge in
den Wörterbüchern von Adelung und den Grimms rekonstruieren lässt. Es

umfasst u. a. politische, juristische, religiöse, figurative und körperliche
Diskurse. Für die vorliegende Deutung maßgeblich sind Begriffsbestimmungen
wie „eine krafifiille, die jeden widerstand niederzwingt" und „zwang,
Überwältigung, Vergewaltigung, gewaltthaf bzw. „Anstrengung oder Anwendung
aller seiner Kräfte für Überwindung eines Hindernisses; eigendich der Kräfte
des Leibes".8 Solche physische, potenziell schädliche Gewalt wird noch am
Ende der Cäcilie in drastischen Worten thematisiert, wenn die Mutter der
Bilderstürmer vermutet, „es könne wohl die Gewalt der Töne gewesen sein,

6 Zur Interpretationskontroverse um die Rolle des ,oder' im Titel vgl. zusammenfassend

Donald Haase/Rahel Freudenberg. „Power, truth, and interpretation. The

hermeneutic act and Kleist's Die heilige Cäcilie". Deutsche Vierteljahrsschriftfür
Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 60 (1986): S. 88-103, hier S. 89-91;
Lubkoll. „Die Heilige Cäcilie oder die Gewalt der Musik". Kleist-Handbuch (wie
Anm. 3). S. 137-142, hier S. 138f. Neuere Deutungen betonen die Unfruchtbarkeit

solcher binären Interpretationen der Cäcilie, vgl. Nicola Gess. Gewalt der
Musik. Literatur und Musikkritik um 1800. Freiburg i. Br./Berlin: Rombach,
22011. S. 346f. Um die Komplexität der Betitelung noch zu steigern, weist die
Cäcilie auch einen Untertitel auf: „Eine Legende". Für eine entsprechend per-
spektivierte Lektüre vgl. Gerhard Neumann. „Eselsgeschrei oder Sphärenklang.
Zeichensystem der Musik und Legitimation der Legende in Kleists Novelle Die
heilige Cäcilie oder die Gewalt der Musik". Heinrich von Kleist. Kriegsfall - Rechtsfall

- Sündenfall. Hg. Gerhard Neumann. Freiburg i. Br.: Rombach, 1994. S. 365-
389.

7 Boernchen. Musik (wie Anm. 4). S. 264. Für Interpretationen, die den Titel
metaphorisch und den Begriff .Gewalt' machtpolitisch verstehen, vgl. u. a. Thomas

Heine. „Kleists ,St. Cecilia' and the power of politics". Seminar 16 (1980):
S. 71-80; Haase/Freudenberg. Power, truth, and interpretation (wie Anm. 6). Für
eine poetologisch-selbstreflexive Lesart vgl. Christine Lubkoll. Mythos Musik.
Poetische Entwürfe des Musikalischen in der Literatur um 1800. Freiburg i. Br.:

Rombach, 1995. S. 197-224.
8 Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. 16 Bände in 32 Teilbänden.

Leipzig: Hirzel 1854-1961, Bd. 6, Sp. 4939 und 4969; Johann Christoph
Adelung. Grammatisch-kritisches Wörterbuch der Hochdeutschen Mundart mit
beständiger Vergleichung der übrigen Mundarten, besonders aber der oberdeutschen.

4 Bände. Leipzig: Breitkopf& Härtel 21793-1801, Bd. 2, Sp. 651.



100 Thomas Nehrlich

die [...] das Gemüt ihrer Söhne zerstört und verwirrt habe" (309, Kursivie-

runglh.N.).9
Kleists Titelgebung und die damit einhergehende Kanalisierung der Lektüre

fuhren dazu, dass die im Text vorkommende Gewalt nicht allein als

Konsequenz diegetischer Handlungen oder als Auslöser von Emotionen
aufgefasst wird, sondern als etwas Eigenständiges, als ein übergeordnetes
Interesse des Textes. So perspektiviert, dient die Darstellung von Gewalt in
der Cäcilie nicht nur als narratives Mittel, sondern erlangt einen autonomen,
von der histoire gleichsam losgelösten Status - als Thema, als Sujet der Erzählung.

Die Brisanz des Titels wird noch dadurch gesteigert, dass Gewalt nicht
bloß erwähnt, sondern in einen argumentativen Zusammenhang mit Musik
gebracht wird: „Gewalt der Musik". Als genitivus subiectivus verstanden,
wird Gewalt hier nachgerade zum Merkmal von Musik erklärt. Musik wäre
demnach selbst gewalttätig. Indem der Titel so als These erscheint, kann
die anschließende Erzählung als Beleg oder Illustration dieser provokanten
Behauptung gelesen werden - gleichsam als „Kunstexperiment".10 Wie aber

schildert der Text das Verhältnis zwischen Gewalt und Musik? Bestätigt die

Erzählung die Vorstellung einer körperlich-musikalischen Gewalt? Warnt
sie vor ihr?11 Schränkt sie sie auf bestimmte Bedingungen ein? Relativiert
sie die besondere Gewaltwirkung der Musik, z. B. im Vergleich mit anderen

Künsten?

Affirmation der Musik als Gewalt

Am deutlichsten kommt der Konnex zwischen Musik und Gewalt in der

Schilderung der Fronleichnamsmesse zum Ausdruck: Während die zu ihrem
destruktiven Gewaltakt bereiten Bilderstürmer nur auf ein Zeichen des

ältesten Bruders warten, um loszuschlagen, führt das Nonnenorchester des

Klosters eine „uralte, von einem unbekannten Meister herrührende, italienische

Messe" (291) auf. Die Wirkung des „mit der höchsten und herrlichsten
musikalischen Pracht ausgeführt [en] " (293) Musikstücks aufdie Brüder und
die gesamte Gemeinde ist enorm: Den Angaben des Erzählers zufolge „war

9 Die Kontinuität der musikalischen Gewalt in der Cäcilie - von der Messe am

Beginn über das Gloria-Singen bis zur Partitur am Ende - widerspricht der

Interpretation von Boernchen, der behauptet, „dass die Gewalt der Musik erst

am Ende der Geschichte tatsächlich zerstörerisch wirkt", Boernchen. Musik (wie
Anm. 4). S. 264. Vgl. ebenso Gess. Gewalt der Musik (wie Anm. 6). S. 353.

10 Bernhard Greiner. Kleists Dramen undErzählungen. Experimente zum,Fall'der

Kunst. Tubingen/Basel: Francke, 2000. S. 419.
11 Für eine Lektüre der Kleistschen Cäcilie unter dem Gesichtspunkt der Kunst¬

feindschaft vgl. Kai Hammermeister. „Kunstfeindschaft bei Kleist. Der ästhetische

Diskurs in ,Die heilige Cäcilie'". Kleist-Jahrbuch (2002): S. 142-153.



Kunstgegen Gewaltgegen Kunst 101

es, als ob die ganze Bevölkerung der Kirche tot sei" (293), jegliche Regung
der Menge also unterdrückt gewesen sei. Der Erzähler betont den atemlähmenden

Effekt - „es regte sich [...] kein Odem" (293) -, der gleichsam zum
gewaltsamen Scheintod, zur vita reducta der Gemeinde führt und allen
Aufruhr buchstäblich erstickt.

Ein ehemaliger Komplize der Brüder berichtet deren Mutter später noch

genauer von der unmittelbaren Reaktion auf die Messe: „[...] bei Anhebung
der Musik, nehmen eure Söhne plötzlich, in gleichzeitiger Bewegung, und
auf eine uns auffallende Weise die Hüte ab; sie legen, nach und nach, wie
in tiefer unaussprechlicher Rührung, die Hände vor ihr herabgebeugtes
Gesicht [...]" (299) und wenig später, so der Augenzeuge weiter, lässt sich

der älteste Bruder „mit kreuzweis auf die Brust gelegten Händen, auf Knien
nieder und murmelt, samt den Brüdern, die Stirn inbrünstig in den Staub
herab gedrückt, die ganze Reihe noch vorher von ihm verspotteter Gebete
ab" (299). Das Verhalten der Brüder ist also geprägt zum einen von äußerster

Emotionalität - „unaussprechliche Rührung" -, zum anderen von einer
durch die Musik induzierten Synchronisierung ihrer Handlungen - „in
gleichzeitiger Bewegung" -, die ihren Demutsgebärden einen Rhythmus
aufzwingt, der auch ihr späteres Tun prägen wird.

Sowohl im Bericht des Erzählers als auch in dem des Augenzeugen wird
die affektiv-physiologische Reaktion der Zuhörer auf die Musik hervorgehoben:

jenes sinnliche Ergriffensein, jene körperliche Überwältigung, die
Kleist einem Brief zufolge am eigenen Leib erfahren hat: Am 21. Mai 1801

berichtet er seiner Verlobten von den Eindrücken eines katholischen
Gottesdienstes in Dresden und schildert die dabei gespielte Musik als eine Kunst,
„bei deren Genuß man den Verstand nicht braucht, die nur allein auf Sinn

u Herz wirk[t]".12 Ein Jahrzehnt vor der Veröffentlichung der Cäcilie scheint
der protestantisch sozialisierte Kleist in diesem Schreiben zwar die Messe

insgesamt positiv zu bewerten - vor allem aufgrund des Einsatzes von Musik -,
auch hier stellt er jedoch bereits die ambivalente Verbindung zur Gewalt her,

wenn er fortfährt: „Nirgends fand ich mich aber tiefer in meinem Innersten

gerührt, als in der Katholischen Kirche, wo die größte, erhabenste Musik
noch zu den andern Künsten trit, das Herz gewaltsam zu bewegen."13

12 Brief an Wilhelmine von Zenge vom 21. Mai 1801, in: Kleist. Sämtliche Werke

undBriefe (wie Anm. 1), Bd. 4: Briefe. Hg. Klaus Müller-Salget/Stefan Ormanns,
S. 224.

13 Ebd., S. 225, Kursivierung Th.N. Zu Kleists Verhältnis zur Religion vgl. Bernd
Hamacher. „Religion und Kirche". Kleist-Handbuch (wie Anm. 3). S. 276-
279. Zur Ambivalenz des zitierten Briefs und Kleists kritischem Verhältnis zu
Kirche und Katholizismus vgl. Walter Hinderer. „Die heilige Cäcilie oder die

Gewalt der Musik". Interpretationen. Kleists Erzählungen. Hg. Walter Hinderer.

Stuttgart: Reclam, 1998. S. 181-215, hier S. 182-185. Vgl. außerdem: Ricarda

Schmidt/Séan Allan/Steven Howe. Unverhoffte Wirkungen. Erziehung und



102 Thomas Nehrlich

Die Schilderung in der Cäcilie wie auch Kleists eigene biographische
Erfahrung beziehen sich also auf jene aisthetische Komponente der
Tonkunst, die sowohl in der kunstkritischen Diskussion der Reformation, d. h.
der Zeit der Handlung, als auch in der musikästhetischen Debatte der
Kleist-Zeit problematisiert wurde: Die Bewertungen der Musik durch Calvin

und Luther einerseits, Kant andererseits, stimmen in der Kritik des starken

sinnlich-physischen Anteils der Musikrezeption überein. Die - wie Kant
es ausdrückt - „Wirkung dieser Zitterungen [Luftbebungen bzw. Schall-

Frequenzen, Th.N.] auf die elastischen Theile unsers Körpers"14 werden als

liturgisch untauglich bzw. ästhetisch defizitär zurückgewiesen. Die Reformatoren

lehnten Musik ab aus Angst, ihr sinnlicher Reiz könnte die Gläubigen
von der Botschaft des biblischen Worts ablenken.15 Und Kant hegte, wie er
in §53 seiner Kritik der Urteilskraft ausführt, Vorbehalte gegen die Begriffs-
losigkeit der Musik („lauter Empfindungen ohne Begriffe"), ihre Gemütsbe-

zogenheit („Sprache der Affekte") und ihr prekäres Verhältnis zu Reflexion
und Vernunft: Für Kant hat die Musik, „durch Vernunft beurteilt, weniger
Wert als jede andere der schönen Künste." Und weiter: „Wenn man dagegen
den Wert der schönen Künste nach der Kultur schätzt, die sie dem Gemüt
verschaffen, und die Erweiterung der Vermögen, welche in der Urteilskraft
zum Erkenntnisse zusammenkommen müssen, zum Maßstab nimmt, so hat
die Musik unter den schönen Künsten sofern den untersten [...] Platz, weil
sie bloß mit Empfindungen spielt."16

In Kleists Cäcilie werden diese Verdachtsmomente noch dadurch
verstärkt, dass das aufgeführte Musikstück uneindeutig auch als „Oratorium"
(299) bezeichnet wird, einer liturgisch weniger streng kodifizierten, eher

opernhaften Musikgattung, und dass außerdem zwar Musikinstrumente,
aber kein Gesang erwähnt wird.17 Instrumentalmusik aber, so das gängige
musikkritische Bedenken, ergreift durch die Abwesenheit vermittelnder

Gewalt im Werk Heinrich von Kleists. Wurzburg: Königshausen & Neumann,
2014. S. 346-351.

14 Immanuel Kant. Kritik der Urteilskraft. Hg. Heiner F. Klemme. Hamburg: Felix

Meiner, 2009, S. 217 (§51 „Von der Einteilung der schönen Künste").
15 Vgl. Hammermeister. Kunslfeindschaft bei Kleist (wie Anm. 11). S. 146£; Gess.

Gewalt der Musik (wie Anm. 6). S. 351.
16 Kant. Kritik der Urteilskraft (wie Anm. 14). S. 222-224 (§53 „Vergleichung des

ästhetischen Werts der schönen Künste untereinander").
17 Zur generischen Uneindeutigkeit der musikalischen Aufführung zwischen

Instrumental- und Vokalmusik, Oratorium und Messe vgl. Hinderer. Die heilige
Cäcilie (wie Anm. 13). S. 188; Gess. Gewalt der Musik (wie Anm. 6). S. 350f.;
Boernchen. Musik (wie Anm. 4). S. 263; Greiner. Kleists Dramen und Erzählungen

(wie Anm. 10). S. 398. Greiner geht außerdem davon aus, dass man sich

unter der von den Nonnen aufgeführten Messe eine polyphone Komposition im
Stile Giovanni Pierluigi da Palestrinas (1525-1594) vorzustellen habe, bei der



Kunstgegen Gewaltgegen Kunst 103

"Worte umso unmittelbarer sinnlich-physisch. "Was Kleist durch die Betonung

der körperlichen Reaktion der Zuhörer und die Bloßlegung der ais-

thetischen "Wirkweise der Musik erreicht, ist eine Verabsolutierung ihrer
physischen Eigenschaft. In der geschilderten Fronleichnamsmesse zur Feier
der leiblichen Gegenwart Christi erscheint auch die Musik ganz als leibliche
Kirnst. Ihre Wirkung auf die Zuhörer wird als körperliche Kraft geschildert,
die in der Tat Gewaltcharakter annimmt, insbesondere wenn sie sich, wie im
Falle der Brüder, gegen einen Widerstand durchsetzt. Liest man die Erzählung

also als Probe auf die im Titel aufgestellte These, dann scheint ein erstes

Argument in der Affirmation zu bestehen, dass Musik tatsächlich als Gewalt
wirken kann.

Utilitaristische Musik: Kunst gegen Gewalt gegen Kunst

Vergleicht man diese musikalische Gewalt mit dem Gewaltpotenzial, das im
bewaffneten Bildersturm der Brüder angelegt ist, lässt sich eine Entgegensetzung

feststellen: Der Ikonoklasmus richtet sich gegen Glauben und Eigentum

der Nonnen, genauer: gegen ihre in den Kunstwerken des Kirchenraums
veranschaulichten religiösen Vorstellungen. Die Musikaufführung der Nonnen

hingegen soll dem Schutz des Klosters dienen und den Bilderstürmern
Widerstand leisten. Zu diesem protektiven Zweck wählt die Äbtissin mit
Bedacht ein liturgisches Kunstwerk aus, von dem sie eine besondere Wirkung
erwartet. Die Aufführung dieses einen musikalisch-gewaltigen Kunstwerks
soll alle anderen Kunstwerke in der Kirche vor ihrer Zerstörung bewahren.

Die Äbtissin setzt also die Gewalt einer Kunst ein als Mittel gegen Gewalt,
die sich gegen Kunst richtet: Gewalt der Kirnst gegen Gewalt gegen Kunst.
Die Gewalt der Musik ist in dieser Konstellation konstruktiv, die kunstfeindliche

Gewalt des Bildersturms hingegen destruktiv.
Der Plan der Äbtissin geht auf, indem die Wirkung der Messe über den

Zerstörungswillen der Bilderstürmer überwiegt und den Gewaltausbruch

gewaltsam zunichtemacht. Die Gewalt, die von der Musik ausgeht, erweist
sich dabei nicht nur - wie Adelung definiert - als „Anwendung aller seiner
Kräfte für Uberwindung eines Hindernisses".18 Sie entspricht darüber hinaus

auch präzise der Begriffsbestimmung, die Kant in der Kritik der Urteils-

kraft gibt: „Macht ist ein Vermögen, welches großen Hindernissen überlegen
ist. Eben dieselbe heißt eine Gewalt, wenn sie auch dem Widerstande dessen,

was selbst Macht besitzt, überlegen ist."19 Erst durch die Überlegenheit über

„der Text weitgehend unverständlich [war], da die verschiedenen [...] Stimmen
in der Regel nicht zur selben Zeit dasselbe Wort sangen", ebd., S. 404.

18 Adelung. Grammatisch-kritisches Wörterbuch (wie Anm. 8). Bd. 2, Sp. 651.
19 Kant. Kritik der Urteilskraft (wie Anm. 14). S. 127 (§28 „Von der Natur als einer

Macht"), Kursive im Original gesperrt.



104 Thomas Nehrlich

den Bildersturm also wird die Wirkung der Musik in diesem Sinne zu einer
Gewalt.20

Identitätsverlust und emotionales Trauma als Folgen
musikalischer Gewalt

Die Instrumentalisierung von Kunst als Gewalt, wie sie in der Musikaufführung

der Nonnen geschildert wird, bleibt nicht ohne Folgen. Zwar ist das

Kloster vorläufig gerettet. Die Erzählung aber fuhrt die Bemühungen der
Nonnen ad absurdum, indem sie aufdie Säkularisierung des Klosters wenige
Jahrzehnte nach den geschilderten Geschehnissen verweist (vgl. 293). So

wie das Kloster also bald schon aufgelöst werden sollte, erfahren die vier
Bilderstürmer ebenfalls eine Auflösung ihrer Identität. Die Berichte über ihren
Verbleib nach der Fronleichnamsmesse zeichnen ein erschütterndes Bild der
Brüder: Nachdem sie das Kloster zunächst nur widerwillig verlassen haben,
führen sie seitdem ein mönchisches Leben, unentwegt in der Anbetung eines

Kruzifixes begriffen, unterweitgehendem asketischem Verzicht aufNahrung,
Schlafund Kommunikation (vgl. 295fi). War ihre emotionale Grundhaltung
zuvor mehrfach als „ausgelassen" bezeichnet worden, wird ihnen nun lediglich

eine „gewisse, obschon sehr ernste und feierliche, Heiterkeit" (295) attestiert.

Diese Affektreduktion von vormals extrovertierter intemperantia zu in
sich gekehrter serenitas zusammen mit der sonstigen Beschränkung ihres
Lebens könnte wohl noch - so die behördliche Diagnose - als fanatische,
aber unschädliche „Ausschweifung einer religiösen Idee" (295) anerkannt
werden, zumal die Brüder zufrieden scheinen und ihre Gemütsverfassung bis

in den „heitern und vergnügten Tod[]" (313) hinein bewahren. Dem ersten
Eindruck nach könnte die Gewalt der Messenaufführung also bei den
Brüdern einen religiös motivierten Persönlichkeitswandel bewirkt haben. Gegen
diese harmlose Deutung spricht jedoch die allmitternächtliche Anwandlung
der Brüder, bei der sie jenes „Gloria in excelsis" (297, 303) anstimmen, das

in der Fronleichnamsmesse von allen Musikstücken die größte Wirkung auf
die Zuhörer entfaltet hatte. In der Aufführung durch die Brüder erfährt das

Gloria jedoch eine radikale Veränderung, da sie es mit „einer entsetzlichen
und gräßlichen Stimme" (303) intonieren, die an „Leoparden und Wölfe"
(303) denken lässt und die Umstehenden das Fürchten lehrt.21 Dass die

20 Vgl. Gess. Gewalt derMusik (wie Anm. 6). S. 344.
21 Zu den ästhetischen und religiösen Implikationen dieser Tiere vgl. Roland Bor-

gards: „Geheul und Gebrüll. Ästhetische Tiere in Kleists .Empfindungen vor
Friedrichs Seelandschaft' und ,Die Heilige Cäcilie oder die Gewalt der Musik'".
Ausnahmezustand der Literatur. Neue Lektüren zu Heinrich von Kleist. Hg.
Nicolas Pethes. Göttingen: Wallstein, 2011, S. 307-324.



Kunstgegen Gewaltgegen Kunst 105

nächtlichen Gloria-Exzesse traumatische Wiederholungen der ursprünglichen

Messe sind, belegt die wieder aufgegriffene Synchronitätsformel: Zu
ihrem Gebrüll erheben sich die Brüder abermals „in gleichzeitiger Bewegung"

(303, zuvor schon 299). Diese Auftritte zur Geisterstunde führen
deutlich vor Augen, dass die Brüder seit ihrer gewaltsamen Konfrontation
mit der Messe ihre Menschlichkeit weitgehend eingebüßt haben, nachts

Tieren und ansonsten, wie die Erzählung mehrfach erklärt, „Geistern" und
„Gespenstern" gleichen.22 Der emotionale Schaden, den die Brüder von der

Aufführung der Messe davontragen, belegt, dass die schützende Gewalt, die
die Nonnen intendiert hatten, nicht ohne zerstörerische Wirkung zu haben
ist.23 Dadurch wird das ursprünglich affirmative Argument einer
zweckgebundenen, aber konstruktiven Gewalt der Musik erheblich eingeschränkt.

Kritik der Gewalt an der Musik

In der Schilderung der nächtlichen Szenen wird außerdem deutlich, dass

nicht nur die Brüder und ihre gequälten Hörer, sondern auch die Musik
selbst in diesen pervertierten Wiederaufführungen Schaden nehmen. Hatte
die Messe im Kloster noch „Wohlklang" (293) und „musikalische [] Pracht"
(293) entfaltet, verkommt das „Gloria" der Brüder hingegen zu Raubtierkrach,

der sich gleichsam in körperlicher Gestalt äußert: „[...] die Pfeiler des

Hauses [...] erschütterten, und die Fenster, von ihrer Lunge sichtbarem Atem
getroffen, drohten klirrend, als ob man Hände voll schweren Sandes gegen
ihre Fläche würfe, zusammen zu brechen." (303) Das nächtliche „Intonieren"
der Brüder ist keine Musik mehr, sondern bloße physische Gewalt. Indem
Kleist vorführt, wie Musik in dem, was durch die Indienstnahme zu
nichtkünstlerischen Zwecken von ihr übrig bleibt, das Musikalische vollends
einbüßen und zu reiner Gewalt regredieren kann, wird die Behauptung im Titel
mit einem deutlichen Vorbehalt versehen. Musik bleibt nicht Musik, wenn
sie Gewalt wird.

Dies ist nicht der einzige Einwand, mit dem die Erzählung die unkritische

Verknüpfung von Musik und Gewalt in Zweifel zieht, die sie zunächst
scheinbar affirmiert hatte. Denn den beiden prominenten Musikaufführungen

in der Cäcilie - der Messe und dem nächtlichen Gloria - werden
zwei Szenen gegenübergestellt, in denen Musik gerade keine gewaltsamen

22 Vgl. „dies geisterartige Leben" (295), „ihrem stillen, gespensterartigen Treiben"

(301), „dasselbe öde, gespensterartige Klosterleben" (305).
23 Vgl. Peter Horn. Heinrieb von Kleists Erzählungen. Eine Einßihrung. König¬

stein/Ts.: Scriptor, 1978. S. 196 und 200; Hammermeister. Kunstfeindschafi bei

Kleist (wie Anm. 11). S. 144.



106 Thomas Nehrlich

Wirkungen zeitigt24: Am Schluss der Erzählung wird die Reaktion der Mutter

„bei dem bloßen Anblick" (311) der Partitur der Messe geschildert: Der
„unbekannten zauberischen Zeichen" (311) nicht mächtig, die sie auf dem

Notenblatt erblickt, erkennt die Mutter doch intuitiv, dass es sich um das

Gloria in excelsis handelt und ist davon tief beeindruckt: „Es war ihr, als

ob das ganze Schrecken der Tonkunst, das ihre Söhne verderbt hatte, über
ihrem Haupte rauschend daherzöge!' (311) Die Konfrontation mit der bloßen

Schriftform des Musikstücks bewirkt bei der Mutter jedoch weniger
physische als rein religiöse Ergriffenheit: Sie drückt „mit einer unendlichen

Regung von Demut und Unterwerfung unter die göttliche Allmacht, das

Blatt an ihre Lippen" (311), wendet sich dann aber ohne körperliche
Beeinträchtigung wieder der Äbtissin zu. Statt leiblich ist die Wirkung der Musik
hier ganz geistlich, denn in der Folge dieses Ereignisses rekonvertiert die

Mutter zum Katholizismus (vgl. 313). Kann das Ausbleiben einer
Gewaltwirkung in diesem Fall durch das Fehlen einer performativen Aufführung
erklärt werden, entfällt dieser Grund in der zweiten Szene: Bei der Ankunft
der Mutter am Dom werden an diesem gerade Bauarbeiten vorgenommen.
In einem unscheinbaren Nebensatz wird erwähnt, dass die „viele [n] hundert
Arbeiter [...] fröhliche Lieder sangen" (307). Obwohl es sich also durchaus

um einen durchdringenden Chor handeln dürfte, wird eine besondere

Wirkung mit keinem Wort erwähnt. Die Mutter bleibt dieser Musikaufführung
gegenüber völlig indifferent. Von physischer, geschweige gewaltsamer
Überwältigimg kann keine Rede sein.

Der Unterschied zwischen der unschädlichen und der gewaltsamen
Wirkung von Musik besteht, so könnte man schlussfolgern, in deren Instrumentalisierung.

Während die Messe zu religiösen Zwecken aufgeführt wird,
ist der Gesang der Domarbeiter völlig selbstzweckhaft. Die Heilige Cäcilie
schränkt den Zusammenhang von Gewalt und Musik also vor allem auf die
fremdbestimmte Indienstnahme ein. Die Funktionalisierung von Musik zu
nicht-künstlerischen, zumal religiösen Zwecken ist selbst gewalttätig.25 So

verstanden, wird Musik nur dann zu Gewalt, wenn ihr selbst Gewalt angetan
wird.26

24 Vgl. Hilda Brown: „From .Wohlklang' to .schauderhaftes Gebrüll'. Musical
Violence and .Affektenlehre' in Kleist s Die heilige Cäcilie oder die Gewalt der
Musik". Konstruktive und destruktive Gewalt (wie Anm. 3). S. 265-277, hier
S. 267-270.

25 Damit wird Kleists oben zitierte ambivalente briefliche Darstellung der gewalt¬

samen Musik im katholischen Gottesdienst zusätzlich infrage gestellt. Zur
Kirchen- und Religionskritik in der Cäcilie vgl. zusammenfassend Lubkoll. Die Heilige

Cäcilie (wie Anm. 6). S. 139f. und 142; Lubkoll. MythosMusik (wie Anm. 7).
S. 206-209.

26 Paola Mayer kommt zu einem ähnlichen Schluss, wenn sie mit Blick aufdie Cäci¬

lie erläutert: „Music can operate destructively even on its pious devotees and,



Kunstgegen Gewaltgegen Kunst 107

Relativierung der Gewalt der Musik im Künstevergleich

Damit ist die Diskursivierung der Titel-These innerhalb der Erzählung noch
nicht am Ende: Neben der Einschränkung des Zusammenhangs von Musik
und Gewalt stellt Kleist die Singularität der Wirkung von Tonkunst zusätzlich

durch den Rekurs auf andere Künste in Frage. Kleist integriert in seine

Erzählung, in der laut Titel doch die Musik im Zentrum steht, die Darstellung
dreier anderer Künste und ihrer Rezeption, die die Alleinstellung der Musik
anfechten.27 So verweist - erstens - die Erwähnung des Dombaus aufdie
Baukunst, deren technische Meisterschaft Kleist hervorhebt: Mittels „schlanke [r],
vielfach verschlungene[r] Gerüste[]" (307) arbeiten die Konstrukteure daran,

„die Türme noch um ein gutes Dritteil zu erhöhen" (307). Außerdem wird
das enge Verhältnis der Architektur zum Naturschönen betont, indem das

Rosetten-Fenster des Doms - „die prächtig funkelnde Rose" (307) - und das

Zusammenspiel der natürlichen Stoffe beschrieben werden: Das „im Strahl
der Sonne glänzige [] Kupfer" (307) des Kirchendachs korrespondiert mit
den „vergoldeten Rändern" (397) der erhabenen Gewitterwolken.28

Darüber hinaus weisen - zweitens - die bildlichen Darstellungen in der
Kirche auf die Kunst der Malerei hin. Die „mit biblischen Geschichten
bemalt [en]" (289) Fenster des Doms lassen sich zum einen als Vermischung
narrativer und bildlicher Darstellungsweisen lesen, wie sie Lessing in seiner
kunsttheoretischen Schrift Laokoon oder über die Grenzen der Mahlerey
und Poesie (1766) ein halbes Jahrhundert vor Kleist kritisiert hatte. Sie sind
außerdem ein weiterer Hinweis auf die Vereinnahmung von Kunst durch

Religion. Als Auslöser und Ziel des Bildersturms sind sie ein deutlicher Beleg
dafür, dass keineswegs allein die Musik ein Gewaltpotential birgt.29

indirecdy, on itself!" Und weiter ,,[H]ere, music destroys itself in serving
religion." Paola Mayer. „Religious Conversion and the Dark Side ofMusic: Kleists
Die beilige Cäcilie oder die Gewalt derMusik und Hoffmanns Das Sanctus". Col-

loquia Germanica 40 (2007): S. 237-258, hier S. 242 und 243.

27 Gerhard Neumann zufolge inszeniert Kleists Cäcilie über den Künstevergleich
hinaus sogar einen „Krieg der Zeichen". Vgl. Neumann. Eselsgeschrei oder

Sphärenklang (wie Anm. 6). S. 378-389.
28 Die Diskussion des Erhabenen, das in der Cäcilie wiederholt inszeniert wird und

Kleist zur Auseinandersetzung mit Kants Ästhetik dient, ist in der Forschung
bereits intensiv geführt worden. Vgl. u. a. Greiner. Kleists Dramen und Erzählungen

(wie Anm. 10). S. 408-419; RalfSimon: „Bildpolitiken der Erhabenheit:
Herder (Kalligone), Jean Paul (Vorschule), Kleist (Cäcilie), Hölderlin
(Friedensfeier)". Germanisch-RomanischeMonatsschrift 57, Heft: 1 (2007): S. 91-111;
Gess. Gewalt derMusik (wie Anm. 6). S. 352-354.

29 Bernhard Greiner vermutet, dass Kleist Anregungen zu seiner Erzählung durch

Cäcilien-Darstellungen auf Gemälden seit der Renaissance erhalten hat, vgl.
Greiner. Kleists Dramen undErzählungen (wie Anm. 10). S. 401f.



108 Thomas Nehrlich

Der Einbezug des Theaters als dritter Kunstform erfolgt schließlich
äußerst raffiniert in Form eines ästhetischen Metadiskurses. Theater erscheint

nicht, wie die anderen Künste, als Element der histoire, sondern wird durch
die Verwendung dramaturgischen Vokabulars auf der Ebene des récit für die
erzählerische Kommentierung fruchtbar gemacht: So fasst der Erzähler den
Auslöser der Handlung in der Formulierung zusammen, „die vier Brüder"
hätten „der Stadt Aachen das Schauspiel einer Bilderstürmerei [...] geben"
(287) wollen. Als souveräner Regisseur der Handlung beleuchtet der Erzähler

diesen oder jenen „Schauplatz" (307) und inszeniert diverse „Auftritte"
(287, 291, 299). Er markiert auf diese Weise das Erzählte als Theaterszene

und bringt die eigene Narration auf die Bühne. Indem er die Inszenierung
bloßlegt, stellt er ihre dramatischen, durchaus auch komischen Effekte aus.

Zu den makabren „Possen" (299), die er aufFühren lässt, zählt seine Schilderung

der Mutter, die ausgerechnet deshalb „den entsetzlichen Schauplatz in
Augenschein [...] nehmen" wollte, „aufwelchem Gott ihre Söhne wie durch
unsichtbare Blitze zu Grunde gerichtet hatte", „weil eben das Wetter schön
war" (307). Wenn der Erzähler den grotesken Kontrast zwischen den

singenden Dombauarbeitern und einem kraftlos gewordenen, „mißvergnügt
murmelnd[en]" (307) Gewitter schließlich ironisch als „doppeltes Schauspiel"

(307) bezeichnet, gerät die Debatte um die Wirkung der Musik
vollends zur scherzhaften Erhabenheitsoperette.30

Neben der Funktion, zusammen mit den anderen Künsten das vermeintlich

exklusive Verhältnis der Musik zur Gewalt weiter zu nivellieren, hat der
Rekurs aufs Theater in der Cäcilie auch affektästhetische Relevanz: Gemeinsam

mit zahlreichen Wortbildungen31 auf Basis der Substantive „Entsetzen",

„Furcht", „Grausen" und „Schrecken" kommen wiederholt „Jammer"
und „Schauder" als eleos- undphobos-analoge Begriffe vor, mit denen explizit

auch die Reaktion auf das Verhalten der Brüder bezeichnet wird: Der
„schauderhafte [] Anblick dieser Unglücklichen" (297) und das „schauder-
hafte[] Gebrüll[], das [...] jammervoll um Erbarmung zu Gottes Ohren
heraufdrang" (303), machen ihre Freunde „sprachlos vor Jammer" (301). Über
die grundsätzliche metapoetische Theatralisierung seiner Erzählung hinaus

setzt Kleist diese seit Aristoteles an die Tragödienwirkung gebundenen

30 Zur Ironie in der Cäcilie vgl. WolfgangWittkowski. ,JDie Heilige Cäcilie und Der
Zweikampf. Kleists Legenden und die romantische Ironie" Colloquiua Germanica

6 (1972): S. 17-58.
31 Vgl. u.a. „Entsetzen der armen Frau" (295), „in der entsetzlichsten Unruhe"

(299), „mein Entsetzen" (301), „mit einer entsetzlichen und gräßlichen Stimme"

(303), „mit lauter fürchterlicher Stimme" (299), „fürchterlicher Geist"

(311), „grausenhaften Auftritt" (303), „Schreckliches" (301), „Schrecken der
Tonkunst" (311), „schreckensvollen Stunde" (311), „schreckliche und herrliche
Wunder" (313). Vgl. Brown. Musical Violence and,Affektenlehre' (wie Anm. 24).
S. 266.



Kumtgegen Gewaltgegen Kunst 109

Affekte ein, um seiner Erzählung damit eine weitere Bezugsgröße kanonisierter

Ästhetik einzuschreiben, die das Spektrum potenziell gewaltsamer
Kunstwirkung weiter ausdifferenziert. Der Musik wird dadurch endgültig
die Eigen- und Einzigartigkeit ihres Zugriffs auf Gewalt abgesprochen.32

Im Hinblick aufdie im Titel der Erzählung evozierte These eines spezifischen
Zusammenhangs zwischen Musik und Gewalt lässt sich folgendes Fazit
ziehen: Nach anfänglicher Affirmation und anschließender Einschränkung und
Kritik der musikalischen Gewalt inszeniert Kleist in seiner Heiligen Cäcilie

zur finalen Probe aufs Exempel ein In- und Durcheinander verschiedener

Künste, ihrer ästhetischen Merkmale und ihrer physischen und emotionalen

Wirkungen. Die Musik als vermeindich gewaltigste, körperlichste Kunst
geht aus diesem paragone keineswegs als Siegerin hervor, sie behauptet den
anderen Künsten gegenüber keine - so Adelungs weitere Bestimmung von
,Gewalt' - „überlegene Macht".33 Statt über einen privilegierten Zugang zu
Gewalt, gleichsam ein ästhetisches Gewaltmonopol, zu verfügen, wird die

Anfälligkeit der Musik für die Inanspruchnahme zu nicht-künstlerischen,
insbesondere religiösen Zwecken herausgestellt, in der sie sich von anderen
Künsten nicht grundsätzlich unterscheidet. Diese Relativierung der Vorstellung

einer .absoluten Musik' gibt den Blick frei auf den religionskritischen
Untergrund der Erzählung. In Bezug auf den vollständigen Titel der Erzählung

und die Frage, ob die Heilige Cäcilie oder die Gewalt der Musik für
das Geschehen verantwortlich seien, kann man aus dieser Perspektive nur
antworten: weder noch.

32 Durch die akribische Einbettung der Musik in einen Künstevergleich wird ihre

Alleinstellung und Verabsolutierung als das ästhetische .Andere' gerade vermieden,

vgl. Boernchen, Musik (wie Anm. 4). S. 264.

33 Vgl. Adelung. Grammatisch-kritisches Wörterbuch (wie Anm. 8). Bd. 2, Sp. 651.




	Kunst gegen Gewalt gegen Kunst : zur Funktion von Musik in Heinrich von Kleists Die heilige Cäcelie oder die Gewalt der Musik

