Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2019)

Heft: 48: Musik und Emotionen in der Literatur = Musique et émotions dans la

littérature = Music and emotions in literature

Artikel: Kunst gegen Gewalt gegen Kunst : zur Funktion von Musik in Heinrich
von Kleists Die heilige Cécelie oder die Gewalt der Musik

Autor: Nehrlich, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006273

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Thomas Nehrlich
Kunst gegen Gewalt gegen Kunst

Zur Funktion von Musik in Heinrich von Kleists
Die heilige Cicilie oder die Gewalt der Musik

Comment interpréter le terme de « Gewalt » dans Die heilige Cicilie oder die Gewalt
der Musik (1811) de Heinrich von Kleist (1777-1811)? Faut-il le comprendre dans
son sens figuré, en tant que métaphore (pouvoir, puissance), ou dans son sens littéral,
en tant que phénomeéne physique et sensuel (violence) ? Quoiqu’il en soit, le titre
de la nouvelle suggere dans tous les cas un lien étroit, peut-étre spécifique, entre la
musique et la violence. Comment le texte représente-t-il cette relation ? L'affirme-t-il
comme allant de soi ? Ou comme se manifestant seulement sous certaines condi-
tions ? Ce rapport 4 la violence se retrouve-t-il dans d’autres formes d’art invoquées
dans ce texte ? Qu’arrive-t-il 4 la musique quand elle-méme est violente — ou jouée
a des fins violentes ? A travers ces questions, nous examinerons comment la Cacilie
¢tablit un raisonnement rigoureux en cing étapes sur la relation entre musique et
violence et comment Kleist remet en question les jugements esthétiques, critiques et
religieux de son époque.

Heinrich von Kleists 1811 verdffentlichte Erzihlung Die heilige Ccilie oder
die Gewalt der Musik setzt mit der Ankiindigung von Zerstérung ein: Vier
protestantische Briidder wollen gegen Ende des 16. Jahrhunderts in Aachen
ein katholisches Kloster mit einem Bildersturm tiberziechen. Der erste Teil
des Texts beschreibt im Anschluss, wie die vier Ikonoklasten ihr kunstfeind-
liches Vorhaben vorbereiten und ihre Gewaltbereitschaft auf Gleichgesinnte
iibertragen. Wiederholt werden ihre Waffen und ihre wachsende Kampf-
kraft aufgezihle: ,, Axte[] und Zerstérungswerkzeuge[] aller Art*!, ,Beile[]
und Brechstangen” (291) sowie ,,Pechkrinze (299) in der Hand erst einer
»Anzahljunger, der neuen Lehre ergebener Kaufmannsséhne und Studenten®

1 Heinrich von Kleist. ,Die Heilige Cicilie oder die Gewalt der Musik®. Sam#/i-
che Werke und Briefe in vier Binden. Hg, llse-Marie Barth/Klaus Miiller-Salget/
Stefan Ormanns/Hinrich C. Seeba. Frankfurt/M.: DKV, 1987-1997, Bd. 3:
Samtliche Erzdblungen, Anekdoten, Gedichte, Schriften. Hg. Klaus Miiller-Salget,
S.285-313, hier S. 287. Alle weiteren Zitate aus diesem Text werden im Haupttext
unter Angabe der Seitenzahl in Klammern nachgewiesen. Nachdem er sie bereits
1810 in einer ersten, kiirzeren Fassung in seinen Berliner Abendblittern veroffent-
liche hatte, hat Kleist die Cécilie fiir die Ver6ffentlichung 1811 in Band II seiner
Erzihlungen-Buchausgabe deutlich iiberarbeitet und erweitert. Weil viele der hier
cinschlagigen Textstellen erst in dieser Fassung enthalten sind, liegt sie der vorlie-
genden Interpretation zugrunde.



98 Thomas Nebrlich

(287), dann einer Menge von ,,mehr denn hundert [...] Frevler[n]“ (291).2
Auch in der Uberwiltigung der Briider durch die Auffiihrung der Nonnen,
ihrer Einweisung in ein ,Irrenhaus® (295) und ihrem fiirchterlichen Gloria-
Gesangsind physische Aggression und emotionaler Zwang am Werk. Gewalt
ist ein Hauptthema der Cdcilie.

Die Gegenwirtigkeit und affektive Dringlichkeit von Gewalt ist in Kleists
Werken indes nichts Ungewohnliches — man denke an den Doppelmord
am Ende von Die Familie Schroffenstein, an Achilles’ Tod in Penthesilea
und an die Kriegsszenen in Die Hermannsschlacht, an den ,Mordbrenner’
Michael Kohlhaas in der gleichnamigen Erzihlung, an Mord und Suizid in
Die Verlobung in St. Domingo und an den Lynchmob am Schluss von Das
Erdbeben in Chili® Das Spezifische der Cicilien-Erzahlung ist jedoch, dass
»Gewalt® als Begriff bereits im Titel auftaucht. Dass die Erzahlung nicht von
einer omindsen, womdglich religiosen ,Macht’ der Musik spricht, sondern
explizit mit ,,Gewalt” iberschrieben ist, ist der Ausgangspunke der folgen-
den Deutung.* Denn Kleists Unterscheidung zwischen ,Macht® im weiteren,
oft metaphorischen Sinne von potestas und ,Gewalt’ im Sinne korperlicher
violentia lisst sich anhand seines Begriffsgebrauchs prazise nachvollziehen,
wie er in Helmut Schanzes Kleist-Worterbuch dokumentiert ist: Wahrend
Kleist Wendungen wie ,zu Macht gelangen®, ,iiber die Macht jauchzte, die
ihm gegeben war®, ,bekleidet mit der Macht®, ,Macht der Erzichung® und
»Macht, es zu vollbringen® als thetorische Tropen verwendet, vermittelt er in
Formulierungen wie ,Gewalt der Waffen®, ,,durch List oder durch Gewalt",
szerstorende Gewalt der Natur®, ,halb mic List, halb mit Gewalt®, ,,sich mit
Gewalt los zu reiffen” und ,,Gewalt der Bajonette® eindeutig die Bedeutung
roher Gewaltritigkeit.® Kleists begriffliche Differenziertheit gibt einen deut-
lichen Hinweis darauf, dass der Titel seiner Erzihlung kein Sprachbild dar-
stellt, sondern physische Gewalt bezeichnert.

Es soll im Folgenden daher nicht um die in der Forschung oft behandelte
Frage gehen, ob der Titel der Erzihlung disjunktiv oder konjunktiv zu ver-
stehen sei, in welchem Verhilenis also Cicilien-Wunder und Musikwirkung

2 Im Bericht des Augenzeugen Veit Gotthelf ist sogar von ,,mehr denn dreihundert
[...] Bésewichter[n]“ (299) die Rede.

3 Vgl. Yixu Lii. ,Gewalt und Verbrechen®. Kleist-Handbuch. Leben — Werk — Wir-
kung. Hg. Ingo Breuer. Stuttgart/Weimar: Metzler, 2009, S. 323-326; Heinrich von
Kleist. Konstruktive und destruktive Funktionen von Gewalt. Hg. Ricarda Schmidt/
Séan Allan/Steven Howe. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, 2012.

4 Am Ende seines kursorischen Forschungsiiberblicks iiber die Rolle der Musik bei
Kleist kommt auch Stefan Boernchen zu dem Schluss, dass ,,die Assoziation von
,Musik‘ und Gewalt“ eine wichtige interpretative ,Vorgabe Kleists“ darstellt. Ste-
fan Boernchen. ,Musik, Kleist-Handbuch (wie Anm. 3). S. 262-265, hier S. 265.

S Vgl. Helmut Schanze. Worterbuch zu Heinrich von Kleist. Samtliche Erzablungen,
Anekdoten und kleine Schriften. Tubingen: Max Niemeyer, 21989, S. 171 und 261.



Kunst gegen Gewalt gegen Kunst 99

stiinden.® Entsprechende Deutungen interpretieren den Begriff ,Gewalt® in
der Regel in einem iibertragenen Sinne und selbst ,Musik® wird darin mit-
unter ,,sehr weit als Generalmetapher fiir das Andere” aufgefasst.” Solchen
Lesarten wird hier ein unbildliches, kdrperliches Verstindnis von ,Gewalt'
entgegengesetzt: Das semantische Spektrum von ,Gewalt’ ist zu Kleists Zeit
auflerordentlich breit, wie sich z.B. anhand der umfangreichen Eintrige in
den Worterbiichern von Adelung und den Grimms rekonstruieren lisst. Es
umfasst u. a. politische, juristische, religidse, figurative und kérperliche Dis-
kurse. Fiir die vorliegende Deutung mafigeblich sind Begriffsbestimmungen
wie ,eine krafifiille, die jeden widerstand niederzwingt” und ,zwang, iiber-
waltigung, vergewaltigung, gewaltthat” bzw. ,, Anstrengung oder Anwendung
aller seiner Krifte fiir Uberwindung eines Hindernisses; eigentlich der Krifte
des Leibes“® Solche physische, potenziell schidliche Gewalt wird noch am
Ende der Cécilie in drastischen Worten thematisiert, wenn die Mutter der
Bilderstiirmer vermutet, »es konne wohl die Gewalt der Tone gewesen sein,

6 Zur Interpretationskontroverse um die Rolle des ,oder im Titel vgl. zusammen-
fassend Donald Haase/Rahel Freudenberg. ,Power, truth, and interpretation. The
hermeneutic act and Kleist’s Die heilige Cicilie®. Deutsche Vierteljabrsschrift fiir
Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 60 (1986): S. 88-103, hier S. 89-91;
Lubkoll. ,,Die Heilige Cicilie oder die Gewalt der Musik . Kleist-Handbuch (wie
Anm. 3). S. 137-142, hier S. 138f. Neuere Deutungen betonen die Unfruchtbar-
keit solcher biniren Interpretationen der Cicilie, vgl. Nicola Gess. Gewalt der
Musik. Literatur und Musikkritik um 1800. Freiburg i. Br./Berlin: Rombach,
22011. S. 346f. Um die Komplexitit der Betitelung noch zu steigern, weist die
Cicilie auch einen Untertitel auf: ,Eine Legende®. Fiir cine entsprechend per-
spektivierte Lektiire vgl. Gerhard Neumann. ,,Eselsgeschrei oder Sphirenklang.
Zecichensystem der Musik und Legitimation der Legende in Kleists Novelle Die
heilige Cicilie oder die Gewalt der Musik®. Heinrich von Kleist. Kriegsfall — Rechts-
fall - Siindenfall. Hg. Gerhard Neumann. Freiburg i. Br.: Rombach, 1994. S. 365-
389.

7 Boernchen. Musik (wie Anm. 4). S. 264. Fir Interpretationen, die den Titel
metaphorisch und den Begriff ,Gewalt® machtpolitisch verstehen, vgl. u.a. Tho-
mas Heine. ,Kleist’s ,St. Cecilia’ and the power of politics“. Seminar 16 (1980):
S.71-80; Haase/Freudenberg. Power, truth, and interpretation (wie Anm. 6). Fiir
eine poetologisch-selbstreflexive Lesart vgl. Christine Lubkoll. Myshos Musik.
Poetische Entwiirfe des Musikalischen in der Literatur um 1800. Freiburg i. Br.:
Rombach, 1995. S. 197-224.

8 Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilbelm Grimm. 16 Binde in 32 Teilbin-
den. Leipzig: Hirzel 1854-1961, Bd. 6, Sp. 4939 und 4969; Johann Christoph
Adelung. Grammatisch-kritisches Worterbuch der Hochdeutschen Mundart mit
bestindiger Vergleichung der tibrigen Mundarten, besonders aber der oberdentschen.
4 Binde. Leipzig: Breitkopf & Hirtel 21793-1801, Bd. 2, Sp. 651.



100 Thomas Nebrlich

die [...] das Gemiit ihrer Séhne zerstort und verwirrt habe (309, Kursivie-
rung Th.N.).?

Kleists Titelgebung und die damit einhergehende Kanalisierung der Lek-
tiire fithren dazu, dass die im Text vorkommende Gewalt niche allein als
Konsequenz diegetischer Handlungen oder als Ausléser von Emotionen
aufgefasst wird, sondern als etwas Eigenstindiges, als ein iibergeordnetes
Interesse des Textes. So perspektiviert, dient die Darstellung von Gewalt in
der Cicilie nicht nur als narratives Mittel, sondern erlangt einen autonomen,
von der histoire gleichsam losgelosten Status — als Thema, als Sujet der Erzih-
lung. Die Brisanz des Titels wird noch dadurch gesteigert, dass Gewalt nicht
blof8 erwahnt, sondern in einen argumentativen Zusammenhang mit Musik
gebracht wird: ,Gewalt der Musik®, Als genitivus subiectivus verstanden,
wird Gewalt hier nachgerade zum Merkmal von Musik erklirc. Musik wire
demnach selbst gewalttitig. Indem der Titel so als These erscheint, kann
die anschliefende Erzihlung als Beleg oder Illustration dieser provokanten
Behauptung gelesen werden — gleichsam als ,,Kunstexperiment®.!* Wie aber
schildert der Text das Verhiltnis zwischen Gewalt und Musik? Bestitige die
Erzahlung die Vorstellung einer korperlich-musikalischen Gewalt? Warnt
sie vor ihr?'! Schrinke sie sie auf bestimmte Bedingungen ein? Relativiert
sie die besondere Gewaltwirkung der Musik, z. B. im Vergleich mit anderen
Kiinsten?

Affirmation der Musik als Gewalt

Am deutlichsten kommt der Konnex zwischen Musik und Gewalt in der
Schilderung der Fronleichnamsmesse zum Ausdruck: Wihrend die zu ihrem
destruktiven Gewaltakt bereiten Bilderstiirmer nur auf ein Zeichen des
altesten Bruders warten, um loszuschlagen, fuhrt das Nonnenorchester des
Klosters eine ,uralte, von einem unbekannten Meister herrithrende, italieni-
sche Messe” (291) auf. Die Wirkung des ,,mit der héchsten und herrlichsten
musikalischen Pracht ausgefiihrt[en]“ (293) Musikstiicks auf die Briider und
die gesamte Gemeinde ist enorm: Den Angaben des Erzahlers zufolge ,war

9 Die Kontinuitit der musikalischen Gewalt in der Cicilie — von der Messe am
Beginn iiber das Gloria-Singen bis zur Partitur am Ende — widerspricht der
Interpretation von Boernchen, der behauptet, ,,dass die Gewalt der Musik erst
am Ende der Geschichte tatsichlich zerstorerisch wirkt®, Boernchen. Musik (wie
Anm. 4). S. 264. Vgl. ebenso Gess. Gewalt der Musik (wie Anm. 6). S. 353.

10 Bernhard Greiner. Kleists Dramen und Erziblungen. Experimente zum ,Fall’ der
Kunst. Tubingen/Basel: Francke, 2000. S. 419.

11 Fiir eine Lektiire der Kleistschen Cicilie unter dem Gesichtspunke der Kunst-
feindschaft vgl. Kai Hammermeister. ,,Kunstfeindschaft bei Kleist. Der istheti-
sche Diskurs in ,Die heilige Cicilie™. Kleist-Jahrbuch (2002): S. 142-153.



Kunst gegen Gewalt gegen Kunst 101

es, als ob die ganze Bevolkerung der Kirche tot sei” (293), jegliche Regung
der Menge also unterdriicke gewesen sei. Der Erzihler betont den atemlih-
menden Effeke — ,es regte sich [...] kein Odem® (293) -, der gleichsam zum
gewaltsamen Scheintod, zur vita reducta der Gemeinde fithrt und allen Auf-
ruhr buchstiblich ersticke.

Ein echemaliger Komplize der Briider berichtet deren Mutter spiter noch
genauer von der unmittelbaren Reaktion auf die Messe: ,,[...] bei Anhebung
der Musik, nehmen eure Sohne plotzlich, in gleichzeitiger Bewegung, und
auf eine uns auffallende Weise die Hiite ab; sie legen, nach und nach, wie
in tiefer unaussprechlicher Rithrung, die Hinde vor ihr herabgebeugtes
Gesicht [...]“ (299) und wenig spiter, so der Augenzeuge weiter, Lisst sich
der dlteste Bruder ,mit kreuzweis auf die Brust gelegten Hinden, auf Knien
nieder und murmelt, samt den Briidern, die Stirn inbriinstig in den Staub
herab gedriickt, die ganze Reihe noch vorher von ihm verspotteter Gebete
ab®“ (299). Das Verhalten der Briider ist also geprigt zum einen von duflers-
ter Emotionalitit — ,unaussprechliche Rithrung® —, zum anderen von einer
durch die Musik induzierten Synchronisierung ihrer Handlungen - ,in
gleichzeitiger Bewegung® -, die ihren Demutsgebirden einen Rhythmus
aufzwingt, der auch ihr spateres Tun prigen wird.

Sowohl im Bericht des Erzihlers als auch in dem des Augenzeugen wird
die affekeiv-physiologische Reaktion der Zuhérer auf die Musik hervorge-
hoben: jenes sinnliche Ergriffensein, jene korperliche Uberwiltigung, die
Kleist einem Brief zufolge am eigenen Leib erfahren hat: Am 21. Mai 1801
berichtet er seiner Verlobten von den Eindriicken eines katholischen Gottes-
dienstes in Dresden und schildert die dabei gespielte Musik als eine Kunst,
»bei deren Genufd man den Verstand nicht braucht, die nur allein auf Sinn
u Herz wirk[c]“'? Ein Jahrzehnt vor der Veréffentlichung der Cicilie scheint
der protestantisch sozialisierte Kleist in diesem Schreiben zwar die Messe ins-
gesamt positiv zu bewerten - vor allem aufgrund des Einsatzes von Musik -,
auch hier stellt er jedoch bereits die ambivalente Verbindung zur Gewalt her,

wenn er fortfihre: ,,Nirgends fand ich mich aber tiefer in meinem Innersten
geriithre, als in der Katholischen Kirche, wo die grofite, erhabenste Musik

noch zu den andern Kiinsten trit, das Herz gewaltsam zu bewegen:*?

12 Brief an Wilhelmine von Zenge vom 21. Mai 1801, in: Kleist. Samtliche Werke
und Briefe (wie Anm. 1), Bd. 4: Briefe. Hg. Klaus Miiller-Salget/Stefan Ormanns,
S.224.

13 Ebd,, S. 225, Kursivierung Th.N. Zu Kleists Verhiltnis zur Religion vgl. Bernd
Hamacher. ,Religion und Kirche®. Kleist-Handbuch (wie Anm. 3). S. 276-
279. Zur Ambivalenz des zitierten Briefs und Kleists kritischem Verhiltnis zu
Kirche und Katholizismus vgl. Walter Hinderer. ,Die heilige Cicilie oder die
Gewalt der Musik®, Interpretationen. Kleists Erzihlungen. Hg. Walter Hinderer.
Stuttgart: Reclam, 1998. S. 181-215, hier S. 182-185. Vgl. auflerdem: Ricarda
Schmidt/Séan Allan/Steven Howe. Unverhoffte Wirkungen. Erziehung und



102 Thomas Nebrlich

Die Schilderung in der Cicilie wie auch Kleists eigene biographische
Erfahrung beziehen sich also auf jene aisthetische Komponente der Ton-
kunst, die sowohl in der kunstkritischen Diskussion der Reformation, d.h.
der Zeit der Handlung, als auch in der musikisthetischen Debatte der
Kleist-Zeit problematisiert wurde: Die Bewertungen der Musik durch Cal-
vin und Luther einerseits, Kant andererseits, stimmen in der Kritik des star-
ken sinnlich-physischen Anteils der Musikrezeption tiberein. Die — wie Kant
es ausdriickt - ,Wirkung dieser Zitterungen [Luftbebungen bzw. Schall-
Frequenzen, Th.N.] auf die elastischen Theile unsers Kérpers“! werden als
liturgisch untauglich bzw. isthetisch defizitir zuriickgewiesen. Die Reforma-
toren lehnten Musik ab aus Angst, ihr sinnlicher Reiz konnte die Gliubigen
von der Botschaft des biblischen Worts ablenken.'* Und Kant hegte, wie er
in §53 seiner Kritik der Urteilskraft ausfiihrt, Vorbehalte gegen die Begriffs-
losigkeit der Musik (,lauter Empfindungen ohne Begriffe), ihre Gemiitsbe-
zogenheit (,,Sprache der Affekte®) und ihr prekires Verhiltnis zu Reflexion
und Vernunft: Fiir Kant hat die Musik, ,durch Vernunft beurteile, weniger
Wert als jede andere der schonen Kiinste Und weiter: ,Wenn man dagegen
den Wert der schonen Kiinste nach der Kultur schitzt, die sie dem Gemiit
verschaffen, und die Erweiterung der Vermogen, welche in der Urteilskraft
zum Erkenntnisse zusammenkommen miissen, zum MafSstab nimmt, so hat
die Musik unter den schénen Kiinsten sofern den untersten [...] Platz, weil
sie blof mit Empfindungen spielt¢

In Kleists Cicilie werden diese Verdachtsmomente noch dadurch ver-
starke, dass das aufgefiithrte Musikstiick uneindeutig auch als ,,Oratorium®
(299) bezeichnet wird, einer liturgisch weniger streng kodifizierten, eher
opernhaften Musikgattung, und dass auflerdem zwar Musikinstrumente,
aber kein Gesang erwihnt wird." Instrumentalmusik aber, so das gangige
musikkritische Bedenken, ergreift durch die Abwesenheit vermittelnder

Gewalt im Werk Heinrich von Kleists. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann,
2014. S. 346-351.

14 Immanuel Kant. Kritik der Urteilskraft. Hg. Heiner F. Klemme. Hamburg: Felix
Meiner, 2009, S. 217 (§51 ,,Von der Einteilung der schénen Kiinste®).

15 Vgl. Himmermeister. Kunstfeindschaft bei Kleist (wie Anm. 11). S. 146f.; Gess.
Gewalt der Musik (wie Anm. 6). S. 351.

16 Kant. Kritik der Urteilskraft (wie Anm. 14). S. 222-224 (§53 ,Vergleichung des
isthetischen Werts der schonen Kiinste untereinander®).

17 Zur generischen Uneindeutigkeit der musikalischen Auffihrung zwischen
Instrumental- und Vokalmusik, Oratorium und Messe vgl. Hinderer. Die beilige
Cécilie (wie Anm. 13). S. 188; Gess. Gewalt der Musik (wie Anm. 6). S. 350f;
Boernchen. Musik (wie Anm. 4). S. 263; Greiner. Kleists Dramen und Erzib-
lungen (wie Anm. 10). S. 398. Greiner geht auflerdem davon aus, dass man sich
unter der von den Nonnen aufgefithrten Messe eine polyphone Komposition im
Stile Giovanni Pierluigi da Palestrinas (1525-1594) vorzustellen habe, bei der



Kunst gegen Gewalt gegen Kunst 103

Worte umso unmittelbarer sinnlich-physisch. Was Kleist durch die Beto-
nung der kérperlichen Reaktion der Zuhorer und die BlofSlegung der ais-
thetischen Wirkweise der Musik erreiche, ist eine Verabsolutierung ihrer
physischen Eigenschaft. In der geschilderten Fronleichnamsmesse zur Feier
der leiblichen Gegenwart Christi erscheint auch die Musik ganz als leibliche
Kunst. Ihre Wirkung auf die Zuhorer wird als korperliche Kraft geschilderrt,
die in der Tat Gewaltcharakter annimmt, insbesondere wenn sie sich, wie im
Falle der Briider, gegen einen Widerstand durchsetzt. Liest man die Erzih-
lung also als Probe auf die im Titel aufgestellte These, dann scheint ein erstes
Argument in der Affirmation zu bestehen, dass Musik tatsichlich als Gewalt
wirken kann.

Utilitaristische Musik: Kunst gegen Gewalt gegen Kunst

Vergleicht man diese musikalische Gewalt mit dem Gewalcpotenzial, das im
bewaffneten Bildersturm der Briider angelegt ist, lisst sich eine Entgegenset-
zung feststellen: Der Ikonoklasmus richtet sich gegen Glauben und Eigen-
tum der Nonnen, genauer: gegen ihre in den Kunstwerken des Kirchenraums
veranschaulichten religiosen Vorstellungen. Die Musikauffithrung der Non-
nen hingegen soll dem Schutz des Klosters dienen und den Bilderstiirmern
Widerstand leisten. Zu diesem protektiven Zweck wihlt die Abtissin mit
Bedacht ein liturgisches Kunstwerk aus, von dem sie eine besondere Wirkung
erwartet. Die Auffithrung dieses einen musikalisch-gewaltigen Kunstwerks
soll alle anderen Kunstwerke in der Kirche vor ihrer Zerstérung bewahren.
Die Abtissin setzt also die Gewalt einer Kunst ein als Mittel gegen Gewalt,
die sich gegen Kunst richtet: Gewalt der Kunst gegen Gewalt gegen Kunst.
Die Gewalt der Musik ist in dieser Konstellation konstrukeiv, die kunstfeind-
liche Gewalt des Bildersturms hingegen destruktiv.

Der Plan der Abtissin geht auf, indem die Wirkung der Messe iiber den
Zerstorungswillen der Bilderstiirmer itberwiegt und den Gewaltausbruch
gewaltsam zunichtemacht. Die Gewalt, die von der Musik ausgeht, erweist
sich dabei nicht nur - wie Adelung definiert - als ,, Anwendung aller seiner
Krifte fiir Uberwindung eines Hindernisses“.!® Sie entspricht dariiber hin-
aus auch prazise der Begriffsbestimmung, die Kant in der Kritik der Urteils-
kraft gibt: ,Macht ist ein Vermogen, welches grofSen Hindernissen iiberlegen
ist. Eben dieselbe heifdt eine Gewalt, wenn sie auch dem Widerstande dessen,
was selbst Macht besitzt, iiberlegen ist“"? Erst durch die Uberlegenheit iiber

»der Text weitgehend unverstindlich [war], da die verschiedenen [...] Stimmen
in der Regel nicht zur selben Zeit dasselbe Wort sangen®, ebd., S. 404.

18 Adelung. Grammatisch-kritisches Wirterbuch (wie Anm. 8). Bd. 2, Sp. 651.

19 Kant. Kritik der Urteilskraft (wie Anm. 14). S. 127 (§28 ,Von der Natur als einer

Macht®), Kursive im Original gesperrt.



104 Thomas Nebrlich

den Bildersturm also wird die Wirkung der Musik in diesem Sinne zu einer
Gewalt.??

Identititsverlust und emotionales Trauma als Folgen

musikalischer Gewalt

Die Instrumentalisierung von Kunst als Gewalt, wie sie in der Musikauffiih-
rung der Nonnen geschildert wird, bleibt nicht ohne Folgen. Zwar ist das
Kloster vorliufig gerettet. Die Erzihlung aber fithrt die Bemithungen der
Nonnen ad absurdum, indem sie auf die Sikularisierung des Klosters wenige
Jahrzehnte nach den geschilderten Geschehnissen verweist (vgl. 293). So
wie das Kloster also bald schon aufgelost werden sollte, erfahren die vier Bil-
derstiirmer ebenfalls eine Auflosung ihrer Identitit. Die Berichte iiber ihren
Verbleib nach der Fronleichnamsmesse zeichnen ein erschiitterndes Bild der
Briider: Nachdem sie das Kloster zunichst nur widerwillig verlassen haben,
fithren sie seitdem ein monchisches Leben, unentwegt in der Anbetung eines
Kruzifixes begriffen, unter weitgehendem asketischem Verzicht auf Nahrung,
Schlaf und Kommunikation (vgl. 295f.). War ihre emotionale Grundhaltung
zuvor mehrfach als ,,ausgelassen® bezeichnet worden, wird ihnen nun ledig-
lich eine ,,gewisse, obschon sehr ernste und feierliche, Heiterkeit® (295) attes-
tiert. Diese Affektredukeion von vormals excrovertierter intemperantia zu in
sich gekehrter serenitas zusammen mit der sonstigen Beschrinkung ihres
Lebens konnte wohl noch - so die behordliche Diagnose — als fanatische,
aber unschidliche , Ausschweifung einer religiésen Idee” (295) anerkannt
werden, zumal die Briider zufrieden scheinen und ihre Gemiitsverfassung bis
in den ,heitern und vergniigten Tod[]“ (313) hinein bewahren. Dem ersten
Eindruck nach koénnte die Gewalt der Messenauffithrung also bei den Brii-
dern einen religios motivierten Persénlichkeitswandel bewirkt haben. Gegen
diese harmlose Deutung spricht jedoch die allmitternichtliche Anwandlung
der Briider, bei der sie jenes ,Gloria in excelsis“ (297, 303) anstimmen, das
in der Fronleichnamsmesse von allen Musikstiicken die grofite Wirkung auf
die Zuhorer entfaltet hatte. In der Auffithrung durch die Briider erfahre das
Gloria jedoch eine radikale Verinderung, da sie es mit ,einer entsetzlichen
und grifllichen Stimme“ (303) intonieren, die an ,Leoparden und Wolfe®
(303) denken lisst und die Umstehenden das Fiirchten lehrt.*! Dass die

20 Vgl. Gess. Gewalt der Musik (wie Anm. 6). S. 344.

21 Zu den isthetischen und religiosen Implikationen dieser Tiere vgl. Roland Bor-
gards: ,Geheul und Gebriill. Asthetische Tiere in Kleists ,Empfindungen vor
Friedrichs Seelandschaft’ und ,Die Heilige Cicilie oder die Gewalt der Musik™.
Ausnabmezustand der Literatur. Neue Lektiiren zu Heinrich von Kleist. Hg.
Nicolas Pethes. Gottingen: Wallstein, 2011, S. 307-324.



Kunst gegen Gewalt gegen Kunst 105

nichtlichen Gloria-Exzesse traumatische Wiederholungen der urspriingli-
chen Messe sind, belegt die wieder aufgegriffene Synchronititsformel: Zu
ihrem Gebriill erheben sich die Brider abermals ,in gleichzeitiger Bewe-
gung“ (303, zuvor schon 299). Diese Auftritte zur Geisterstunde fithren
deutlich vor Augen, dass die Briider seit ihrer gewaltsamen Konfrontation
mit der Messe ihre Menschlichkeit weitgehend eingebiifit haben, nachts
Tieren und ansonsten, wie die Erzihlung mehrfach erklirt, ,Geistern® und
»Gespenstern® gleichen.”” Der emotionale Schaden, den die Briider von der
Auffithrung der Messe davontragen, belegt, dass die schiitzende Gewalt, die
die Nonnen intendiert hatten, nicht ohne zerstérerische Wirkung zu haben
ist.”> Dadurch wird das urspriinglich affirmative Argument einer zweckge-
bundenen, aber konstruktiven Gewalt der Musik erheblich eingeschrinke.

Kritik der Gewalt an der Musik

In der Schilderung der nichtlichen Szenen wird auflerdem deutlich, dass
nicht nur die Britdder und ihre gequilten Horer, sondern auch die Musik
selbst in diesen pervertierten Wiederauffithrungen Schaden nehmen. Hatte
die Messe im Kloster noch ,Wohlklang“ (293) und , musikalische[] Pracht*
(293) entfaltet, verkommt das ,Gloria“ der Briider hingegen zu Raubtier-
krach, der sich gleichsam in korperlicher Gestalt duflert: ,,[...] die Pfeiler des
Hauses [...] erschiitterten, und die Fenster, von ihrer Lunge sichtbarem Atem

getroffen, drohten klirrend, als ob man Hinde voll schweren Sandes gegen
ihre Fliche wriirfe, zusammen zu brechen:* (303) Das nichtliche ,, Intonieren”

der Briider ist keine Musik mehr, sondern blofle physische Gewalt. Indem
Kleist vorfithrt, wie Musik in dem, was durch die Indienstnahme zu nicht-
kiinstlerischen Zwecken von ihr iibrig bleibt, das Musikalische vollends ein-
biiffen und zu reiner Gewalt regredieren kann, wird die Behauptung im Titel
mit einem deutlichen Vorbehalt versechen. Musik bleibt nicht Musik, wenn
sie Gewalt wird.

Dies ist nicht der einzige Einwand, mit dem die Erzihlung die unkriti-
sche Verkniipfung von Musik und Gewalt in Zweifel zieht, die sie zundchst
scheinbar affirmiert hatte. Denn den beiden prominenten Musikauffiih-
rungen in der Cécilie — der Messe und dem nichtlichen Gloria — werden
zwei Szenen gegeniibergestellt, in denen Musik gerade keine gewaltsamen

22 Vgl. ,dies geisterartige Leben” (295), »ihrem stillen, gespensterartigen Treiben®
(301), ,dasselbe 6de, gespensterartige Klosterleben® (305).

23 Vgl. Peter Horn. Heinrich von Kleists Erzablungen. Eine Einflibrung. Konig-
stein/Ts.: Scriptor, 1978. S. 196 und 200; Hammermeister. Kunstfeindschaft bei
Kleist (wie Anm. 11). S. 144.



106 Thomas Nebrlich

Wirkungen zeitigt**: Am Schluss der Erzihlung wird die Reaktion der Mut-
ter ,bei dem blofien Anblick® (311) der Partitur der Messe geschildert: Der
»unbekannten zauberischen Zeichen® (311) nicht michtig, die sie auf dem
Notenblatt erblicke, erkennt die Mutter doch intuitiv, dass es sich um das
Gloria in excelsis handelt und ist davon tief beeindruckt: ,Es war ihr, als
ob das ganze Schrecken der Tonkunst, das ihre S6hne verderbt hatte, tiber
ihrem Haupte rauschend daherzége! (311) Die Konfrontation mit der blo-
Ben Schriftform des Musikstiicks bewirke bei der Mutter jedoch weniger
physische als rein religiose Ergriffenheit: Sie driickt ,mit einer unendlichen
Regung von Demut und Unterwerfung unter die gottliche Allmache, das
Blatt an ihre Lippen® (311), wendet sich dann aber ohne korperliche Beein-
trichtigung wieder der Abtissin zu. Statt leiblich ist die Wirkung der Musik
hier ganz geistlich, denn in der Folge dieses Ereignisses rekonvertiert die
Mutter zum Katholizismus (vgl. 313). Kann das Ausbleiben einer Gewalt-
wirkung in diesem Fall durch das Fehlen einer performativen Auffithrung
erklirt werden, entfillt dieser Grund in der zweiten Szene: Bei der Ankunft
der Mutter am Dom werden an diesem gerade Bauarbeiten vorgenommen.
In einem unscheinbaren Nebensatz wird erwihnt, dass die ,viele[n] hundert
Arbeiter [...] frohliche Lieder sangen” (307). Obwohl es sich also durchaus
um einen durchdringenden Chor handeln diirfte, wird eine besondere Wir-
kung mit keinem Wort erwihnt. Die Mutter bleibt dieser Musikauffithrung
gegeniiber vollig indifferent. Von physischer, geschweige gewaltsamer Uber-
wiltigung kann keine Rede sein.

Der Unterschied zwischen der unschidlichen und der gewaltsamen Wir-
kung von Musik besteht, so kénnte man schlussfolgern, in deren Instrumen-
talisierung. Wihrend die Messe zu religiosen Zwecken aufgefithre wird,
ist der Gesang der Domarbeiter vollig selbstzweckhaft. Die Heilige Cicilie
schrinkt den Zusammenhang von Gewalt und Musik also vor allem auf die
fremdbestimmte Indienstnahme ein. Die Funkrtionalisierung von Musik zu
nicht-kiinstlerischen, zumal religiosen Zwecken ist selbst gewalttitig.® So

verstanden, wird Musik nur dann zu Gewalt, wenn ihr selbst Gewalt angetan
wird.2

24 Vgl. Hilda Brown: ,From Wohlklang® to ,schauderhaftes Gebrull'. Musical
Violence and ,Affektenlehre’ in Kleist’s Die heilige Cicilie oder die Gewalt der
Mousik“. Konstruktive und destruktive Gewalt (wie Anm. 3). S. 265-277, hier
S. 267-270.

25 Damit wird Kleists oben zitierte ambivalente briefliche Darstellung der gewalt-
samen Musik im katholischen Gottesdienst zusitzlich infrage gestellt. Zur Kir-
chen- und Religionskritik in der Cécilie vgl. zusammenfassend Lubkoll. Die Hei-
lige Ciicilie (wie Anm. 6). S. 139f. und 142; Lubkoll. Mythos Musik (wie Anm. 7).
S. 206-209.

26 Paola Mayer kommt zu einem zhnlichen Schluss, wenn sie mit Blick auf die Cici-
lie erlautert: ,Music can operate destructively even on its pious devotees and,



Kunst gegen Gewalt gegen Kunst 107

Relativierung der Gewalt der Musik im Kiinstevergleich

Damit ist die Diskursivierung der Titel-These innerhalb der Erzihlung noch
nicht am Ende: Neben der Einschrinkung des Zusammenhangs von Musik
und Gewalt stellt Kleist die Singularitit der Wirkung von Tonkunst zusitz-
lich durch den Rekurs auf andere Kiinste in Frage. Kleist integriert in seine
Erzihlung, in der laut Titel doch die Musik im Zentrum steht, die Darstellung
dreier anderer Kiinste und ihrer Rezeption, die die Alleinstellung der Musik
anfechten.”” So verweist — erstens — die Erwihnung des Dombaus auf die Bau-
kunst, deren technische Meisterschaft Kleist hervorhebt: Mittels ,,schlanke[r],
vielfach verschlungene[r] Geriiste[]“ (307) arbeiten die Konstrukteure daran,
»die Tiirme noch um ein gutes Dritteil zu erhohen® (307). Auferdem wird
das enge Verhiltnis der Architektur zum Naturschénen betont, indem das
Rosetten-Fenster des Doms — ,die prichtig funkelnde Rose“ (307) - und das
Zusammenspiel der natiirlichen Stoffe beschrieben werden: Das ,,im Strahl
der Sonne glinzige[] Kupfer” (307) des Kirchendachs korrespondiert mit
den ,vergoldeten Rindern” (397) der erhabenen Gewitterwolken.?®

Dariiber hinaus weisen — zweitens — die bildlichen Darstellungen in der
Kirche auf die Kunst der Malerei hin. Die ,mit biblischen Geschichten
bemalt[en]“ (289) Fenster des Doms lassen sich zum einen als Vermischung
narrativer und bildlicher Darstellungsweisen lesen, wie sie Lessing in seiner
kunsttheoretischen Schrift Laokoon oder iber die Grenzen der Mahlerey
und Poesie (1766) ein halbes Jahrhundert vor Kleist kritisiert hatte. Sie sind
auflerdem ein weiterer Hinweis auf die Vereinnahmung von Kunst durch
Religion. Als Ausloser und Ziel des Bildersturms sind sie ein deutlicher Beleg
dafiir, dass keineswegs allein die Musik ein Gewaltpotential birge.”

indirectly, on itself’ Und weiter ,[H]ere, music destroys itself in serving reli-
gion! Paola Mayer. ,Religious Conversion and the Dark Side of Music: Kleist’s
Die heilige Cicilie oder die Gewalt der Musik und Hoffmann’s Das Sanctus®. Col-
loguia Germanica 40 (2007): S. 237-258, hier S. 242 und 243.

27 Gerhard Neumann zufolge inszeniert Kleists Cicilie tiber den Kiinstevergleich
hinaus sogar einen ,Krieg der Zeichen”. Vgl. Neumann. Eselsgeschrei oder Sphi-
renklang (wie Anm. 6). S. 378-389.

28 Die Diskussion des Erhabenen, das in der Cécilie wiederholt inszeniert wird und
Kleist zur Auseinandersetzung mit Kants Asthetik dient, ist in der Forschung
bereits intensiv gefithrt worden. Vgl. u.a. Greiner. Kleists Dramen und Erzih-
lungen (wie Anm. 10). S. 408-419; Ralf Simon: ,Bildpolitiken der Erhabenheit:
Herder (Kalligone), Jean Paul (Vorschule), Kleist (Cicilie), Hélderlin (Frie-
densfeier)®. Germanisch-Romanische Monatsschrift 57, Heft 1 (2007): S.91-111;
Gess. Gewalt der Musik (wie Anm. 6). S. 352-354.

29 Bernhard Greiner vermutet, dass Kleist Anregungen zu seiner Erzahlung durch

Cicilien-Darstellungen auf Gemilden seit der Renaissance erhalten hat, vgl.
Greiner. Kleists Dramen und Erzihlungen (wie Anm. 10). S. 401£.



108 Thomas Nebrlich

Der Einbezug des Theaters als dritter Kunstform erfolgt schlieflich
auferst raffiniert in Form eines dsthetischen Metadiskurses. Theater erscheint
nicht, wie die anderen Kiinste, als Element der histoire, sondern wird durch
die Verwendung dramaturgischen Vokabulars auf der Ebene des réciz fiir die
erzahlerische Kommentierung fruchtbar gemacht: So fasst der Erzihler den
Ausloser der Handlung in der Formulierung zusammen, ,die vier Briider”
hitten ,der Stadt Aachen das Schauspiel einer Bilderstiirmerei [...] geben®
(287) wollen. Als souveriner Regisseur der Handlung beleuchtet der Erzih-
ler diesen oder jenen ,,Schauplatz” (307) und inszeniert diverse ,, Auftritte*
(287, 291, 299). Er markiert auf diese Weise das Erzihlte als Theaterszene
und bringt die eigene Narration auf die Bithne. Indem er die Inszenierung
bloflegt, stellt er ihre dramatischen, durchaus auch komischen Effekte aus.
Zu den makabren ,,Possen (299), die er auffithren lisst, zihlt seine Schilde-
rung der Mutter, die ausgerechnet deshalb ,,den entsetzlichen Schauplatz in
Augenschein [...] nehmen® wollte, ,auf welchem Gott ihre S6hne wie durch
unsichtbare Blitze zu Grunde gerichtet hatte®, ,weil eben das Wetter schén
war” (307). Wenn der Erzihler den grotesken Kontrast zwischen den sin-
genden Dombauarbeitern und einem kraftlos gewordenen, ,mifivergniige
murmelnd[en]” (307) Gewitter schlieflich ironisch als ,doppeltes Schau-
spiel“ (307) bezeichnet, gerit die Debatte um die Wirkung der Musik voll-
ends zur scherzhaften Erhabenheitsoperette.

Neben der Funktion, zusammen mit den anderen Kiinsten das vermeint-
lich exklusive Verhilenis der Musik zur Gewalt weiter zu nivellieren, hat der
Rekurs aufs Theater in der Cécilie auch affekristhetische Relevanz: Gemein-
sam mit zahlreichen Wortbildungen® auf Basis der Substantive ,Entset-
zen®, ,Furcht®, ,,Grausen” und ,,Schrecken“ kommen wiederholt ,, Jammer*
und ,,Schauder® als eleos- und phobos-analoge Begriffe vor, mit denen expli-
zit auch die Reaktion auf das Verhalten der Briider bezeichnet wird: Der
»schauderhafte[] Anblick dieser Ungliicklichen (297) und das ,schauder-
hafte[] Gebrill[], das [...] jammervoll um Erbarmung zu Gottes Ohren her-
aufdrang” (303), machen ihre Freunde ,.sprachlos vor Jammer“ (301). Uber
die grundsitzliche metapoetische Theatralisierung seiner Erzihlung hin-
aus setzt Kleist diese seit Aristoteles an die Tragodienwirkung gebundenen

30 Zur Ironie in der Cicilievgl. Wolfgang Wittkowski. ,,Die Heilige Cicilie und Der
Zweikampf. Kleists Legenden und die romantische Ironic* Colloguina Germa-
nica 6 (1972): S.17-58.

31 Vgl u.a. ,Entsetzen der armen Frau“ (295), »in der entsetzlichsten Unruhe*
(299), ,mein Entsetzen“ (301), ,,mit einer entsetzlichen und griflichen Stim-
me“ (303), ,mit lauter fiirchterlicher Stimme® (299), ,fiirchterlicher Geist*
(311), ,grausenhaften Auftritt“ (303), ,Schreckliches” (301), ,Schrecken der
Tonkunst® (311), ,schreckensvollen Stunde® (311), ,schreckliche und herrliche
Wunder* (313). Vgl. Brown. Musical Violence and , Affektenlebre’ (wie Anm. 24).
S. 266.



Kunst gegen Gewalt gegen Kunst 109

Affekee ein, um seiner Erzihlung damit eine weitere BezugsgrofSe kanoni-
sierter Asthetik einzuschreiben, die das Spektrum potenziell gewaltsamer
Kunstwirkung weiter ausdifferenziert. Der Musik wird dadurch endgiiltig
die Eigen- und Einzigartigkeit ihres Zugriffs auf Gewalt abgesprochen.®

Im Hinblick auf die im Titel der Erzihlung evozierte These eines spezifischen
Zusammenhangs zwischen Musik und Gewalt lasst sich folgendes Fazit zie-
hen: Nach anfinglicher Afirmation und anschliefender Einschrinkung und
Kritik der musikalischen Gewalt inszeniert Kleist in seiner Heiligen Cicilie
zur finalen Probe aufs Exempel ein In- und Durcheinander verschiedener
Kiinste, ihrer dsthetischen Merkmale und ihrer physischen und emotiona-
len Wirkungen. Die Musik als vermeintlich gewaltigste, korperlichste Kunst
geht aus diesem paragone keineswegs als Siegerin hervor, sie behauptet den
anderen Kiinsten gegeniiber keine — so Adelungs weitere Bestimmung von
,Gewalt’ — ,iiberlegene Macht“* Statt iiber einen privilegierten Zugang zu
Gewalt, gleichsam ein dsthetisches Gewaltmonopol, zu verfiigen, wird die
Anfilligkeit der Musik fiir die Inanspruchnahme zu nicht-kiinstlerischen,
insbesondere religiosen Zwecken herausgestellt, in der sie sich von anderen
Kiinsten nicht grundsirzlich unterscheidet. Diese Relativierung der Vorstel-
lung einer ,absoluten Musik® gibt den Blick frei auf den religionskritischen
Untergrund der Erzihlung. In Bezug auf den vollstindigen Titel der Erzih-
lung und die Frage, ob die Heilige Cicilie oder die Gewalt der Musik fiir
das Geschehen verantwortlich seien, kann man aus dieser Perspektive nur
antworten: weder noch.

32 Durch die akribische Einbettung der Musik in einen Kiinstevergleich wird ihre
Alleinstellung und Verabsolutierung als das dsthetische ,Andere’ gerade vermie-
den, vgl. Boernchen, Musik (wie Anm. 4). S. 264.

33 Vgl. Adelung. Grammatisch-kritisches Worterbuch (wie Anm. 8). Bd. 2, Sp. 651.






	Kunst gegen Gewalt gegen Kunst : zur Funktion von Musik in Heinrich von Kleists Die heilige Cäcelie oder die Gewalt der Musik

