Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2019)

Heft: 48: Musik und Emotionen in der Literatur = Musique et émotions dans la

littérature = Music and emotions in literature

Artikel: Le arab dans la littérature arabe classique et contemporaine
Autor: Ammar, Marco / Langone, Angela Daiana
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006271

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Marco Ammar et Angcla Daiana Langone

Le tarab dans la littérature arabe classique
et contemporaine’

Since antiquity, poetry and music in the Near East have been interrelated and were
believed to have extraordinary powers. Both the context in which oral poetry is set,
and the musically induced state of enchantment or ecstasy it produces, are defined
in Arabic by the word farzb. This article aims to provide an exhaustive definition
of this concept, as well as a brief introduction to the artistic domain that encom-
passes extemporary performance of songs/poems, from the pre-Islamic period up
until our modern era. Drawing on literary excerpts, the article attempts to highlight
how music, literary performance and aesthetic emotion are amalgamated through
the holistic experience of zarab, which has maintained its basic features virtually
unchanged from the days of Gihiliyya until the golden age of Umm Kulthum.,

Introduction

Dans le monde arabe, le terme zarzb désigne I'association de la musique et
de I'expression poétique avec les émotions. D’une part, ce terme évoque une
vaste gamme de sentiments, des plus intimes aux plus violents : le plaisir, la
joie, le choc émotionnel, I'extase, la transe capable de provoquer méme la mort.
D’autre part, le farab,  méme d’affecter et d’émouvoir I’ame, est associé 2 I'ap-
titude du poete/chanteur et aussi  celle du musicien de susciter I'état exta-
tique et 'altération sensorielle chez son auditoire. La personne qui fait naitre
le bonheur  travers le chant et la parole est appelée mutrib : ce mot désigne le
chanteur et, par extension, les professionnels de la musique en général.

D’un point de vue étymologique, le za7ab est un terme trés ancien remon-
tant 4 la période préislamique (ladite Gabiliyya « époque de I'ignorance de
Dieu », avant le VII*siecle apres J. Ch.), qui dérive de £7ib, « I'excitation des
chameaux pressant le pas pour revenir au campement ». A cette époque-13, le
mot renvoyait également aux phénomenes sonores naturels comme le chant
des oiseaux ou l'effet du chant des conducteurs de chameaux, chant qui était
a l'origine un cri d’angoisse. Dans la période classique, le terme est en outre
associé aux abeilles, considérées comme les créatures les plus sensibles a la
musique. Cette association avec le bourdonnement des insectes ainsi qu’avec

1 Cet article est le résultat d’une recherche commune entre les deux auteurs. Les
sections « Oralité, poésie et musique », « Le tarab et le pouvoir d’émouvoir »
et « Le rythme, la parole, 'évocation » ont été rédigées par Marco Ammar ; les
sections « Introduction », « Le tarab et la littérature arabe contemporaine » et
« Conclusion » par Angela Daiana Langone.



66 Marco Ammar et Angela Daiana Langone

le chant des oiseaux suggere que le fa74b est une métaphore vivante des procé-
dés vibratoires qui caractérisent I’art vocal arabe.? Situé au cceur d’un réseau
aux connexions multiples, le z472b permet de définir les contours d’une véri-
table esthétique.

La littérature arabe a essayé de reproduire le za7ab, ce « state of emotional
rapture or enchantment experienced while listening to good Arab music »,
selon la définition de I’anthropologue Jonathan H. Shannon? Dans cette
étude, il s’agira d’abord d’examiner |’importance du 2726 pendant 'époque
classique arabe, ensuite, de considérer la maniere dont le zarab a été repré-
senté dans la littérature arabe contemporaine.

Oralité, poésie et musique

I est de coutume de considérer le livre sacré le Coran comme le premier pro-
duit de la littérature arabe : c’est du Coran que les regles grammaticales de
I’arabe ont été tirées et c’est précisément avec le Coran que I'arabe est consa-
cré en tant que langue littéraire. Pourtant, ce n’est pas aux débuts de I'Islam
que remonte la naissance de la littérature arabe, mais a une époque mal défi-
nie qui précéde la naissance et les prédications du prophéte Mahomet, et qui
est appelée Gabiliyya.

Or, 'expression lyrique qui témoigne de la société bédouine, actrice prin-
cipale sur la scéne de la péninsule arabique aux V¢ et VI° siecles de I’ere chré-
tienne, et qui préexiste 4 sa fixation écrite, est caractérisée par sa forte dimen-
sion audio-vocale. Jusqu'au moment ol les recueils des odes préislamiques
prennent leur forme écrite, la poésie arabe est gardée ou préservée grice a la
transmission orale, la mémorisation étant facilitée par le fait que les vers de
cette poésie naissent sous forme de chanson.* Ce n’est certes pas 'absence
de Iécriture qui a empéché de fixer ces poe¢mes des le départ, mais plutot
I'importance attribuée au son de la parole, qui détient le pouvoir d’enchan-
ter et d’émouvoir, et qui donne a 'acte de réciter et de chanter, ainsi qu’a
celui d’écouter, une exclusivité irremplagable. En effet, ’Arabie des nomades
bédouins est peuplée de nombreuses figures de professionnels de la parole
et de la voix : on trouve a coté des poetes ($uari’), qui jouent un réle social
de premier plan, aussi les orateurs (buzzab) et les devins (kuhhin), qui sont
tous ’expression de la société tribale 4 laquelle ils appartiennent. Comme il
a été observé par le grand poéte arabe contemporain Adonis, 4 I'époque de

2 Pour plus de détails sur ce sujet, voir Jean Lambert, « Tarab », The Encyclopaedia
of Islam, Leiden, Brill, t. X, 2000, p. 210-211.

3 Jonathan H. Shannon, « Emotion, Performance, and Temporality in Arab Music :
Reflections on Tarab », Cultural Anthropology, 18, 1, 2003, p. 72-98.

4 Voir Adonis, An Introduction to Arab Poetics, London, Sagi Books, 2003.



Le tarab dans la littérature avabe classique et contemporaine 67

la Gabhiliyya, la récitation et la mémorisation jouent le role d’un livre dans la
dissémination et la préservation du patrimoine culturel. Toutefois, ce n’est
gueére dans les contenus exposés par cette poésie que se trouvent les éléments
capables d’enchanter, car les destinataires de cette poésie savent déja ce qu'on
va leur raconter. Les themes sont en effet toujours les mémes : les hauts faits
de la tribu, ses prouesses et ses victoires, ses défaites et ses deuils, les larmes
d’amour pour une belle jeune fille qui a dii lever le camp et partir avec sa
tribu. Ce qui émeut le public est & rechercher plutdt dans la forme d’expo-
sition du sujet, dans le son de la parole, dans le chant. C’est le choix et la
combinaison des mots qui créent I'enchantement, et c’est le ton de la voix qui
charme 'auditeur jusqu’au point d’altérer la perception du temps et causer
I’extase. Cette connexion native entre le chant et la poésie est attestée dans la
racine du mot zas7d (chanson), qui renvoie directement 4 I'idée d’ « élever la
voix » et a la signification de « poe¢me récité ».

Erant donné I'oralité et 'extemporanéité inhérentes 4 la poésie préisla-
mique, il n’existe aucun type de document qui puisse nous donner une idée,
méme vague, de sa réalisation vocale et musicale. Néanmoins, les ouvrages lit-
téraires des époques successives livrent des considérations historiques utiles 4
la reconstruction de coutumes sociales plus anciennes, tout en érayant I’idée
d’un lien indissoluble entre la poésie et la musique. Dans le recueil d’odes
qui constitue I'une des principales sources d’information pour la période
classique et qui porte le titre de Le livre des chansons [Kitib al-agini], Abu
al-Farag al-Isfahani (897-967) relate 4 propos d’un ancien roi himyarite, sur-
nommé Dii Gadan, ce qui signifie littéralement « doué d’une belle voix » .5 A
I'appui de cette primauté, Mas‘adi (896-956), dans Les prairies d'or [Murig
al-dabab), nous informe qu’a I’époque des “Ad®, les gens du Yémen auraient
pratiqué deux types différents de chants : le chant himyarite et le chant hana-
fite, ce dernier étant considéré comme le plus beau. Les Qurays (la tribu du
prophete) auraient appris le chant hanafite grice 4 Nadar Ibn al-Harit, qui
s’était rendu en Iraq 4 la cour des Bana Lakhm pour I'apprendre.” C’est
précisément 4 Hira® que bien des poetes préislamiques obtinrent la magni-
ficence des rois lakhmides pour revenir dans la région du Hijaz pendant
les mois sacrés, lorsque les foires annuelles de ‘Ukaz, de T?'if et de Madina

S Abu-l-Farag al-Isfahani, Kitab al-agini [Livre des Chansons), Bayrit, Dar Thya
al-turat al-‘arabi, 1994, vol. IV p. 405-406.

6 ‘Adest 'éponyme d’un peuple trés ancien qui aurait vécu entre la région orientale
de 'actuel Yémen et la partie occidentale de I’Oman. Cité 4 plusieurs reprises dans
le Coran, le royaume de “Ad est attesté du X¢jusqu’au III*si¢cle av. J. C.

7 Al-Mas‘udi, Muriag al-dahab wa maadin al-gawhar [Prairies dor et mines de
pierres précieuses|, Bayrit, al-Maktaba al-‘Asriyya, 2005, IV, p. 177.

8 Hira, capitale du royaume lakhmide (proche de I’ancienne Babylone) fut un
centre littéraire trés important et aurait exercé une influence considérable sur la
culture de la péninsule arabique.



68 Marco Ammar etAngela Daiana Langone

recevaient des orateurs de toute I’Arabie, et que ceux-ci s’affrontaient devant
un immense auditoire dans des compétitions de poésie et musique.

Dans ses réflexions sur la valeur de la poésie et de la prose, al-Gahiz (775-
868) soutient qu’il vaut mieux que la poésie soit écoutée par la voix du poéte
méme qui est le créateur du poeme.” Mais si on attribue au poéte la capa-
cité de voir et de percevoir'® une réalité invisible au commun des mortels,
cela signifie que I"art du chant et du récit peut se développer de fagon auto-
nome. Les figures du rhapsode (riwi) et de I'esclave-chanteuse (gayna)!*
sont des figures bien établies dans la société arabe préislamique et islamique.
Il revenait au rhapsode de déclamer les poémes des po¢tes ne donnant pas
voix & leurs odes : le 72wi est en méme temps un professionnel de la voix
et un apprenti-poete. Mais il joue surtout un réle crucial dans le processus
de transmission orale du bagage culturel et artistique arabe, avant la fixation
écrite des anthologies poétiques. Par contre, la tiche des giyan (pluriel de
gayna) était d’amuser les hotes avec des chants et des boissons tout en s’of-
frant pour des plaisirs charnels : pendant que 'une versait du vin ou de la
liqueur, une autre jouait de la musique et chantait, et toutes espéraient rece-
voir en échange de leurs services des présents. Ces esclaves-chanteuses qui
vivaient dans le palais royal aupres de nobles, ou qui étaient employées dans
des tavernes, devaient par ailleurs maitriser 4 la fois la langue arabe, le chant
et la poésie.'? L’évocation de giyin est fréquente aussi bien dans les pages des
annales historiques que dans les vers des odes, mais il existait encore d’autres
artistes du chant et de la voix issus de toutes les couches de la société. Dans
les débuts de I'Islam, c’étaient essentiellement des Noirs de ’Afrique, ou des
Ethiopiens et des Perses nés dans la Péninsule arabique. Certains d’entre
eux jouissaient d’une telle réputation que leurs noms ont traversé les siecles
jusqu’a aujourd’hui : c’est le cas de ‘Azza al-Mayla, née 4 Madina dans une

9 Voir Adonis, op.cit., p. 17.

10 En arabe le mot $4%r (poéte) dérive de la racine arabe /3 “ 1/, qui signifie précisé-
ment « sentir », « percevoir ». A I’époque de la Gibiliyya, on croyait que les
poétes recevaient leur inspiration d’esprits ou de fantdmes (parfois méchants)
appelés ginn, qui habitaient dans la vallée de ‘Abqar au nord-est de la péninsule
arabique. Voir 4 ce sujet Mahmud Sobh, Poética y métrica drabes, Madrid, Alde-
rabdn, 2011, p. 19.

11 Chez les Arabes, ol la généalogie est une science exacte, on fait remonter I'in-
vention de la musique & Gubal, le fils de Cain, qui aurait composé la premiére
chanson : une élégie pour la mort d’Abel. C’est probablement du nom de Cain
que dérive le mot gayna (dans le sens de « fille de Cain »). Cette interpréta-
tion apparait chez plusieurs auteurs tels que al-Mas‘adi, al-Tabari, Mirhwand et
al-Gundi. Voir Henry George Farmer, A History of Arab Music to the XIIIth Cen-
tury, London, Luzac & Co., 1929, p. 23.

12 Voir Habib Hasan Touma, The Music of the Arabs, Cambridge, Amadeus Press,
1996, p. 2.



Le tarab dans la littérature arabe classique et contemporaine 69

famille de mawali (clients) des ansar (partisans du Prophete), qui excellait
dans I’art du chant et dont la beauté érait soi-disant sans égale. De plus, elle
était connue pour boire et encourager 4 boire : on rapporte qu’elle pronon-
cait toujours la phrase « Prends un (verre) rempli et rends-le vide ! ».

Le tarab et le pouvoir d’émouvoir
- p

Sil'on ne peut aujourd’hui écouter I'exécution d’un poe¢me chanté ni I'in-
terpréter par défaut de notation musicale, on connait par contre les effets
que la musique en général et le chant en particulier avaient sur I’auditoire. La
voix humaine fait figure de véhicule de '’émotion poétique et garde son réle
central méme dans le contexte plus large d’une performance instrumentale.

Le chant charme esprit, apaise le tempérament, égaye I’dme, lui procure du
bonheur, fortifie le cceur, rend généreux I’avare.

Avec le vin il soigne la tristesse qui anéantit le corps, le régénére et réconforte :
telle est la vertu du chant sur la solitude.

Ainsi le chant est bénéfique pour la parole comme I'est la parole pour le
mutisme et comme [’est la guérison pour la maladie [...].

Les rois s’endormaient au chant pour que le bonheur s’écoule dans leurs
veines. Les rois perses ne s’endormaient qu’au chant d’un mu#7:6 ou d’'un doux
entretien.

La [femme] arabe n’endormait pas son enfant tant qu’il pleurait, de peur que
le souci s’écoule dans son corps et se propage dans ses veines, elle I’étreignait
et le faisait rire jusqu’a ce qu’il s’endorme heureux et serein. De cette fagon
son corps allait se développer, son teint et son sang se purifier, son intelligence
augmenter. Emu par le chant, enfant passait des larmes au rire.!?

Ici encore, al-Mas'tdi nous donne des renseignements plus détaillés sur
I'importance que recouvre le chant dans la culture déja islamique de son
époque et sur les propriétés curatives qu’on lui attribue. Ce n’est pas un
hasard, étant donné I'importance que la musique occupe dans la culture
arabe, que la langue arabe abonde en paroles qui indiquent les différentes
nuances de la notion de chant : le mot gina’ renvoie 4 I'idée d’opulence, 14 ott
le terme gand’ désigne le contentement et la quiétude d’un esprit tranquille.™
Le mot nasid et son étroit lien conceptuel avec la poésie ont déja été men-
tionnés. Le terme nagam est lié soit 4 I'idée de voix basse, soit 4 celle d’un
chant agréable et mélodieux.'> De méme, /ahn traduit la parole « mélodie »,

13 Al-Mas‘adi, Murag al-dahab wa maidin al-gawhar, op. cit., p. 178.

14 Albert Kazimirski, Dictionnaire Arabe-Frangais, Paris, Maisonneuve, 1860,
Vol. 11, p. 512.

15 Ibid., p. 1303.



70 Marco Ammar et Angela Daiana Langone

mais avec une référence directe a I’accent de la voix et au chant des oiseaux.'¢

La liste pourrait se poursuivre avec d"autres termes dérivés de racines verbales
directement liées a la notion d’élocution et de déclamation, tels que zr#i,
tagwid et qira 2", qui seront intégrés au vocabulaire de la liturgie chrétienne
et musulmane, ou bien avec des termes techniques qui renvoient a la cadence
et au rythme des vers poétiques, et qui rejoindront par la suite I'argot des
musiciens. Mais le mot qui résume le mieux la singularité du chant 2 méme
d’affecter et d’émouvoir ’Ame, est le mot farab. En effet, c’est le mot tarab
qui sera associé 4 la faculté du poete chanteur et, par la suite, du musicien
pour indiquer non seulement la poésie et la musique répandues dans tout le
monde arabe, mais aussi 'état extatique et I’altération sensorielle provoqués
par 'acte d’écouter.

La figure du mutrib dans les pages de la littérature arabe classique nous
mene jusqu'a la modernité sans jamais disparaitre de la scéne culturelle : qu’il
s’agisse de la cour abbaside 4 Baghdad, fatimide au Caire ou des centres flo-
rissants de I’Espagne musulmane, les mugribin attestent de leur présence en
tant que partie intégrante de la culture dont ils sont issus. Peut-écre le mot
« troubadour », dont I'étymologie est controversée, a-t-il une relation avec
la racine /trb/, comme suggéré par le spécialiste Mahmud Sobh, en parlant
des mutriban qui parcouraient le nord de I’Espagne et le sud de la France
en chantant et en jouant de la musique.’® L’origine du mot est généralement
associée au verbe latin « trobar » dans I'acception médiévale de « compo-
ser des poemes » ; I’hypotheése d’une origine arabe du mot est cependant
également plausible. D’ailleurs, le mot « trouble » qu’on met en relation
avec le latin « turbidus », s’explique mieux par une origine arabe, qui rend
bien I’idée d’un « état d’agitation, d’inquiétude, de confusion ou d’émotion
dans lequel se trouve quelqu’un »." La forme d’enchantement du z2745 ne se
contente en effet pas seulement de provoquer du plaisir émotionnel ; comme
on I'apprend de Yahya Ibn Halid al-Barmaki, qui a été secréraire et ministre
sous le régne du calife Hariin al-Rasid (le méme qui est évoqué dans les contes
des Mille et une nuit) : « Le chant est ce qui t’excite et qui te fait danser, ce
qui te rend triste et qui te fait pleurer ».%° Lorsque le calife abbaside al-Mu'ta-
mid voulut savoir combien de types de fa7ab existaient, on lui répondit qu’il
y en avait trois. Quand on écoute le premier type, la générosité nous paraic
peu de chose ; ce farab éleve Uesprit et nous pousse vers la vertu. Le deuxi¢me

16 Ibid., p. 979.

17 La racine /q r’/ est 4 'origine de la parole Qur’in (Coran), qui est habituelle-
ment traduite comme « lecture psalmodiée ».

18 Voir Mahmud Sobh, Poética y métrica drabes, op. cit., p. 30.

19 Dictionnaire de frangais Larousse en ligne, URL : http://www.larousse.fr/dic-
tionnaires/francais/trouble/79999.

20 Al-Mas‘udi, Murig al-dabab wa maidin al-gawhar, op. cit., p. 178.



Le tarab dans la littérature arabe classique et contemporaine 71

type chagrine et rend triste, surtout si la poésie décrit les jours de jeunesse ou
évoque la nostalgie de la patrie ou de ceux qu'on a aimés. Enfin, quand on
écoute le troisi¢tme type de zarab, et surtout si la qualité de la composition
excelle, I'ame se purifie et la perception s’affine. Ce dernier aspect du zarab
nous amene 4 évoquer le réle que la musique joue dans I'évolution du mysti-
cisme musulman : dans le soufisme, il y a bien des traditions qui consideérent
le chant et la musique comme des moyens pour s’approcher de Dieu. Si’'on
néglige la spécificité des parcours mystiques, la tradition de la poésie et de la
musique soufie et celle du far2b partagent le méme symbolisme, les mémes
instruments. C’est plutét dans ["approche théorique de I'écoute musicale
que réside leur divergence, comme relevé par Aba Hafs ‘Umar al-Suhrawardi
(1145-1234), fondateur de la confrérie mystique qui porte son nom :

Music does not give rise, in the heart, to anything which is not already there.
So he, whose inner self is attached to anything else than God is stirred by music
to sensual desire, but the one who is inwardly attached to the love of God is
moved, by hearing music, to do His will...”!

A travers leurs exercices, dont font partie la danse et la musique, les ascétes
musulmans cherchent aussi 4 atteindre un état extatique, mais il s’agit d’une
extase divine qu’ils appellent wagd. Cependant, aussi bien la pratique soufie
que celle plus laique du za72b ont subi I'opposition de I'orthodoxie musul-
mane, qui tend 4 condamner le chant et la musique en général sur des bases
assez faibles. En effet, il n’y a aucun blame explicite du chant dans le Coran,
mais on fait souvent référence au verset suivant : « Sois modeste dans ta
démarche, et baisse ta voix, car la plus détestée des voix, c’est bien la voix
des 4nes » (XXXI, 19).22 L’association du chant humain 4 la voix de I’ine
semble assez arbitraire et dissimule peut-étre 'aversion inhérente a I'Islam
pour tout ce qui mene 4 la perte de contrdle de soi et de la lucidité. Du reste,
les rituels sociaux qui forment le contexte dans lequel s’exercent la poésie
et la musique, impliquent souvent la consommation de boissons alcoolisées,
voire de substances psychoactives qui créent des conditions favorables pour
parvenir a un état extatique, ce dernier étant déja considéré une condition
déplorable en soi.

21 Anders Hammarlund, Tord Olsson, Elisabeth Ozdalga (éds.), Sufism, Music and
Society in Turkey and the Middle East, Richmond, Taylor & Francis e-Library,
2005, p. 1.

22 Sourate de Lugman, traduction frangaise tirée de : hetp://www.islam-fr.com/
coran/francais/sourate-31-lugman.html



72 Marco Ammar et Angela Daiana Langone

Le rythme, la parole, I'évocation

On a souligné la centralité du son de la voix dans la poésie classique. Or,
pour mieux comprendre le lien intrinséque qui existe entre la parole et le
rythme, il faut revenir encore une fois aux débuts de cet art, qui nait en tant
que vétement de la musique. Le méme Hassan Ibn Tabit (m. 564), qui érait
le poete du prophéte Mahomet, recommandait de chanter le po¢me devant
l'auditoire, car « le chant est le meilleur cadre pour la poésie ».?

Si la création des odes préislamiques a précédé leur fixation écrite au
VIII* siecle, de méme le contenu rythmique de la poésie arabe s’est manifesté
bien avant la définition de son syst¢me métrique, opéré par Halil Ibn Ahmad
al-Farahidi (718-789), ce qui met en évidence la propension de la langue arabe
a un ordre spontané. Chez les Arabes, la parole est subordonnée au rythme,
et la versification n’est que la rencontre de ce dernier avec le sens du mot. En
d’autres termes, le rythme est la combinaison harmonieuse de paroles et de
pauses. D’ailleurs la métrique arabe se conserve inaltérée jusqu’au XIXéme
siecle, sans qu’aucun type d’expérimentation ne puisse menacer I’harmonie
rythmique que son systeme implique ; les poetes de toute provenance en
acceptent les contraintes, tout en contribuant a la cristallisation de valeurs
esthétiques qui demeurent valides jusqu’a nos jours. La rigidité de ce systeme,
auquel méme le sens de la phrase doit parfois se plier, explique que lorsque
I'on tente de traduire la poésie arabe dans d’autres langues, on perd inexo-
rablement la cadence et I'enchantement qui lui sont propres. Quant aux
thémes de la poésie, on a précédemment observé la récurrence de certains
sujets qui ont marqué le début de la production littéraire. Toutes les unités
narratives (44¢a") qui avaient donné forme a’ode polythématique typique de
la Gahiliyya, connue comme gasida, évoluent en genres distincts. La poésie
d’éloge, bien siir, trouve a se développer de maniere satisfaisante a la cour
des dynastes et des seigneurs disséminés sur le vaste territoire arabophone.
On continuera 2 lire des élégies ainsi que des po¢mes historiques. Mais le
théme de 'amour et celui du vin restent privilégiés dans |’association avec
la production musicale. Le gazal/ (sonnet d’amour) et la pamriyya (poéme
bachique) vont finalement développer un symbolisme évocateur qui devien-
dra I'argot des ascetes et la koiné des chanteurs.

Le répertoire du arab se stylise et se stabilise en un langage métaphorique
dans lequel I'attention tourne autour du bindme amant-aimé (4siq/maSiq).
Une rencontre fortuite signe le moment ot le chanteur (I’amant) tombe
amoureux de l'autre (aimé)* : souvent c’est 4 travers un regard captivant

23 Mahmud Sobh, Poética y métrica drabes, op. cit., p. 29.

24 Hormis quelques exceptions, I’ « autre » est mis au masculin, en référence 4
'aimé en tant que métaphore de Dicu, qu’il s’agisse d’un chanteur ou d’une
chanteuse. Voir : Ali Jihad Racy, Making Music in the Arab World : the Culture
and Artistry of Tarab, Cambridge, Cambridge University Press, 2003, p. 149.



Le tarab dans la littérature arabe classique et contemporaine 73

(nazra) que I'engouement commence, comme dans les beaux vers de Garir

(653-728)% :

Ce regard avec une coquetterie dans le coin de son il
m’a foudroyé bien avant mon heure
Je ne peux croire qu’un organe si fragile
puisse faire autant de dégits dans mon cceur

Dans la poésie classique, les yeux de I’aimé sont souvent comparés aux fleches
décochées d’un arc, qui blessent ’amant, inconscient du danger. Dans les

vers de Ibn al-Qaysarani (1085-1153), on lit* :

Je m’étonne que les fléches de ton regard
ne se refroidissent pas alors que leurs lames sont froides
Les paupieres minces et charmeuses usent
ma maladie puisque ton regard fasciné est envotitant

Le rapprochement entre la beauté de I'aimée et le danger mortel des armes
est toutefois fréquent ; dans I’image hyperbolique des vers qui suivent, le
poete ‘Antara? se trouve au milieu d’une bataille féroce et, blessé & mort,
désire ardemment embrasser les épées de I'ennemi, car I'éclat de leurs lames
lui rappelle le scintillement du sourire de son aimée?® :

La bataille bat son plein
Et les épées brillantes me saignent 4 mort
J’ai souhaité embrasser leur acier étincelant
car il me rappelle 4 I’éclat de ta bouche souriante

Cette vue allume la lamme du désir et le chanteur s’attarde 4 contempler
la beauté et les qualités de 'aimé. Ce dernier est parfois considéré comme
un bourreau cruel (z4/im) qui torture en se rendant inaccessible. L'état de

25 Enarabe: « Innaal-‘uytna allati fi tarfiha hawar / qatalnana tumma lam yuhyina
qatlina / yasra‘na da al-lubb hatt4 1 harak bihi / wa hunna ad‘afu halq Allzh
arkana », vers du diwan de Garir.

26 En arabe : « Wa ‘agibtu kayfa sihaimu lahziki fi al-ha$d / ma fatarat wa
nisiluhunna futiir / yudinna al-gufan al-mudnifat bi-sahriha / danafi fa-tarfuha
sihir mashir », vers du po¢me de Ibn Qaysarani « Ardi yasir wa ma hawaki
yasir ».

27 ‘Antara Ibn Saddad est un poéte pré-islamique du VI¢ si¢cle, né d’une servante
abyssinienne. La plus grande partie de ses po¢mes relate ses prouesses militaires
et son amour pour sa cousine ‘Abla. Au X¢ siecle, ses aventures ont fait 'objet
d’un roman chevaleresque.

28 En arabe : « Wa laqad dakartuki wa al-rimah nawahil / minni wa bid al-hind
tagturu min dami / fa wadadtu tagbil al-suyaf li’annaha / lama‘at kabariq ¢
agriki al-mubtasim », vers du diwin de ‘ Antara Ibn Saddad.



74 Marco Ammar et Angela Daiana Langone

I'amant, & ce moment-13, devient central : la description du texte s’arréte sur
les émotions et la souffrance physique. La passion est tellement forte que le
chanteur donne des signes de folie (¢undn) ; 'absence de I'aimé provoque
une nostalgie insoutenable qui fait perdre le sommeil 4 'amant, obligé de
veiller jusqu’a I’aube. Le distique suivant fait partie d'un poéme de Abi Firas

al-Hamadini (932-968)% :

Comment trouver le chemin pour un fantdme qui lui rend visite pendant la nuit
sile sommeil le quitte comme son aimée
L’amour lui ordonne, la fidélité lui reproche et le bloque
La patience lorsqu’elle arrive est déja terminée

Les amis et 'entourage du chanteur, qui sont témoins de sa souffrance, sur-
viennent sur la scéne pour le mettre en garde contre les dangers de ce délire
passionnel : c’est la réprimande de la société qui met en évidence la condition
pitoyable dans laquelle I’amoureux est tombé. Parfois, certains d’entre eux
lui montrent du mépris ou de I'envie, en lui souhaitant du malheur. Les vers
suivants font partie du diwan de Gamil Butayna (m. 701), chef d’école de la
poésie d’amour ‘udhrite® :

Mes amis me blament 4 cause de toi, Bouthaina
Ne me blimez pas car 'amour a déchiré mon cceur
Les gens disent que ma condition est la maladie
Mais pour 'amour de Dieu Bouthaina tu es mon médicament

D’une maniere analogue, la poésie bachique replace 'amant et ’aimé dans les
figures de I’hote (sigz) et du buveur. Bien sir, dans la thétorique mystique le
vin n’est qu’un autre moyen pour s approcher du divin et I'ivresse devient la
métaphore de I'extase religieuse. Mais dans la musique séculaire, c’est 'aimé
qui verse le vin et qui provoque ’ivresse des sens et la passion amoureuse.

Aussi bien dans la perspective séculaire que mystique, 'expérience amou-
reuse présente une tension perpétuelle entre espoir et désespoir, bonheur et
malheur, plaisir et souffrance, union et séparation. Ce type de perception
¢motionnelle refléte largement celle de la pratique extatique et donc la sti-
mule. Abit Hamid al-Gazzali (1058-1111), le plus grand théologien que I'Is-
lam ait connu dans son histoire, en traitant de I'amour mystique que I’acte
d’écouter évoque, affirme :

29 En arabe: « Kayfa al-sabil il tayf yuzawiruhu / wa al-nawm fi gumlat al-ahbib
hagiruhu / al-hubb amiruhu wa al-sawn zagiruhu / wa al-sabr awwal ma ta’d
awahiruhu », vers du diwan de Abu Firas Hamadani.

30 En arabe : « Lamani fiki ya Butayna sahbi / la talima fa-aqraha al-hubb
qgalbi / za‘ama al-nis anna da’1 tibbi / anti wallahi ya Butayna tibbi », vers du
diwén de Gamil,



Le tarab dans la littérature arabe classique et contemporaine 75

Ecouter les amants provoque le désir, invite 2 I'amour et 3 'amusement de
I’dme. Lorsqu’on voit 'aimé, le but est de confirmer le plaisir. Lorsqu’on se
sépare de lui, le but est celui de provoquer le désir. Et méme s’il est souffrance,
le désir porte en soi un type de plaisir quand on lui ajoute 'espoir de 'union.*

En général, les textes du zarab tendent a éviter aussi bien des structures licté-
raires complexes qu’une spécificité contextuelle. L’idiome lyrique est a la fois
stéréotypé et familier, ce qui lui confére de la vigueur et un pouvoir évoca-
teur. La simplicité du vocabulaire employé est conforme et fonctionnelle a sa
réalisation vocale : le mot ne doit jamais empécher le chanteur de véhiculer
son émotion par le canal de I'expérience sonique. Dans son livre La Musique
de la poésie | Miisiqa al-si'r], Ibrahim Anis traite de I'importance du choix des
mots dans la poésie : il explique que chaque consonne, puis chaque syllabe
ou parole, produit sa propre résonance (girs), et que les combinaisons qui
demandent beaucoup d’effort musculaire s’avérent moins musicales, c’est a
dire moins « cantabiles ».*>

Le tarab et la littérature arabe contemporaine

A partir de la période dite Nahda (c’est-a-dire de la renaissance arabe com-
mencée au XIX* siecle) et de I'émergence de nouveaux genres lictéraires, le
tarab fait'objet de romans qui essaient de décrire en prose ce phénomene.
A I’époque contemporaine et comme pour défier tous les stéréotypes
occidentaux, le cas le plus exemplaire de za72b est représenté par une femme,
la grande « Eroile de I'Orient » Kawkab al-Sarg, 'égyptienne Oum Kal-
thoum® (1898-1975). Considérée comme la chanteuse la plus célebre du
monde arabe, elle est la derniére 4 produire un #4725 interarabe avec tous ses
effets. C’est en écoutant son pere — qui était cheikh — enseigner le chant 4 son
frere ainé qu’ Oum Kalthoum a appris A chanter certaines chansons par cceur.
Frappé par sa voix unique, son pere la fic entrer — déguisée en gargon — dans
la petite troupe de cheikhs pour y chanter durant les maw/id (anniversaire de
la naissance du Prophéte) et d’autres fétes religieuses. Elle a constitué avec le
président Gamal Abdel Nasser® (1918-1970) I'un des symboles les plus forts
de I'unité nationale égyptienne et a représenté pendant longtemps I'éten-
dard de I'unité panarabe. Maria Callas aurait dit qu’Oum Kalthoum avait
une voix incomparable se caractérisant par 14.000 vibrations par seconde.

31 Al-Gazzali, Ihya’ ‘uliim al-din [Revivification des sciences de la foi], Bayriit, Dar
Ibn Hazm, s.d., p.751.

32 Ibrihim Anis, Misiqd al-si [Musique de la Poésie], Lundun, al-Maktaba
al-Angli al-Misriyya, 1952, p. 19-46.

33 En transcription scientifique : Umm Kultam.

34 En transcription scientifique : Gamal ‘Abd al-Nasir.



76 Marco Ammar et Angela Daiana Langone

Ses funérailles ont été suivies par un cortége de plus d’un kilométre et demi
(trois millions de personnes), le deuxi¢me grand rassemblement d’Egypre,
apres les obseéques de Nasser. Son décés a été vécu comme un deuil collectif.?s

Des sa naissance, la poésie a été liée indissociablement a la musique, mais
la modernité représentée par le nouveau genre du roman s’empare, elle
aussi, de la musique en essayant de raconter le zarab, et notamment le farab
suscité par la musique d’Oum Kalthoum. Le Prix Nobel de la Littérature,
I'égyptien Naguib Mahfouz* (1911-2006), a consacré plusieurs pages de sa
Trilogie (al-talatiyya), constituée des romans Impasse des deux palais [Bayn
al-Qasrayn, 1956), Le Palais du désir [ Qasr al-Sawq, 1957) et Le Jardin du
passé [al-Sukkariyya, 1957], 4 la musique et notamment au za7ab. Tout au
long des pages, c’est surtout elle, Oum Kalthoum, que 'on voit défiler. Au
cours des soirées, les personnages chantent, écoutent interminablement des
chansons et discutent du mérite des musiciens, et I'on peut suivre 4 travers
leurs débats I'évolution du gofit et les conflits que cette musique provoque
entre les générations. En signe d’admiration pour Oum Kalthoum, Naguib
Mahfouz donne 4 sa fille ainée le nom de la célébre chanteuse et ce sera une
grande déception pour lui de voir ses deux filles n’apprécier que la chanson
européenne moderne.

La chanteuse égyptienne continue 2 intéresser la littérature arabe jusqu’a
nos jours”, comme le montrent les romans Poussiére de Diamant | Turab
Almas, 2009] d’Ahmed Mourad (1978-)%® et Le petit voyeur [al-Talassus,
2007] de Sonallah Ibrahim (1937-)*, ou encore celui de Sélim Nassib (1946),
Oum, de 1994. Le roman de Nassib traite du lien entre Oum Kalthoum et
son public, ainsi que du lien entre littérature et musique, a travers I’histoire
d’amour non partagé entre Oum Kalthoum et le po¢te Ahmed Rami® (1892-
1981) qui lui écrira 137 chansons et 'initiera 4 la littérature franqaise.*' Le

35 Pour approfondir la biographie d’Oum Kalthoum, voir, entre autres, Gabricle
Braune, Umm Kultum : Ein Zeitalter der Musik in Agypten, Frankfurr, Peter
Lang, 1994 ; Stefanie Gsell, Umm Kulthum. Personlichkeit und Faszination der
Agyptischen Singerin, Berlin, Das Arabische Buch, 1998 ; Laura Lohman, Umm
Kultham. Artistic Agency and the Shaping of an Arab Legend, 1967-2007, Mid-
dletown, Wesleyan University Press, 2010.

36 En transcription scientifique : Nagib Mahfuaz.

37 Voir, entre autres, Zeina G. Halabi, « The literary lives of Umm Kulthim :
Cossery, Ghali, Negm, and the critique of Nasserism », Middle Eastern Litera-
tures, 19,1, 2016, pp. 77-98.

38 Ahmad Murad, Turib Almds [Poussiére de Diamant], al-Qahira, Dar al-Surig,
2009.

39 Sun‘ Allah Ibrihim, a/-Talassus [Le petit voyeur], al-Qahira, Dar al-Mustagbal
al-‘Arabi, 2007.

40 En transcription scientifique : Ahmad Rami.

4] Sélim Nassib, Oum, Paris, Balland, 1994.



Le tarab dans la littérature arabe classique et contemporaine 77

roman de Nassib décrit & plusieurs reprises les concerts d’Oum Kalthoum
et les émotions qu’ils suscitent a travers le regard amoureux d’Ahmed Rami.
Enfin, son roman se centre sur les échanges entre I'artiste et les membres de
'auditoire (tawasul), qui ne se limitent pas a la qualité de la voix et de la
musique, mais arrivent 4 créer 4 travers une interaction entre I'artiste, le spec-
tateur et les conventions esthétiques de la culture une sorte de « nous ». Le
tarab est, pour employer les mots de Nassib, « cette émotion artistique et
physique collective, cette rare seconde de fusion ».*

Pour notre succincte analyse de ce roman, nous nous appuyons sur le cadre
théorique du za7ab esquissé par I'anthropologue Jonathan H. Shannon.®

Selon Shannon, le 4745 jouerait un réle important dans ce qu’il qualifie
d’ « aesthetics of authenticity, serving as an important and highly contested
metaphor [...] to be a realm of cultural difference from the West — one
infused with what they call oriental spirit>>.** Artiste douée d’authenticité
(sidg) et d’esprit oriental (rizh Sargiyya), Oum Kalthoum est devenue un
élément de la culture, de la communauté de la ville du Caire, de la nation
(elle érait surnommée « La Voix de ’Egypte »), jusqu’a devenir I'étendard
du monde arabe entier, notamment a I’époque du panarabisme de Gamal
Abdel Nasser. Le regard de Nassib passe de I'individu (le po¢te Rami) au
public, de I’Egyptc a I'ensemble du monde arabe qui commence 4 écouter
Oum Kalthoum gréce 4 I’introduction de nouvelles technologies telles que
les cassettes et la télévision.*Selon Shannon, le premier élément indispen-
sable pour créer I'atmosphere du zarab est I’ habilité vocale du chanteur/de la
chanteuse. Dans le roman de Nassib, le narrateur essaie, 4 plusieurs reprises,
de décrire la voix d’Oum Kalthoum, tiche qui demeure en fin de compte
tres compliquée pour n’importe quel écrivain. Pour ce faire, Nassib emploie
des contrastes : sensualité/immartérialité (« la puissance, le timbre, la mai-
trise du soufle éraient remarquables [...] et introduisait un parfum de

42 Ibid, p.37.

43 Voir Jonathan H. Shannon, « Emotion, Performance, and Temporality in Arab
Music », op. cit.

44 Jonathan H. Shannon, Among the Jasmine Trees: Music, Modernity, and the Aes-
thetics of Authenticity in Contemporary Syria, Ph.D. dissertation, Department of
Anthropology, City University of New York Graduate School, 2001.

45 Avec 'introduction de la nouvelle technologie, Virginia Danielson parle juste-
ment d’une culture virtuelle du zarab. Cf Virginia Danielson, The Voice of Egypt:
Umm Kulthum, Arabic Song, and Egyptian Society in the Twentieth Century,
Chicago, University of Chicago Press, 1997.

46 Shannon, « Emotion, Performance, and Temporality in Arab Music », p. cit.,
p. 77: « The voice is the medium for the expression of deeply moving emotional
states ».



78 Marco Ammar et Angela Daiana Langone

sensualité, quelque chose de dévoilé »* et « une voix immatérielle »*) ;
grave/aigu (« limpide [...] accrochant une note, alternant les graves et les
aigus, forcant aux extrémes »*); tradition/innovation (« cette fusion de la
tradition et du renouveau »*°) en faisant allusion aux traits saillants et appa-
remment contradictoires de sa biographie, de ses ombres et de ses lumiéres —
A savoir (les rumeurs sur) la bisexualité de la chanteuse et son observance
religieuse ; son chant des sourates du Coran habillée en garcon 4 coté de
I’écrasante majorité de son ceuvre empreinte de sensualité et de désir ; son
absence de fécondité (Oum Kalthoum n’a pas eu d’enfants), alors qu’elle est
en méme temps qualifiée de « Mere des Arabes », umm al-arab. En souli-
gnant enfin la virtuosité vocale de la chanteuse égyptienne, Nassib la décrit
comme capable de faire vibrer la derniére syllabe d’une chanson « intermi-
nablement sur sa langue »°! et de la faire « varier en vraie liberté ».>2 Cette
remarquable habilité technique est qualifiée en arabe de taswir al-ma ‘na
(représentation de la signification) qui est, d’aprés Shannon, I'interprétation
et I'expression de la signification de la chanson 4 travers lesquelles le chanteur
arrive a activer les réactions du za7zb. Shannon considére Oum Kalthoum
comme la reine du zaswir al-ma ‘na> : en effet, elle éait capable de chanter
un seul vers vingt fois ou plus, chaque fois d’une fagon différente, en appor-
tant des nuances différentes au texte.

Nassib soutenait aussi que ses lévres bougeaient légerement et répéraient
les vers en forme de pri¢re®, une méthode que Shannon qualifie de zikrar
(répétition mélodique). Or, la musique arabe partage des caractéristiques
esthétiques avec la poésie et d’autres expressions artistiques. L’arabesque, par
exemple, ne se limite pas 4 un élément du dessin mais c’est un principe esthé-
tique basé sur la répétition, la variation et « the play between infinity and fini-
tude, openness and closure, unity and diversity, circle and time ».>° Il sagit
d’une métaphore que Nassib, trés fin connaisseur des mécanismes intrin-
seques du tarab, emploie dans son roman (« simplement sur la deuxieme
syllabe du mot salim, « salut », elle s’égara dans des variations incroyables
qui I'éloigneérent de plus en plus du tronc principal, elle s’en moquai, elle

47 Sélim Nassib, Oum, op. cit., p. 12.

48 Ibid., p.256.

49 Ibid, p. 159.

S0 Ibid, p. 58.

51 Ibid, p. 107.

52 Ibid, p. 36.

53 Jonathan H. Shannon, « Emotion, Performance, and Temporality in Arab
Music », op. cit., p. 84.

54 Sélim Nassib, Oum, op. cit.,, p. 28.

55 Ernst Kithnel, The Arabesque : Meaning and Transformation of an Ornament,
Graz, Verlag fir Sammler, 1976, p. 110.



Le tarab dans la littérature arabe classique et contemporaine 79

construisait des arabesques autonomes, de petites unités parfaitement circu-
laires, et improbables, toute une architecture vocale »3¢).

Tous ces procédés provoquent I'altération de I'expérience de la tempora-
lité chez I'auditoire. La répétition mélodique et la fluidité des mouvements
du chanteur donnent I’impression d’un temps suspendu (zamin mu ‘allag),
le temps arrété que Shannon compare au « soaring in Sufi airs »% et que
Nassib rapproche, lui aussi, des « derviches de Haute-Egypte quand la transe
du zikr est sur le point de commencer ».** Comme dans une révélation mys-
tique, Oum Kalthoum arrive 4 altérer 'expérience temporelle et 4 la détem-
poraliser par le biais de la répétition mélodique qui crée une sensation de
temps suspendu : « C’est le point de départ d’une nouvelle ivresse circulaire.
[...] Lhomme qui écoute ne sait pas ol il en est. [...] Tournis, cérémonie
rituelle, la spirale I'a pris et ne le lache plus. [...] Il est I3, dans le trou obscur
ot1 seul le commerce avec la déesse compte. A écouter cette voix, il resterait
volontiers toute la nuit, toute la vie ».°

Contrairement a cette sorte d’ivresse collective du zarab mise en exergue
par Nassib, plusieurs intellectuels et écrivains arabes critiquent la culture du
tarab d’un point de vue sociopolitique et n’apprécient pas les sentiments ni
'authenticité qu'’il suscite : I'exaltation des émotions, 4 leurs yeux, serait 4 la
base du retard économique du monde arabe, tandis que la recherche achar-
née de 'authenticité représenterait un obstacle 4 la modernité. En effet, au
lendemain de la défaite cinglante de la Guerre des Six Jours®, les concerts
d’Oum Kalthoum ont été accusés d’avoir été I'opium du peuple arabe encou-
rageant les penchants sentimentaux des Arabes et les empéchant de se prépa-
rer de maniere adéquate A la guerre.®!

Parmi les poétes, on se bornera 3 mentionner Nizar Qabbani® (1923-
1998) lorsqu'’il s’exprime dans ses poémes politiques & propos de la culture
du zarab etla compare aux drogues qui poussent 4 la fuite de la réalité, notam-
ment dans les vers de Pain, hashish et clair de lune | Hubz wa-hasis wa-qamar,
1955] ot il déplore la passivité de ses compatriotes :

56 Ibid,, p. 279.

57 Jonathan H. Shannon, « Emotion, Performance, and Temporality in Arab
Music », op. cit., p. 86.

58 Sélim Nassib, Oum, op. cit., p. 28.

59 Ibid., p. 249-250.

60 Guerre qui s’est déroulée du 5 au 10 juin 1967 et qui opposa I'Egypte, la Jorda-
nie, la Syrie et le Liban & Israél.

61 Voir, par exemple, les propos du critique musical libanais Elias Sahhab contenus
dans Zeina G. Halabi, « The literary lives of Umm Kulthiim : Cossery, Ghali,
Negm, and the critique of Nasserism », p. cit., p. 77.

62 En transcription scientifique : Nizar Qabbani.



80 Marco Ammar et Angela Daiana Langone

Dans mon pays / o1 les 4mes naives pleurent
et meurent dans leurs larmes / chaque fois que leur apparait le croissant
et pleurent davantage / chaque fois qu'un luth plaintif et le Z2ydli® les émeuvent
Cette mort qu’en Orient / nous appelons Jayali et chant...®*

Le tarab est accusé également d’étre un état psychique qui provoque la léthar-
gie et la complaisance politique, lorsque dans Notes en marge du cahier de la
Défaite [Hawimis ala daftar al-naksa, 1967] Qabbani prévient ses compa-
triotes que « par la fliite et le hautbois / on n’obtient pas de victoires ».%
Pourtant, si Qabbani engage une critique sociopolitique du zarab, d’autres
intellectuels insistent sur I'esthétique de la musique d’Oum Kalthoum. C’est
le cas d’Edward Said (1935-2003) qui raconte avoir assisté 4 un concert
d’Oum Kalthoum lorsqu’il avait & peu prés huit ans et avoue I’avoir trouvé
horrible et dégotitant, trop long, triste et mélancolique. Ce qu’il détes-
tait le plus était la réaction que ce concert provoquait en lui, un mélange
d’inactivité et d’oisiveté.® Il ne redécouvrira le talent d’Oum Kalthoum que
quelques années plus tard®, en constatant que la chanteuse égyptienne peut
représenter une réelle alternative 4 la musique classique occidentale.®® Les

63 « O nuit », expression trés fréquente dans les chants arabes.

64 Cf Nizar Qabbani, al-4 ‘mal al-siyisiyya al-kimila | CEuvres politiques complétes),
Bayrat, Manguarat Nizar Qabbani, 1974, p. 24.

65 Ibid, p.78.

66 « It was a dreadful experience for me [...]. And her songs would go on for forty
to forty-five minutes. And to me there was not the kind of form or shape [I was
used to in relation to Westerm classical music], it seemed to be all more or less
the same. And the tone was mournful, melancholic. [...[. I think it is designed to
send people, not exactly into a stupor, but it would induce a kind of melancholic
haze, which people like. And I found it very disturbing. Mentally it made you
inactive. [...]. So I very early on rejected it and began to focus exclusively on
Western music ». Il s’agit d’un passage tiré d’une interview que Said a accor-
dée en 2000 2 la télévision néerlandaise, et qui est citée dans Rokus de Groot,
« Edward Said and Polyphony », dans A. Iskandar, H. Rustom (éds), Edward
Said. A Legacy of Emancipation and Representation, Berkeley/Los Angeles, Uni-
versity of California Press, 2010, p. 208.

67 Cf Edward W. Said, Musical Elaborations, New York, Columbia University
Press, 1991, p. 98: « But of course it [the art of Umm Kulthum] only went
beneath the surface of my conscious awareness until, in recent years, I returned
to an interest in Arabic culture, where I rediscovered her, and was able to associ-
ate what she did musically with some features of Western classical music ».

68 D’autres intellectuels arabes soulignent les différences entre la musique occi-
dentale et la musique arabe. Par exemple, le chercheur libanais Ali Jihad Racy
affirme que la premiere s’efforce de représenter des images et des idées, tandis que
la seconde veut provoquer des émotions intenses aussi bien chez le chanteur que
dans le public. Cf Ali Jihad Racy, Making Music in the Arab World : the Culture
and Artistry of Tarab, op.cit., p. 5.



Le tarab dans la littérature arabe classique et contemporaine 81

spectacles d’Oum Kalthoum deviennent alors pour Said I’écho de sa propre
voix, une voix provenant des marges et de son propre statut subalterne en
tant que non-occidental et intellectuel.®” La lenteur des spectacles de la
diva égyptienne devient par conséquent une invitation 2 la réflexion et 4 la
contemplation, une explosion d’émotions positives partagées entre les étres
humains, par opposition 4 I'éthique de la productivité, au sens du devoir et &
la technologie du monde occidental.

L’expérience d’Oum Kalthoum est la derniére expérience en date de zarzb
dans le monde arabe. Personne n’est parvenu jusqu’a présent a I’imiter. Ce
rapport particulier entre la musique et les émotions appartient désormais a
une époque révolue et releve d’une expérience qui risque de demeurer incom-
prise dans ’avenir, parce que lorsque les jeunes gens I’écouteront — pour
reprendre les mots de Nassib — « ils diront ¢’est une belle voix, rien d’autre,
ils tomberont sous le charme sans comprendre pourquoi ».”

Conclusion

Ayant subi, au cours des siecles, tres peu de fluctuations dans sa signification,
le mot arabe farab comporte et garde une idée dont la définition est irré-
ductible 4 une seule et unique formulation. Le mot « extase », par lequel
il est souvent traduit dans les autres langues, ne fait que rendre compte de
son expression la plus patente. Cependant, 4 coté de I'expérience émotion-
nelle et de érat d’exaltation qu’il suscite, le terme zarab évoque également le
domaine artistique dans lequel cette expérience se produit, ainsi qu'un réper-
toire musical et thématique bien défini. Le texte poétique, qui fait I'objet du
chant, a une stabilité diachronique étonnante, avec des références constantes
aux mémes images. Aussi bien dans les odes préislamiques que dans les chan-
sons présentées de nos jours dans les salles de concert, le chantre/chanteur et
son auditoire établissent un rapport basé sur le partage d’un code commun,
une sorte d’accord tacite ol la liberté du meutrib est limitée par les contraintes
de la mécrique et du rythme.

Toutefois, 4 'époque contemporaine, si la culture du za7ab est remise en
question par certains intellectuels arabes qui soulignent les effets pernicieux
du privilege qu’elle accorde aux émotions au détriment de la raison, cette
culture est cependant revalorisée par d’autres intellectuels qui la considerent
comme une alternative réelle 4 la société de consommation occidentale.

69 Voir, pour plus de détails sur le rapport d’Edward Said avec la musique : Serena
Guarracino, « (S)concerto a tre voci. Le trasgressioni musicali di Edward Said »,
dans I. Chambers, Esercizi di potere. Gramsci, Said e il postcoloniale, Roma, Uni-
versale Meltemi, 2006, p. 71-80.

70 Sélim Nassib, Oum, op. cit., p. 309.






	Le ṭarab dans la littérature arabe classique et contemporaine

