
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2019)

Heft: 48: Musik und Emotionen in der Literatur = Musique et émotions dans la
littérature = Music and emotions in literature

Artikel: Le arab dans la littérature arabe classique et contemporaine

Autor: Ammar, Marco / Langone, Angela Daiana

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006271

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marco Ammar et Angela Daiana Langone

Le tarab dans la littérature arabe classique

et contemporaine1

Since antiquity, poetry and music in the Near East have been interrelated and were
believed to have extraordinary powers. Both the context in which oral poetry is set,
and the musically induced state of enchantment or ecstasy it produces, are defined
in Arabic by the word tarab. This article aims to provide an exhaustive definition
of this concept, as well as a brief introduction to the artistic domain that encompasses

extemporary performance of songs/poems, from the pre-Islamic period up
until our modern era. Drawing on literary excerpts, the article attempts to highlight
how music, literary performance and aesthetic emotion are amalgamated through
the holistic experience of tamb, which has maintained its basic features virtually
unchanged from the days of Gähiliyya until the golden age ofUmm Kulthum.

Introduction

Dans le monde arabe, le terme tarab désigne l'association de la musique et
de l'expression poétique avec les émotions. D'une part, ce terme évoque une
vaste gamme de sentiments, des plus intimes aux plus violents : le plaisir, la

joie, le choc émotionnel, l'extase, la transe capable de provoquer même la mort.
D'autre part, le tarab, à même d'affecter et d'émouvoir l'âme, est associé à

l'aptitude du poète/chanteur et aussi à celle du musicien de susciter l'état
extatique et l'altération sensorielle chez son auditoire. La personne qui fait naître
le bonheur à travers le chant et la parole est appelée mutrib : ce mot désigne le

chanteur et, par extension, les professionnels de la musique en général.
D'un point de vue étymologique, le tarab est un terme très ancien remontant

à la période préislamique (ladite Gähiliyya « époque de l'ignorance de

Dieu », avant le VIIe siècle après J. Ch.), qui dérive de tirâb, « l'excitation des

chameaux pressant le pas pour revenir au campement ». A cette époque-là, le

mot renvoyait également aux phénomènes sonores naturels comme le chant
des oiseaux ou l'effet du chant des conducteurs de chameaux, chant qui était
à l'origine un cri d'angoisse. Dans la période classique, le terme est en outre
associé aux abeilles, considérées comme les créatures les plus sensibles à la

musique. Cette association avec le bourdonnement des insectes ainsi qu'avec

1 Cet article est le résultat d'une recherche commune entre les deux auteurs. Les

sections « Oralité, poésie et musique », « Le tarab et le pouvoir d'émouvoir »
et « Le rythme, la parole, l'évocation » ont été rédigées par Marco Ammar ; les

sections « Introduction », « Le tarab et la littérature arabe contemporaine » et

« Conclusion » par Angela Daiana Langone.



66 Marco Ammar etAngela Daiana Langone

le chant des oiseaux suggère que le tarab est une métaphore vivante des procédés

vibratoires qui caractérisent l'art vocal arabe.2 Situé au cœur d'un réseau

aux connexions multiples, le tarab permet de définir les contours d'une
véritable esthétique.

La littérature arabe a essayé de reproduire le tarab, ce « state ofemotional

rapture or enchantment experienced while listening to good Arab music »,
selon la définition de l'anthropologue Jonathan H. Shannon.3 Dans cette
étude, il s'agira d'abord d'examiner l'importance du tarab pendant l'époque
classique arabe, ensuite, de considérer la manière dont le tarab a été représenté

dans la littérature arabe contemporaine.

Oralité, poésie et musique

Il est de coutume de considérer le livre sacré le Coran comme le premier produit

de la littérature arabe : c'est du Coran que les règles grammaticales de

l'arabe ont été tirées et c'est précisément avec le Coran que l'arabe est consacré

en tant que langue littéraire. Pourtant, ce n'est pas aux débuts de l'Islam

que remonte la naissance de la littérature arabe, mais à une époque mal définie

qui précède la naissance et les prédications du prophète Mahomet, et qui
est appelée ödhiliyya.

Or, l'expression lyrique qui témoigne de la société bédouine, actrice
principale sur la scène de la péninsule arabique aux Ve et VIe siècles de l'ère
chrétienne, et qui préexiste à sa fixation écrite, est caractérisée par sa forte dimension

audio-vocale. Jusqu'au moment où les recueils des odes préislamiques

prennent leur forme écrite, la poésie arabe est gardée ou préservée grâce à la

transmission orale, la mémorisation étant facilitée par le fait que les vers de

cette poésie naissent sous forme de chanson.4 Ce n'est certes pas l'absence
de l'écriture qui a empêché de fixer ces poèmes dès le départ, mais plutôt
l'importance attribuée au son de la parole, qui détient le pouvoir d'enchanter

et d'émouvoir, et qui donne à l'acte de réciter et de chanter, ainsi qu'à
celui d'écouter, une exclusivité irremplaçable. En effet, l'Arabie des nomades

bédouins est peuplée de nombreuses figures de professionnels de la parole
et de la voix : on trouve à côté des poètes (su'ara qui jouent un rôle social
de premier plan, aussi les orateurs (huttâb) et les devins (kuhhân), qui sont
tous l'expression de la société tribale à laquelle ils appartiennent. Comme il
a été observé par le grand poète arabe contemporain Adonis, à l'époque de

2 Pour plus de détails sur ce sujet, voirJean Lambert, « Tarab », The Encyclopaedia

ofIslam, Leiden, Brill, t. X, 2000, p. 210-211.
3 Jonathan H. Shannon, « Emotion, Performance, and Temporality in Arab Music :

Reflections on Tarab », CulturalAnthropology, 18,1, 2003, p. 72-98.
4 Voir Adonis, An Introduction to Arab Poetics, London, Saqi Books, 2003.



Le tarab dans la littérature arabe classique et contemporaine 67

la Gâhiliyya, la récitation et la mémorisation jouent le rôle d'un livre dans la
dissémination et la préservation du patrimoine culturel. Toutefois, ce n'est

guère dans les contenus exposés par cette poésie que se trouvent les éléments

capables d'enchanter, car les destinataires de cette poésie savent déjà ce qu'on
va leur raconter. Les thèmes sont en effet toujours les mêmes : les hauts faits
de la tribu, ses prouesses et ses victoires, ses défaites et ses deuils, les larmes

d'amour pour une belle jeune fille qui a dû lever le camp et partir avec sa

tribu. Ce qui émeut le public est à rechercher plutôt dans la forme d'exposition

du sujet, dans le son de la parole, dans le chant. C 'est le choix et la

combinaison des mots qui créent l'enchantement, et c'est le ton de la voix qui
charme l'auditeur jusqu'au point d'altérer la perception du temps et causer
l'extase. Cette connexion native entre le chant et la poésie est attestée dans la

racine du mot nasïd (chanson), qui renvoie directement à l'idée d'« élever la

voix » et à la signification de « poème récité ».
Étant donné l'oralité et l'extemporanéité inhérentes à la poésie préislamique,

il n'existe aucun type de document qui puisse nous donner une idée,

même vague, de sa réalisation vocale et musicale. Néanmoins, les ouvrages
littéraires des époques successives livrent des considérations historiques utiles à

la reconstruction de coutumes sociales plus anciennes, tout en étayant l'idée
d'un lien indissoluble entre la poésie et la musique. Dans le recueil d'odes

qui constitue l'une des principales sources d'information pour la période
classique et qui porte le titre de Le livre des chansons [Kitâb al-agâni\, Abû
al-Farag al-Isfahânï (897-967) relate à propos d'un ancien roi himyarite,
surnommé Dû Gadan, ce qui signifie littéralement « doué d'une belle voix ».5 À
l'appui de cette primauté, Masudï (896-956), dans Les prairies d'or \Murüg
al-dahab], nous informe qu'à l'époque des 'Ad6, les gens du Yémen auraient

pratiqué deux types différents de chants : le chant himyarite et le chant hana-

fite, ce dernier étant considéré comme le plus beau. Les Qurays (la tribu du

prophète) auraient appris le chant hanafite grâce à Nadar Ibn al-Harit, qui
s'était rendu en Iraq à la cour des Banû Lakhm pour l'apprendre.7 C'est

précisément à Hïra8 que bien des poètes préislamiques obtinrent la magnificence

des rois lakhmides pour revenir dans la région du Hijaz pendant
les mois sacrés, lorsque les foires annuelles de 'Ukâz, de Tâ'if et de Madïna

5 Abü-1-Farag al-Isfahânï, Kitâb al-agâni [Livre des Chansons\, Bayrüt, Dâr Ihyà'
al-turät al-'arabï, 1994, vol. IV p. 405-406.

6 ' Ad est l'éponyme d'un peuple très ancien qui aurait vécu entre la région orientale
de l'actuel Yémen et la partie occidentale de l'Oman. Cité à plusieurs reprises dans

le Coran, le royaume de 'Ad est attesté du Xejusqu'au II? siècle av. J. C.
7 Al-Mas'üdi, Murûg al-dahab wa ma'âdin al-gawhar \Prairies d'or et mines de

pierresprécieuses], Bayrüt, al-Maktaba al-'Asriyya, 2005, IV, p. 177.

8 Hïra, capitale du royaume lakhmide (proche de l'ancienne Babylone) fut un
centre littéraire très important et aurait exercé une influence considérable sur la
culture de la péninsule arabique.



68 Marco Ammar etAngela Daiana Langone

recevaient des orateurs de toute l'Arabie, et que ceux-ci s'affrontaient devant

un immense auditoire dans des compétitions de poésie et musique.
Dans ses réflexions sur la valeur de la poésie et de la prose, al-Câhiz (775-

868) soutient qu'il vaut mieux que la poésie soit écoutée par la voix du poète
même qui est le créateur du poème.9 Mais si on attribue au poète la capacité

de voir et de percevoir10 une réalité invisible au commun des mortels,
cela signifie que l'art du chant et du récit peut se développer de façon
autonome. Les figures du rhapsode (râwï) et de l'esclave-chanteuse {qayna)11

sont des figures bien établies dans la société arabe préislamique et islamique.
Il revenait au rhapsode de déclamer les poèmes des poètes ne donnant pas
voix à leurs odes : le râwï est en même temps un professionnel de la voix
et un apprenti-poète. Mais il joue surtout un rôle crucial dans le processus
de transmission orale du bagage culturel et artistique arabe, avant la fixation
écrite des anthologies poétiques. Par contre, la tâche des qiyân (pluriel de

qayna) était d'amuser les hôtes avec des chants et des boissons tout en s'of-
frant pour des plaisirs charnels : pendant que l'une versait du vin ou de la

liqueur, une autre jouait de la musique et chantait, et toutes espéraient recevoir

en échange de leurs services des présents. Ces esclaves-chanteuses qui
vivaient dans le palais royal auprès de nobles, ou qui étaient employées dans

des tavernes, devaient par ailleurs maîtriser à la fois la langue arabe, le chant

et la poésie.12 L'évocation de qiyân est fréquente aussi bien dans les pages des

annales historiques que dans les vers des odes, mais il existait encore d'autres
artistes du chant et de la voix issus de toutes les couches de la société. Dans
les débuts de l'Islam, c'étaient essentiellement des Noirs de l'Afrique, ou des

Ethiopiens et des Perses nés dans la Péninsule arabique. Certains d'entre

eux jouissaient d'une telle réputation que leurs noms ont traversé les siècles

jusqu'à aujourd'hui : c'est le cas de A.zza al-Maylä', née à Madîna dans une

9 Voir Adonis, op.cit., p. 17.

10 En arabe le mot sair (poète) dérive de la racine arabe /s ' r/, qui signifie précisé¬

ment « sentir », « percevoir ». À l'époque de la Gâhiliyya, on croyait que les

poètes recevaient leur inspiration d'esprits ou de fantômes (parfois méchants)

appelés^'»», qui habitaient dans la vallée de 'Abqar au nord-est de la péninsule
arabique. Voir à ce sujet Mahmud Sobh, Poéticay métrica arabes, Madrid, Alde-
rabân, 2011, p. 19.

11 Chez les Arabes, où la généalogie est une science exacte, on fait remonter l'in¬
vention de la musique à Gubal, le fils de Caïn, qui aurait composé la première
chanson : une élégie pour la mort d'Abel. C 'est probablement du nom de Caïn

que dérive le mot qayna (dans le sens de « fille de Caïn »). Cette interprétation

apparaît chez plusieurs auteurs tels que al-Mas udï, al-Tabarî, Mïrhwând et
al-Gundï. Voir Henry George Farmer, A History ofArab Music to theXIIIth Century,

London, Luzac & Co., 1929, p. 23.

12 Voir Habib Hasan Tourna, The Music ofthe Arabs, Cambridge, Amadeus Press,

1996, p. 2.



Le tarab dans la littérature arabe classique et contemporaine 69

famille de matvâlï (clients) des ansâr (partisans du Prophète), qui excellait
dans l'art du chant et dont la beauté était soi-disant sans égale. De plus, elle

était connue pour boire et encourager à boire : on rapporte qu'elle prononçait

toujours la phrase « Prends un (verre) rempli et rends-le vide ».

Le tarab et le pouvoir d émouvoir

Si l'on ne peut aujourd'hui écouter l'exécution d'un poème chanté ni
l'interpréter par défaut de notation musicale, on connaît par contre les effets

que la musique en général et le chant en particulier avaient sur l'auditoire. La
voix humaine fait figure de véhicule de l'émotion poétique et garde son rôle
central même dans le contexte plus large d'une performance instrumentale.

Le chant charme l'esprit, apaise le tempérament, égayé l'âme, lui procure du
bonheur, fortifie le cœur, rend généreux l'avare.

Avec le vin il soigne la tristesse qui anéantit le corps, le régénère et réconforte :

telle est la vertu du chant sur la solitude.
Ainsi le chant est bénéfique pour la parole comme l'est la parole pour le

mutisme et comme l'est la guérison pour la maladie [...].
Les rois s'endormaient au chant pour que le bonheur s'écoule dans leurs

veines. Les rois perses ne s'endormaient qu'au chant d'un mutrib ou d'un doux
entretien.
La [femme] arabe n'endormait pas son enfant tant qu'il pleurait, de peur que
le souci s'écoule dans son corps et se propage dans ses veines, elle l'étreignait
et le faisait rire jusqu'à ce qu'il s'endorme heureux et serein. De cette façon
son corps allait se développer, son teint et son sang se purifier, son intelligence

augmenter. Ému par le chant, l'enfant passait des larmes au rire.13

Ici encore, al-Mas udï nous donne des renseignements plus détaillés sur

l'importance que recouvre le chant dans la culture déjà islamique de son

époque et sur les propriétés curatives qu'on lui attribue. Ce n'est pas un
hasard, étant donné l'importance que la musique occupe dans la culture
arabe, que la langue arabe abonde en paroles qui indiquent les différentes

nuances de la notion de chant : le motgina renvoie à l'idée d'opulence, là où
le termegana désigne le contentement et la quiétude d'un esprit tranquille.14
Le mot nasïd et son étroit lien conceptuel avec la poésie ont déjà été

mentionnés. Le terme nagam est lié soit à l'idée de voix basse, soit à celle d'un
chant agréable et mélodieux.15 De même, lahn traduit la parole « mélodie »,

13 Al-MasÙdï, Murûgal-dahab wa ma'âdin al-gawhar, op. cit., p. 178.
14 Albert Kazimirski, Dictionnaire Arabe-Français, Paris, Maisonneuve, 1860,

Vol. II, p. 512.
15 Ibid., p. 1303.



70 Marco Ammar et Angela Daiana Langone

mais avec une référence directe à l'accent de la voix et au chant des oiseaux.16

La liste pourrait se poursuivre avec d'autres termes dérivés de racines verbales

directement liées à la notion d'élocution et de déclamation, tels que tartîl,
tagwïd et qirâ'a17, qui seront intégrés au vocabulaire de la liturgie chrétienne

et musulmane, ou bien avec des termes techniques qui renvoient à la cadence

et au rythme des vers poétiques, et qui rejoindront par la suite l'argot des

musiciens. Mais le mot qui résume le mieux la singularité du chant à même
d'affecter et d'émouvoir l'âme, est le mot tarab. En effet, c'est le mot tarab

qui sera associé à la faculté du poète chanteur et, par la suite, du musicien

pour indiquer non seulement la poésie et la musique répandues dans tout le

monde arabe, mais aussi l'état extatique et l'altération sensorielle provoqués

par l'acte d'écouter.
La figure du mutrib dans les pages de la littérature arabe classique nous

mène jusqu'à la modernité sans jamais disparaître de la scène culturelle : qu'il
s'agisse de la cour abbaside à Baghdad, fatimide au Caire ou des centres
florissants de l'Espagne musulmane, les mutribün attestent de leur présence en

tant que partie intégrante de la culture dont ils sont issus. Peut-être le mot
« troubadour », dont l'étymologie est controversée, a-t-il une relation avec
la racine /trb/, comme suggéré par le spécialiste Mahmud Sobh, en parlant
des mutribün qui parcouraient le nord de l'Espagne et le sud de la France

en chantant et en jouant de la musique.18 L'origine du mot est généralement
associée au verbe latin « trobar » dans l'acception médiévale de « composer

des poèmes » ; l'hypothèse d'une origine arabe du mot est cependant
également plausible. D'ailleurs, le mot « trouble » qu'on met en relation
avec le latin « turbidus », s'explique mieux par une origine arabe, qui rend
bien l'idée d'un « état d'agitation, d'inquiétude, de confusion ou d'émotion
dans lequel se trouve quelqu'un »,19 La forme d'enchantement du tarab ne se

contente en effet pas seulement de provoquer du plaisir émotionnel ; comme
on l'apprend de Yahyà Ibn Hâlid al-Barmakï, qui a été secrétaire et ministre
sous le règne du calife Härün al-Rasïd (le même qui est évoqué dans les contes
des Mille et une nuit) : « Le chant est ce qui t'excite et qui te fait danser, ce

qui te rend triste et qui te fait pleurer » .20 Lorsque le calife abbaside al-Mu ta-
mid voulut savoir combien de types de tarab existaient, on lui répondit qu'il
y en avait trois. Quand on écoute le premier type, la générosité nous paraît

peu de chose ; ce tarab élève l'esprit et nous pousse vers la vertu. Le deuxième

16 Ibid., p. 979.
17 La racine /q r '/ est à l'origine de la parole Qur'än (Coran), qui est habituelle¬

ment traduite comme « lecture psalmodiée ».
18 Voir Mahmud Sobh, Poéticay métrica arabes, op. cit., p. 30.

19 Dictionnaire de français Larousse en ligne, URL : http://www.larousse.fr/dic-
tionnaires/francais/trouble/79999.

20 Al-Mas'üdi,Murügal-dahab wa maadin al-gawhar, op. cit., p. 178.



Le tarab dans la littérature arabe classique et contemporaine 71

type chagrine et rend triste, surtout si la poésie décrit les jours de jeunesse ou
évoque la nostalgie de la patrie ou de ceux qu'on a aimés. Enfin, quand on
écoute le troisième type de tarab, et surtout si la qualité de la composition
excelle, l'âme se purifie et la perception s'affine. Ce dernier aspect du tarab

nous amène à évoquer le rôle que la musique joue dans l'évolution du mysticisme

musulman : dans le soufisme, il y a bien des traditions qui considèrent
le chant et la musique comme des moyens pour s'approcher de Dieu. Si l'on
néglige la spécificité des parcours mystiques, la tradition de la poésie et de la

musique soufie et celle du tarab partagent le même symbolisme, les mêmes

instruments. C'est plutôt dans l'approche théorique de l'écoute musicale

que réside leur divergence, comme relevé par Abu Hafs 'Umar al-Suhrawardï

1145-1234), fondateur de la confrérie mystique qui porte son nom :

Music does not give rise, in the heart, to anything which is not already there.
So he, whose inner self is attached to anything else than God is stirred by music

to sensual desire, but the one who is inwardly attached to the love of God is

moved, by hearing music, to do His will...21

À travers leurs exercices, dont font partie la danse et la musique, les ascètes

musulmans cherchent aussi à atteindre un état extatique, mais il s'agit d'une
extase divine qu'ils appellent wagd. Cependant, aussi bien la pratique soufie

que celle plus laïque du tarab ont subi l'opposition de l'orthodoxie musulmane,

qui tend à condamner le chant et la musique en général sur des bases

assez faibles. En effet, il n'y a aucun blâme explicite du chant dans le Coran,
mais on fait souvent référence au verset suivant : « Sois modeste dans ta
démarche, et baisse ta voix, car la plus détestée des voix, c'est bien la voix
des ânes » (XXXI, 19).22 L'association du chant humain à la voix de l'âne
semble assez arbitraire et dissimule peut-être l'aversion inhérente à l'Islam

pour tout ce qui mène à la perte de contrôle de soi et de la lucidité. Du reste,
les rituels sociaux qui forment le contexte dans lequel s'exercent la poésie
et la musique, impliquent souvent la consommation de boissons alcoolisées,

voire de substances psychoactives qui créent des conditions favorables pour
parvenir à un état extatique, ce dernier étant déjà considéré une condition
déplorable en soi.

21 Anders Hammarlund, Tord Olsson, Elisabeth Özdalga (éds.), Sufism, Music and
Society in Turkey and the Middle East, Richmond, Taylor & Francis e-Library,
2005, p. 11.

22 Sourate de Luqmän, traduction française tirée de : http://www.islam-fr.com/
coran/francais/sourate-31-luqman.html



72 Marco Ammar et Angela Daiana Langone

Le rythme, la parole, l'évocation

On a souligné la centralité du son de la voix dans la poésie classique. Or,

pour mieux comprendre le lien intrinsèque qui existe entre la parole et le

rythme, il faut revenir encore une fois aux débuts de cet art, qui naît en tant
que vêtement de la musique. Le même Hassan Ibn Tâbit (m. 564), qui était
le poète du prophète Mahomet, recommandait de chanter le poème devant

l'auditoire, car « le chant est le meilleur cadre pour la poésie >>.23

Si la création des odes préislamiques a précédé leur fixation écrite au

VIIIe siècle, de même le contenu rythmique de la poésie arabe s'est manifesté
bien avant la définition de son système métrique, opéré par Halïl Ibn Ahmad
al-Farâhïdl (718-789), ce qui met en évidence lapropension de la langue arabe

à un ordre spontané. Chez les Arabes, la parole est subordonnée au rythme,
et la versification n'est que la rencontre de ce dernier avec le sens du mot. En
d'autres termes, le rythme est la combinaison harmonieuse de paroles et de

pauses. D'ailleurs la métrique arabe se conserve inaltérée jusqu'au XIXème
siècle, sans qu'aucun type d'expérimentation ne puisse menacer l'harmonie
rythmique que son système implique ; les poètes de toute provenance en

acceptent les contraintes, tout en contribuant à la cristallisation de valeurs

esthétiques qui demeurent valides jusqu'à nos jours. La rigidité de ce système,

auquel même le sens de la phrase doit parfois se plier, explique que lorsque
l'on tente de traduire la poésie arabe dans d'autres langues, on perd
inexorablement la cadence et l'enchantement qui lui sont propres. Quant aux
thèmes de la poésie, on a précédemment observé la récurrence de certains

sujets qui ont marqué le début de la production littéraire. Toutes les unités
narratives (qita) qui avaient donné forme à l'ode polythématique typique de

la Gâhiliyya, connue comme qasïda, évoluent en genres distincts. La poésie

d'éloge, bien sûr, trouve à se développer de manière satisfaisante à la cour
des dynastes et des seigneurs disséminés sur le vaste territoire arabophone.
On continuera à lire des élégies ainsi que des poèmes historiques. Mais le

thème de l'amour et celui du vin restent privilégiés dans l'association avec
la production musicale. Le gazai (sonnet d'amour) et la hamriyya (poème
bachique) vont finalement développer un symbolisme évocateur qui deviendra

l'argot des ascètes et la koinè des chanteurs.

Le répertoire du tarab se stylise et se stabilise en un langage métaphorique
dans lequel l'attention tourne autour du binôme amant-aimé (aliq/ma'Jüq).
Une rencontre fortuite signe le moment où le chanteur (l'amant) tombe

amoureux de l'autre (aimé)24 : souvent c'est à travers un regard captivant

23 Mahmud Sobh, Poéticay métrica arabes, op. cit., p. 29.
24 Hormis quelques exceptions, 1' « autre » est mis au masculin, en référence à

l'aimé en tant que métaphore de Dieu, qu'il s'agisse d'un chanteur ou d'une
chanteuse. Voir : Ali Jihad Racy, MakingMusic in the Arab World : the Culture
andArtistry ofTarab, Cambridge, Cambridge University Press, 2003, p. 149.



Le tarab dans la littérature arabe classique et contemporaine 73

(nazra) que l'engouement commence, comme dans les beaux vers de Garîr
(653-728)25 :

Ce regard avec une coquetterie dans le coin de son œil
m'a foudroyé bien avant mon heure

Je ne peux croire qu'un organe si fragile
puisse faire autant de dégâts dans mon cœur

Dans la poésie classique, les yeux de l'aimé sont souvent comparés aux flèches

décochées d'un arc, qui blessent l'amant, inconscient du danger. Dans les

vers de Ibn al-Qaysarânï (1085-1153), on lit26 :

Je m'étonne que les flèches de ton regard

ne se refroidissent pas alors que leurs lames sont froides
Les paupières minces et charmeuses usent

ma maladie puisque ton regard fasciné est envoûtant

Le rapprochement entre la beauté de l'aimée et le danger mortel des armes

est toutefois fréquent ; dans l'image hyperbolique des vers qui suivent, le

poète 'Antara27 se trouve au milieu d'une bataille féroce et, blessé à mort,
désire ardemment embrasser les épées de l'ennemi, car l'éclat de leurs lames

lui rappelle le scintillement du sourire de son aimée28 :

La bataille bat son plein
Et les épées brillantes me saignent à mort

J'ai souhaité embrasser leur acier étincelant

car il me rappelle à l'éclat de ta bouche souriante

Cette vue allume la flamme du désir et le chanteur s'attarde à contempler
la beauté et les qualités de l'aimé. Ce dernier est parfois considéré comme
un bourreau cruel (zâlim) qui torture en se rendant inaccessible. L'état de

25 En arabe: « Innaal-'uyûnaallatîfitarfihâhawar/qatalnanâtummalamyuhyîna
qadänä / yasra'na di al-lubb hattâ la haräk bihi / wa hunna ad'afo halq Alläh
arkänä », vers du diwän de Garir.

26 En arabe : « Wa 'agibtu kayfa sihâmu lahziki fî al-hasâ / mä fatarat wa
nisäluhunna futür / yudinna al-gufün al-mudnifät bi-sahrihä / danafî fa-tarfuhä
sâhir mashür », vers du poème de Ibn Qaysaräni « Ardi yaslr wa mä hawäki

yasir ».
27 'Antara Ibn Saddäd est un poète pré-islamique du VP siècle, né d'une servante

abyssinienne. La plus grande partie de ses poèmes relate ses prouesses militaires
et son amour pour sa cousine ' Abla. Au Xe siècle, ses aventures ont fait l'objet
d'un roman chevaleresque.

28 En arabe : « Wa laqad dakartuki wa al-rimäh nawâhil / minnï wa bid al-hind

taqturu min damï / fa wadadtu taqbïl al-suyüf li'annahi / lama'at kabäriq t
agriki al-mubtasim », vers du diwän de 'Antara Ibn Saddäd.



74 Marco Ammar etAngela Daiana Langone

l'amant, à ce moment-là, devient central : la description du texte s'arrête sur
les émotions et la souffrance physique. La passion est tellement forte que le

chanteur donne des signes de folie {gunün) ; l'absence de l'aimé provoque
une nostalgie insoutenable qui fait perdre le sommeil à l'amant, obligé de

veiller jusqu'à l'aube. Le distique suivant fait partie d'un poème de Abu Firàs
al-Hamadànî (932-968)29 :

Comment trouver le chemin pour un fantôme qui lui rend visite pendant la nuit
si le sommeil le quitte comme son aimée

L'amour lui ordonne, la fidélité lui reproche et le bloque
La patience lorsqu'elle arrive est déjà terminée

Les amis et l'entourage du chanteur, qui sont témoins de sa souffrance,
surviennent sur la scène pour le mettre en garde contre les dangers de ce délire
passionnel : c'est la réprimande de la société qui met en évidence la condition
pitoyable dans laquelle l'amoureux est tombé. Parfois, certains d'entre eux
lui montrent du mépris ou de l'envie, en lui souhaitant du malheur. Les vers
suivants font partie du diwân de Gamll Butayna (m. 701), chef d'école de la

poésie d'amour 'udhrite30 :

Mes amis me blâment à cause de toi, Bouthaïna
Ne me blâmez pas car l'amour a déchiré mon cœur

Les gens disent que ma condition est la maladie

Mais pour l'amour de Dieu Bouthaïna tu es mon médicament

D'une manière analogue, la poésie bachique replace l'amant et l'aimé dans les

figures de l'hôte [sàqt] et du buveur. Bien sûr, dans la rhétorique mystique le

vin n'est qu'un autre moyen pour s'approcher du divin et l'ivresse devient la

métaphore de l'extase religieuse. Mais dans la musique séculaire, c'est l'aimé

qui verse le vin et qui provoque l'ivresse des sens et la passion amoureuse.
Aussi bien dans la perspective séculaire que mystique, l'expérience amoureuse

présente une tension perpétuelle entre espoir et désespoir, bonheur et
malheur, plaisir et souffrance, union et séparation. Ce type de perception
émotionnelle reflète largement celle de la pratique extatique et donc la
stimule. Abü Hamid al-Gazzàlî (1058-1111), le plus grand théologien que l'Islam

ait connu dans son histoire, en traitant de l'amour mystique que l'acte
d'écouter évoque, affirme :

29 En arabe : « Kayfa al-sabïl ilâ tayfyuzàwiruhu / wa al-nawm fï gumlat al-ahbâb

hägiruhu / al-hubb ämiruhu wa al-sawn zägiruhu / wa al-sabr awwal mä ta'tï
awâhiruhu », vers du diwân de Abu Firâs Hamadânï.

30 En arabe : « Lâmanï fïki yâ Butayna sahbï / lä talümü fa-aqraha al-hubb

qalbï / za'ama al-näs anna dâ'ï tibbï / anti wallâhi yâ Butayna tibbï », vers du
diwân de Gamll.



Le tarab dans la littérature arabe classique et contemporaine 75

Écouter les amants provoque le désir, invite à l'amour et à l'amusement de

l'âme. Lorsqu'on voit l'aimé, le but est de confirmer le plaisir. Lorsqu'on se

sépare de lui, le but est celui de provoquer le désir. Et même s'il est souffrance,
le désir porte en soi un type de plaisir quand on lui ajoute l'espoir de l'union.31

En général, les textes du tarab tendent à éviter aussi bien des structures
littéraires complexes qu'une spécificité contextuelle. L'idiome lyrique est à la fois

stéréotypé et familier, ce qui lui confère de la vigueur et un pouvoir évoca-

teur. La simplicité du vocabulaire employé est conforme et fonctionnelle à sa

réalisation vocale : le mot ne doit jamais empêcher le chanteur de véhiculer

son émotion par le canal de l'expérience sonique. Dans son livre La Musique
de lapoésie [.Mûsiqà al-si'r\ Ibrahim Anis traite de l'importance du choix des

mots dans la poésie : il explique que chaque consonne, puis chaque syllabe

ou parole, produit sa propre résonance {girs), et que les combinaisons qui
demandent beaucoup d'effort musculaire s'avèrent moins musicales, c'est à

dire moins « cantabiles >>.32

Le tarab et la littérature arabe contemporaine

A partir de la période dite Nahda (c'est-à-dire de la renaissance arabe
commencée au XIXe siècle) et de l'émergence de nouveaux genres littéraires, le

tarab fait l'objet de romans qui essaient de décrire en prose ce phénomène.
Arépoque contemporaine et comme pour défier tous les stéréotypes

occidentaux, le cas le plus exemplaire de tarab est représenté par une femme,
la grande « Étoile de l'Orient » Kawkab al-Sarq, l'égyptienne Oum Kal-
thoum33 (1898-1975). Considérée comme la chanteuse la plus célèbre du
monde arabe, elle est la dernière à produire un tarab interarabe avec tous ses

effets. C 'est en écoutant son père - qui était cheikh - enseigner le chant à son
frère aîné qu'Oum Kalthoum a appris à chanter certaines chansons par cœur,

frappé par sa voix unique, son père la fit entrer - déguisée en garçon - dans

la petite troupe de cheikhs pour y chanter durant les mawlid (anniversaire de

la naissance du Prophète) et d'autres fêtes religieuses. Elle a constitué avec le

président Gamal Abdel Nasser34 (1918-1970) l'un des symboles les plus forts
de l'unité nationale égyptienne et a représenté pendant longtemps l'étendard

de l'unité panarabe. Maria Callas aurait dit qu'Oum Kalthoum avait

une voix incomparable se caractérisant par 14.000 vibrations par seconde.

31 Al-Gazzâlï, Ihya 'ulùm al-dïn [Revivification des sciences de la foi], Bayrüt, Dâr
Ibn Hazm, s. d., p.751.

32 Ibrahim Anis, Mûsiqâ al-si'r [Musique de la Poésie], Lundun, al-Maktaba

al-Anglù al-Misriyya, 1952, p. 19-46.
33 En transcription scientifique : Umm Kultûm.
34 En transcription scientifique : Gamal Abd al-Näsir.



76 Marco Ammar etAngela Daiana Langone

Ses funérailles ont été suivies par un cortège de plus d'un kilomètre et demi
(trois millions de personnes), le deuxième grand rassemblement d'Egypte,
après les obsèques de Nasser. Son décès a été vécu comme un deuil collectif.35

Dès sa naissance, la poésie a été liée indissociablement à la musique, mais
la modernité représentée par le nouveau genre du roman s'empare, elle

aussi, de la musique en essayant de raconter le tarab, et notamment le tarab
suscité par la musique d'Oum Kalthoum. Le Prix Nobel de la Littérature,
l'égyptien Naguib Mahfouz36 (1911-2006), a consacré plusieurs pages de sa

Trilogie [al-talâtiyya), constituée des romans Impasse des deux palais [Bayn
al-Qasrayn, 1956], Le Palais du désir [Qasr al-Sawq, 1957] et LeJardin du

passé \al-Sukkariyya, 1957], à la musique et notamment au tarab. Tout au

long des pages, c'est surtout elle, Oum Kalthoum, que l'on voit défiler. Au
cours des soirées, les personnages chantent, écoutent interminablement des

chansons et discutent du mérite des musiciens, et l'on peut suivre à travers
leurs débats l'évolution du goût et les conflits que cette musique provoque
entre les générations. En signe d'admiration pour Oum Kalthoum, Naguib
Mahfouz donne à sa fille aînée le nom de la célèbre chanteuse et ce sera une
grande déception pour lui de voir ses deux filles n'apprécier que la chanson

européenne moderne.
La chanteuse égyptienne continue à intéresser la littérature arabe jusqu'à

nos jours37, comme le montrent les romans Poussière de Diamant [Turâb
Almâs, 2009] d'Ahmed Mourad (1978-)38 et Le petit voyeur [al-Talassus,

2007] de Sonallah Ibrahim (1937-)39, ou encore celui de Sélim Nassib (1946),
Oum, de 1994. Le roman de Nassib traite du lien entre Oum Kalthoum et
son public, ainsi que du lien entre littérature et musique, à travers l'histoire
d'amour non partagé entre Oum Kalthoum et le poète Ahmed Rami40 1892-
1981) qui lui écrira 137 chansons et l'initiera à la littérature française.41 Le

35 Pour approfondir la biographie d'Oum Kalthoum, voir, entre autres, Gabriele

Braune, Umm Kultum : Ein Zeitalter der Musik in Ägypten, Frankfurt, Peter

Lang, 1994 ; Stefanie Gsell, Umm Kulthum. Persönlichkeit und Faszination der

Ägyptischen Sängerin, Berlin, Das Arabische Buch, 1998 ; Laura Lohman, Umm
Kulthüm. Artistic Agency and the Shaping ofan Arab Legend, 1967-2007, Mid-
dletown, Wesleyan University Press, 2010.

36 En transcription scientifique : Nagïb Mahfüz.
37 Voir, entre autres, Zeina G. Haiabi, « The literary lives of Umm Kulthüm :

Cossery, Ghali, Negm, and the critique of Nasserism », Middle Eastern Literatures,

19,1,2016, pp. 77-98.
38 Ahmad Muräd, Turäb Almâs [Poussière de Diamant], al-Qähira, Dar al-Surüq,

2009.
39 Sun' Allah Ibrahim, al-Talassus [Le petit voyeur], al-Qähira, Dar al-Mustaqbal

al-'Arabï, 2007.
40 En transcription scientifique : Ahmad Rami.
41 Sélim Nassib, Oum, Paris, Balland, 1994.



Le tarab dans la littérature arabe classique et contemporaine

roman de Nassib décrit à plusieurs reprises les concerts d'Oum Kalthoum
et les émotions qu'ils suscitent à travers le regard amoureux d'Ahmed Rami.
Enfin, son roman se centre sur les échanges entre l'artiste et les membres de

l'auditoire (tawàsuil), qui ne se limitent pas à la qualité de la voix et de la

musique, mais arrivent à créer à travers une interaction entre l'artiste, le

spectateur et les conventions esthétiques de la culture une sorte de « nous ». Le
tarab est, pour employer les mots de Nassib, « cette émotion artistique et

physique collective, cette rare seconde de fusion ».42

Pour notre succincte analyse de ce roman, nous nous appuyons sur le cadre

théorique du tarab esquissé par l'anthropologue Jonathan H. Shannon.43

Selon Shannon, le tarab jouerait un rôle important dans ce qu'il qualifie
d'« aesthetics of authenticity, serving as an important and highly contested

metaphor [...] to be a realm of cultural difference from the West - one
infused with what they call oriental spirit».44 Artiste douée d'authenticité
(sidq) et d'esprit oriental (rüh sarqiyya), Oum Kalthoum est devenue un
élément de la culture, de la communauté de la ville du Caire, de la nation
(elle était surnommée « La Voix de l'Egypte »), jusqu'à devenir l'étendard
du monde arabe entier, notamment à l'époque du panarabisme de Gamal
Abdel Nasser. Le regard de Nassib passe de l'individu (le poète Rami) au

public, de l'Egypte à l'ensemble du monde arabe qui commence à écouter
Oum Kalthoum grâce à l'introduction de nouvelles technologies telles que
les cassettes et la télévision.45Selon Shannon, le premier élément indispensable

pour créer l'atmosphère du tarab est l'habilité vocale du chanteur/de la
chanteuse.46 Dans le roman de Nassib, le narrateur essaie, à plusieurs reprises,
de décrire la voix d'Oum Kalthoum, tâche qui demeure en fin de compte
très compliquée pour n'importe quel écrivain. Pour ce faire, Nassib emploie
des contrastes : sensualité/immatérialité (« la puissance, le timbre, la maîtrise

du souffle étaient remarquables [...] et introduisait un parfum de

42 Ibid, p. 37.

43 Voir Jonathan H. Shannon, « Emotion, Performance, and Temporality in Arab
Music », op. cit.

44 Jonathan H. Shannon, Among theJasmine Trees: Music, Modernity, and the Aes¬

thetics ofAuthenticity in Contemporary Syria, Ph. D. dissertation, Department of
Anthropology, City University ofNew York Graduate School, 2001.

45 Avec l'introduction de la nouvelle technologie, Virginia Danielson parle juste¬

ment d'une culture virtuelle du tarab. Cf. Virginia Danielson, The Voice ofEgypt:
Umm Kulthum, Arabie Song, and Egyptian Society in the Twentieth Century,
Chicago, University ofChicago Press, 1997.

46 Shannon, « Emotion, Performance, and Temporality in Arab Music », op. cit.,

p. 77: « The voice is the medium for the expression ofdeeply moving emotional
states ».



78 Marco Ammar etAngela Daiana Langone

sensualité, quelque chose de dévoilé >>47 et « une voix immatérielle >>48) ;

grave/aigu (« limpide [...] accrochant une note, alternant les graves et les

aigus, forçant aux extrêmes >>49); tradition/innovation (« cette fusion de la

tradition et du renouveau >>50) en faisant allusion aux traits saillants et
apparemment contradictoires de sa biographie, de ses ombres et de ses lumières -
à savoir (les rumeurs sur) la bisexualité de la chanteuse et son observance

religieuse ; son chant des sourates du Coran habillée en garçon à côté de

l'écrasante majorité de son œuvre empreinte de sensualité et de désir ; son
absence de fécondité (Oum Kalthoum n'a pas eu d'enfants), alors qu'elle est

en même temps qualifiée de « Mère des Arabes », umm al-'arab. En

soulignant enfin la virtuosité vocale de la chanteuse égyptienne, Nassib la décrit

comme capable de faire vibrer la dernière syllabe d'une chanson «
interminablement sur sa langue »51 et de la faire « varier en vraie liberté ».52 Cette
remarquable habilité technique est qualifiée en arabe de taswïr al-ma 'nà

(représentation de la signification) qui est, d'après Shannon, l'interprétation
et l'expression de la signification de la chanson à travers lesquelles le chanteur
arrive à activer les réactions du tarab. Shannon considère Oum Kalthoum
comme la reine du taswïr al-ma 'nà53 : en effet, elle était capable de chanter

un seul vers vingt fois ou plus, chaque fois d'une façon différente, en apportant

des nuances différentes au texte.
Nassib soutenait aussi que ses lèvres bougeaient légèrement et répétaient

les vers en forme de prière54, une méthode que Shannon qualifie de tikrâr
(répétition mélodique). Or, la musique arabe partage des caractéristiques
esthétiques avec la poésie et d'autres expressions artistiques. L'arabesque, par
exemple, ne se limite pas à un élément du dessin mais c'est un principe esthétique

basé sur la répétition, la variation et « the play between infinity and fini-
tude, openness and closure, unity and diversity, circle and time ».55 II s'agit
d'une métaphore que Nassib, très fin connaisseur des mécanismes

intrinsèques du tarab, emploie dans son roman (« simplement sur la deuxième

syllabe du mot salâm, « salut », elle s'égara dans des variations incroyables

qui l'éloignèrent de plus en plus du tronc principal, elle s'en moquait, elle

47 Sélim Nassib, Oum, op. cit., p. 12.

48 Ibid., p. 256.
49 Ibid, p. 159.

50 Ibid, p. 58.

51 Ibid, p. 107.

52 Ibid, p. 36.

53 Jonathan H. Shannon, « Emotion, Performance, and Temporality in Arab
Music », op. cit., p. 84.

54 Sélim Nassib, Oum, op. cit., p. 28.

55 Ernst Kiihnel, Ihe Arabesque : Meaning and Transformation ofan Ornament,
Graz, Verlag für Sammler, 1976, p. 110.



Le tarab dans la littérature arabe classique et contemporaine 79

construisait des arabesques autonomes, de petites unités parfaitement
circulaires, et improbables, toute une architecture vocale >>56).

Tous ces procédés provoquent l'altération de l'expérience de la temporalité
chez l'auditoire. La répétition mélodique et la fluidité des mouvements

du chanteur donnent l'impression d'un temps suspendu (zamân mu 'allaq),
le temps arrêté que Shannon compare au « soaring in Sufi airs >>57 et que
Nassib rapproche, lui aussi, des « derviches de Haute-Egypte quand la transe
du zikr est sur le point de commencer >>.58 Comme dans une révélation
mystique, Oum Kalthoum arrive à altérer l'expérience temporelle et à la détem-

poraliser par le biais de la répétition mélodique qui crée une sensation de

temps suspendu : « C 'est le point de départ d'une nouvelle ivresse circulaire.

[...] L'homme qui écoute ne sait pas où il en est. [...] Tournis, cérémonie
rituelle, la spirale l'a pris et ne le lâche plus. [...] Il est là, dans le trou obscur
où seul le commerce avec la déesse compte. À écouter cette voix, il resterait
volontiers toute la nuit, toute la vie >>.59

Contrairement à cette sorte d'ivresse collective du tarab mise en exergue

par Nassib, plusieurs intellectuels et écrivains arabes critiquent la culture du
tarab d'un point de vue sociopolitique et n'apprécient pas les sentiments ni
l'authenticité qu'il suscite : l'exaltation des émotions, à leurs yeux, serait à la
base du retard économique du monde arabe, tandis que la recherche acharnée

de l'authenticité représenterait un obstacle à la modernité. En effet, au
lendemain de la défaite cinglante de la Guerre des Six Jours60, les concerts
d'Oum Kalthoum ont été accusés d'avoir été l'opium du peuple arabe

encourageant les penchants sentimentaux des Arabes et les empêchant de se préparer

de manière adéquate à la guerre.61

Parmi les poètes, on se bornera à mentionner Nizar Qabbani62 (1923-
1998) lorsqu'il s'exprime dans ses poèmes politiques à propos de la culture
du tarab et la compare aux drogues qui poussent à la fuite de la réalité, notamment

dans les vers de Pain, hashish et clair de lune [Hubz wa-hasïs wa-qamar,
1955] où il déplore la passivité de ses compatriotes :

56 Ibid., p. 279.
57 Jonathan H. Shannon, « Emotion, Performance, and Temporality in Arab

Music », op. cit., p. 86.

58 Sélim Nassib, Oum, op. cit., p. 28.

59 Ibid., p. 249-250.
60 Guerre qui s'est déroulée du 5 au 10 juin 1967 et qui opposa l'Egypte, la Jorda¬

nie, la Syrie et le Liban à Israël.

61 Voir, par exemple, les propos du critique musical libanais Elias Sahhab contenus
dans Zeina G. Halabi, « The literary lives of Umm Kulthüm : Cossery, Ghali,

Negm, and the critique ofNasserism », op. cit., p. 77.
62 En transcription scientifique : Nizâr Qabbânï.



80 Marco Ammar etAngela Daiana Langone

Dans mon pays / où les âmes naïves pleurent
et meurent dans leurs larmes / chaque fois que leur apparaît le croissant

et pleurent davantage / chaque fois qu'un luth plaintifet le layâlï6i les émeuvent

Cette mort qu'en Orient / nous appelons layâlïet chant...64

Le tarab est accusé également d'être un état psychique qui provoque la léthargie

et la complaisance politique, lorsque dans Notes en marge du cahier de la
Défaite [Hawâmis 'alà daftar al-naksa, 1967] Qabbani prévient ses compatriotes

que « par la flûte et le hautbois / on n'obtient pas de victoires ».65

Pourtant, si Qabbani engage une critique sociopolitique du tarab, d'autres
intellectuels insistent sur l'esthétique de la musique d'Oum Kalthoum. C 'est

le cas d'Edward Said (1935-2003) qui raconte avoir assisté à un concert
d'Oum Kalthoum lorsqu'il avait à peu près huit ans et avoue l'avoir trouvé
horrible et dégoûtant, trop long, triste et mélancolique. Ce qu'il détestait

le plus était la réaction que ce concert provoquait en lui, un mélange
d'inactivité et d'oisiveté.66 Il ne redécouvrira le talent d'Oum Kalthoum que
quelques années plus tard67, en constatant que la chanteuse égyptienne peut
représenter une réelle alternative à la musique classique occidentale.68 Les

63 « O nuit », expression très fréquente dans les chants arabes.

64 Cf. Nizâr Qabbânï, al-A 'malal-siyâsiyyaal-kâmila [Œuvrespolitiques complètes],

Bayrüt, Mansürät Nizâr Qabbânï, 1974, p. 24.

65 Ibid, p. 78.
66 « It was a dreadful experience for me [...]. And her songs would go on for forty

to forty-five minutes. And to me there was not the kind of form or shape [I was
used to in relation to Westerm classical music], it seemed to be all more or less

the same. And the tone was mournful, melancholic. [...[. I think it is designed to
send people, not exactly into a stupor, but it would induce a kind ofmelancholic
haze, which people like. And I found it very disturbing. Mentally it made you
inactive. [...]. So I very early on rejected it and began to focus exclusively on
Western music ». Il s'agit d'un passage tiré d'une interview que Said a accordée

en 2000 à la télévision néerlandaise, et qui est citée dans Rokus de Groot,
« Edward Said and Polyphony », dans A. Iskandar, H. Rustom (éds), Edward
Said. A Legacy ofEmancipation and Representation, Berkeley/Los Angeles,
University ofCalifornia Press, 2010, p. 208.

67 Cf. Edward W. Said, Musical Elaborations, New York, Columbia University
Press, 1991, p. 98: « But of course it [the art of Umm Kulthum] only went
beneath the surface ofmy conscious awareness until, in recent years, I returned

to an interest in Arabic culture, where I rediscovered her, and was able to associate

what she did musically with some features ofWestern classical music ».
68 D'autres intellectuels arabes soulignent les différences entre la musique occi¬

dentale et la musique arabe. Par exemple, le chercheur libanais Ali Jihad Racy
affirme que la première s'efforce de représenter des images et des idées, tandis que
la seconde veut provoquer des émotions intenses aussi bien chez le chanteur que
dans le public. Cf. Ali Jihad Racy, MakingMusic in the Arab World : the Culture
andArtistry ofTarab, op.cit., p. 5.



Le tarab dans la littérature arabe classique et contemporaine 81

spectacles d'Oum Kalthoum deviennent alors pour Said l'écho de sa propre
voix, une voix provenant des marges et de son propre statut subalterne en

tant que non-occidental et intellectuel.69 La lenteur des spectacles de la
diva égyptienne devient par conséquent une invitation à la réflexion et à la

contemplation, une explosion d'émotions positives partagées entre les êtres

humains, par opposition à l'éthique de la productivité, au sens du devoir et à

la technologie du monde occidental.

L'expérience d'Oum Kalthoum est la dernière expérience en date de tarab
dans le monde arabe. Personne n'est parvenu jusqu'à présent à l'imiter. Ce

rapport particulier entre la musique et les émotions appartient désormais à

une époque révolue et relève d'une expérience qui risque de demeurer incomprise

dans l'avenir, parce que lorsque les jeunes gens l'écouteront - pour
reprendre les mots de Nassib - « ils diront c'est une belle voix, rien d'autre,
ils tomberont sous le charme sans comprendre pourquoi »7°

Conclusion

Ayant subi, au cours des siècles, très peu de fluctuations dans sa signification,
le mot arabe tarab comporte et garde une idée dont la définition est
irréductible à une seule et unique formulation. Le mot « extase », par lequel
il est souvent traduit dans les autres langues, ne fait que rendre compte de

son expression la plus patente. Cependant, à côté de l'expérience émotionnelle

et de l'état d'exaltation qu'il suscite, le terme tarab évoque également le

domaine artistique dans lequel cette expérience se produit, ainsi qu'un répertoire

musical et thématique bien défini. Le texte poétique, qui fait l'objet du
chant, a une stabilité diachronique étonnante, avec des références constantes
aux mêmes images. Aussi bien dans les odes préislamiques que dans les chansons

présentées de nos jours dans les salles de concert, le chantre/chanteur et

son auditoire établissent un rapport basé sur le partage d'un code commun,
une sorte d'accord tacite où la liberté du mutrib est limitée par les contraintes
de la métrique et du rythme.

Toutefois, à l'époque contemporaine, si la culture du tarab est remise en

question par certains intellectuels arabes qui soulignent les effets pernicieux
du privilège qu'elle accorde aux émotions au détriment de la raison, cette
culture est cependant revalorisée par d'autres intellectuels qui la considèrent

comme une alternative réelle à la société de consommation occidentale.

69 Voir, pour plus de détails sur le rapport d'Edward Said avec la musique : Serena

Guarracino, « (S)concerto atrevoci. Le trasgressioni musicali di Edward Said »,
dans I. Chambers, Esercizi dipotere. Gramsci, Said e ilpostcoloniale, Roma,
Universale Meltemi, 2006, p. 71-80.

70 Sélim Nassib, Oum, op. cit., p. 309.




	Le ṭarab dans la littérature arabe classique et contemporaine

