
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2018)

Heft: 47: Raum und Narration = Espace et narration = Space and narration

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Autor: Olah, Myriam / Zanetti, Sandro / Suter, Patrick

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Comptes rendus - Reviews





Afin d'accentuer la perspective comparatiste de cette section et d'encourager

le débat entre les langues, littératures et cultures, mais aussi entre les

différentes cultures académiques, le comité éditorial de Colloquium Helve-

ticum sollicite des comptes rendus : portant sur des ouvrages théoriques qui
ont marqué le débat littéraire dans leur langue et contexte d'origine et qu'il
s'agit de faire connaître au-delà de leur réception première ; consacrés à des

ouvrages comparatistes dans leur démarche et leur corpus ; qui identifient et
discutent une problématique susceptible de nourrir le débat comparatiste à

partir d'une lecture croisée d'un ou de plusieurs ouvrages qui ressortissent
de différents contextes linguistiques et/ou littéraires. Des contributions
émanant de l'entier de la communauté universitaire sont les bienvenues,

notamment les articles qui confronteraient les points de vue de deux ou
plusieurs personnes. Résolument plurilingue, cette section accueille des

contributions rédigées en allemand, français, italien ou anglais, n'excédant pas
15'000 signes. Les textes peuvent être adressés en tout temps à Joëlle Légeret,
joelle.legeret@unil.ch.

Um die komparatistische Perspektive des den Rezensionen gewidmeten Teils
der Zeitschrift zu betonen und den Dialog zwischen den Sprachen, Literaturen

und Kulturen sowie zwischen den verschiedenen akademischen
Traditionen anzuregen, lädt das Redaktions-Komitee des Colloquium Helveticum
Interessierte dazu ein, Buchbesprechungen zu verfassen: Rezensionen, die
theoretische (in ihren ursprünglichen Kontexten und Sprachen wichtige)
Werke besprechen, um diese auch international bekannt zu machen; die
sowohl in ihrer Methode als auch bezüglich der behandelten Werke

vergleichend vorgehen, oder die durch die Art und Weise, wie sie Werke aus

verschiedenen Sprach- und Kulturbereichen zusammenbringen, die

komparatistische Diskussion erweitern und fördern. Beiträge von der gesamten
akademischen Gemeinschaft werden erwartet, auch von zwei oder mehreren
Personen geschriebene Aufsätze, die ihre verschiedenen Standpunkte
miteinander konfrontieren würden. Diese Sektion des Colloquium Helveticum
ist mehrsprachig. Die Beiträge können auf Deutsch, Französisch, Italienisch
und Englisch verfasst werden und sollen maximal 15 000 Zeichen umfassen.

Die Texte können jederzeit an joelle.legeret@unil.ch geschickt werden.



184 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

Quelles langues Quels mondes Quels textes

Myriam Olah (Université de Lausanne)

Lectures critiques et dialogiques : Emily Aptcr, Against World Literature. On
the Politics ofUntranslatahility, London-New York, Verso, 2013, 358 pages.

Le XXIe Congrès de l'ICLA (International Comparative Literature Association),

tenu à Vienne du 21 au 27 juillet 2016, était consacré aux multiples
langues et langages de la littérature comparée. La rencontre entre Emily Apter
et David Damrosch était à la fois un moment phare et un moment paradoxal
de l'événement puisque la discussion a eu lieu exclusivement en anglais. Les

échanges ont été cordiaux, alors qu'ils mettaient en scène deux approches

opposées de la littérature comparée aujourd'hui. Ils confrontaient « close

reading » et « distant reading », les nombreuses langues et la langue unique,
les détails et le général. Ces enjeux littéraires sont largement développés dans

le livre d'Emily Apter Against World Literature. On the Politics ofUntranslatahility,

publié en 2013. L'ouvrage demeure d'actualité car il aborde la

littérature comparée en lien direct avec les problématiques géopolitiques,
économiques et sociales en cours. Composé de quatre parties complétées par un
index en fin de volume, il dénonce la conception unique et surtout uniforme
du monde, en soulignant l'apport heuristique des nuances intellectuelles. Par
de nombreuses illustrations puisées dans la création littéraire et dans les arts
visuels, Emily Apter montre les multiples possibilités de traduction d'une

langue à l'autre. Elle pose le problème aigu de la propriété intellectuelle dans

un monde globalisé en mettant en relief son lien étroit avec l'économie.
Alors qu'Emily Apter souligne l'apport essentiel des études traductoriales
dans le domaine de la littérature comparée, initié dans son livre de 2006 The

Translation Zone : A New Comparative Literature, David Damrosch défend
la « World Literature ». L'intérêt envers cette autre forme de lecture qui a

pris de l'importance au milieu des années 1990 n'a fait que croître depuis
La République mondiale des lettres de Pascale Casanova en 1999, les publications

successives de Christopher Prendergast et de Franco Moretti (Distant
Reading, 2013).

Contrairement à l'auteur de Graphs, Maps, Trees : Abstract Modelsfor a

Literary History (2005), Emily Apter soutient l'approche scientifique du

« close reading », une méthode également utilisée par Haun Saussy
(Introducing Comparative Literature. New Trends and Applications, avec César

Dominguez et Dario Villanueva, 2015). Lors d'une conférence inaugurale
donnée le 30 septembre 2015 à la Sorbonne, à l'occasion du colloque
international intitulé « Vers une littérature mondiale à l'heure du numérique »,
Emily Apter a démontré qu'elle avait pleinement connaissance de la réalité

numérique et de ses enjeux. Or, elle a remis en question l'utilisation actuelle
des données informatiques, des data et l'élaboration d'arborescences pour



Myriam Olah : Quelles langues Quels mondes Quels textes 185

l'analyse littéraire. Elle a montré que ces arborescences étaient contrôlées
de façon à orienter l'information suivant des intérêts économiques. Tout en
relevant les enjeux numériques, Emily Apter propose de discuter leur
mobilisation dans le domaine de la littérature comparée. Elle prend ainsi
explicitement position, comme dans son livre Against World Literature. On the

Politics of Untranslatability. Le titre peut interpeller le lecteur en raison du

premier mot, « Against », qui donne un ton polémique. Il révèle clairement

son point de vue : l'auteure émet des réserves envers la pratique de la « World
Literature » qui regroupe sous forme d'identités commercialisées la production

littéraire, uniformisant ainsi les spécificités culturelles de l'écriture. Elle

remet en question une tendance selon laquelle la fiction littéraire serait
soumise au même destin que la rapide expansion des produits de marketing et de

consommation à travers le monde.
Se basant sur l'immense travail de Barbara Cassin, le Vocabulaire européen

des philosophies : Dictionnaire des intraduisibles dont elle a supervisé la

traduction anglaise publiée en 2014 (Dictionary ofUntranslatables : A
Philosophical Lexicon), Emily Apter cherche à montrer la valeur théorique de

l'intraductibilité (« untranslatability ») en littérature comparée. L'ouvrage
a comme point de départ la difficulté de traduire en philosophie et procède
à la comparaison des réseaux terminologiques. Chaque entrée du « dictionnaire

» part d'un fait d'intraductibilité. Barbara Cassin, qui embrasse la

multiplicité linguistique, propose de clarifier les contradictions et de réfléchir sur
les différentes traductions en les confrontant. À son tour, Emily Apter insiste

sur l'importance de la nuance intellectuelle largement illustrée par les

nombreux exemples issus de la traduction, en se positionnant contre une perspective

uniforme et uniformisante incarnée par un mode de vie unique,
caractérisée par une seule façon de lire. En effet, le caractère absolu de la langue
simplifiée est devenu un problème non seulement littéraire mais aussi

politique, selon mon point de vue. Par contraste, la pratique d'une comparaison
proche du texte révèle les nuances propres à chaque langue qui témoignent
de la grande complexité de l'écriture et de ses innombrables possibilités.
Je compléterais en me référant à Stéphane Michaud {JQuatre poètes dans

l'Europe monde. Yves Bonnefoy, MichelDeguy, Mârton Kalâsz, WulfKirsten)
qui dit que « défendre la langue » permet de « s'attaquer au glacier des

stéréotypes ».'
Le livre d'Emily Apter teste l'hypothèse selon laquelle la traduction et

l'intraductibilité seraient constitutives des différentes formes du monde, en
littérature. Il est effectivement toujours possible de discuter ou de remettre en

question une traduction. Cette situation est illustrée par l'exemple de l'am-
phibolie et du paronyme, donné par Emily Apter qui s'attarde également

1 Stéphane, Michaud, Jguatre poètes dans l'Europe monde. Yves Bonnefoy, Michel
Deguy, Màrton Kalâsz, WulfKirsten, Paris, Klincksieck, 2009, p. 10.



186 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

sur le mot « traduction » dans les différentes langues. Je préciserais que
Silvana Borutti s'intéresse à l'étymologie et à l'histoire du terme dans Théorie

et interprétation. Pour une épistémologie des sciences humaines (2001). Elle
insiste sur l'activité cognitive de la traduction qui marque des situations

théoriques cruciales, en analysant les aspects sémantico-linguistiques et épis-
témologiques. Dans La Babele in cui viviamo (2012), Silvana Borutti et Ute
Heidmann prouvent que la traduction établit une rencontre interculturelle,
grâce à l'intraductibilité ontologique et grâce à l'impossibilité de la synonymie.

L'impossible synonymie qui incite à explorer les différences significatives

d'une langue à l'autre et à en découvrir les spécificités, ouvre la voie à la

diversité sémiotique et syntaxique.
Le dialogue entre les cultures constitue l'enjeu majeur de la littérature

comparée. C'est pourquoi Emily Apter souligne que cette discipline doit
davantage faire face aux injonctions de la mondialisation que les divers
domaines des littératures nationales. Les langues sont transnationales et
sensibles au temps, de manière inhérente. Leur composition plurilingue
comprend les histoires migratoires des langages, sans reproduire nécessairement

des trajectoires impérialistes. Or, le système mondial présenté par
Franco Moretti dans Conjectures on World Literature en 2000, donne lieu à

une pratique de la critique littéraire conditionnée par l'analyse quantitative
et les compétences informatiques. Pour construire la « World Literature »,
Franco Moretti se focalise sur la diversification et la spéciation des formes
littéraires. Sa théorie d'une évolution, jalonnée par la survie des œuvres sur le

modèle de la sélection naturelle des espèces, présente le danger d'une régression,

selon Emily Apter. Cette façon de concevoir la littérature et le monde

est la manifestation d'un globalisme de type paranoide. Emily Apter associe

ainsi l'idéologie d'un langage unique, uni face à une soi-disant menace
créée par la paranoïa sociale. L'extension de cette monoculture chercherait
à absorber les différences : « Oneworldedness, in contradistinction to these

paradigms ofworld-systems, planetarity and transnationalism, envisages the

planet as an extension ofparanoid subjectivity vulnerable to persecutory
fantasy, catastrophism, and monomania »}

Je remarquerais que les differences propres à chaque langue et à chaque
culture ont une valeur heuristique inédite pour le comparatiste, en signalant
la méthode de la « comparaison différentielle »3 proposée par Ute Heid-

2 Emily, Apter, Against World Literature. On the Politics ofUntranslatability,
London-New York, Verso, 2013, p. 71.

3 Voir Ute, Heidmann, « C'est par la différence que fonctionne la relation avec

un grand R. Pour une approche comparative et différentielle du traduire », dans

The Frontiers of the Other. Ethics and Politics of Translation, éd. Gaetano Chiu-
razzi, Lit Verlag, Wien-Ziirich-Berlin, 2013, p. 61-73, et « La difference, ce n'est

pas ce qui nous sépare. Pour une analyse différentielle des relations littéraires et
culturelles », dans Zwischen Transfer und Vergleich. Theorien und Methoden der



Myriam Olah : Quelles langues I Quels mondes Quels textes 187

mann. Silvana Borutti et Ute Heidmann partagent, dans La Babele in cui
viviamo cité plus haut, l'inquiétude d'Emily Apter concernant la légèreté

avec laquelle la traduction est interprétée. Il suffit de revenir au sens même du

mot. En effet, les termes grecs hermêneuin et metapherein, latins transferre,

convertere, traducere et allemands übertragen, übersetzen, (sic) Überlieferung,

sont associés au transport, au passage, et à la transmission, comme le souligne
Emily Apter. Ces différentes manières de dire « traduction » impliquent le

passage de frontières. Or, dans un monde globalisé, ce sont malheureusement
les checkpoints dédiés à la sélection qui sont mis en avant, au lieu du passage
des frontières. En citant Karim Mattar et David Fieni, Emily Apter rappelle

que les checkpoints n'ont pas uniquement la fonction de contrôler le flux des

personnes, des terroristes, des produits illicites, mais aussi de diviser les terres
et de produire une distinction entre « nous » et « eux ». Ils incarnent la

peur de la catastrophe économique, politique et sociale.

Emily Apter construit une argumentation convaincante à partir de mots
utilisés de manière commune sans que soit mesurée leur dimension géopolitique

et sociale. Elle s'intéresse tout particulièrement au terme « paix » dans
les différentes langues. Elle donne également l'exemple des mots portugais
intraduisibles tels que fado et saudade pour dénoncer un eurocentrisme au
sein même de l'Europe qui discrimine les petites nations en favorisant des

lexiques critiques acclamant les nations dominantes. Emily Apter illustre
de manière pertinente les subtilités traductoriales propres à chaque langue

pour appuyer son point de vue. Elle argumente pour la nécessité de

sauvegarder les spécificités, dans un monde uniformisé et globalisé. Néanmoins,
en 2017, il est impératif de s'interroger : quel est le discours approprié pour
éviter toute forme de récupération politique Compte tenu de l'inquiétante
montée nationaliste en Europe, les littératures comparées doivent avant tout
défendre le dialogue entre les cultures.

Le contexte politique fragilise de plus en plus le discours dans toutes les

disciplines. Parallèlement aux nationalismes, les positions sexistes ressur-

gissent de manière rétrograde. Il est donc judicieux d'aborder le sujet à

travers une analyse lexicale, tout en considérant l'importance Ats gender studies.

Emily Apter évoque notamment les contresens liés à une traduction erronée
du Deuxième sexe de Simone de Beauvoir qui lui a attribué une dimension
essentialiste de l'autre côté de l'Atlantique. Toujours d'un point de vue tra-
ductorial, elle se penche sur la version française de la désignation «
littérature-monde » qui serait une traduction améliorée de la « littérature mondiale

» et sur le terme de la « francophonie », pour critiquer l'establishment
littéraire centralisé à Paris. Selon Emily Apter, la version française de la

Literatur- undKulturbeziehungen aus deutsch-französischer Perspektive, éds. Christiane

Solte-Gresser, Hans-Jürgen Lüsebrink & Manfred Schmeling, Stuttgart,
Steiner Verlag, 2013, p. 231-242.



188 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

« World Literature » perpétue l'universalisme humaniste et eurocentrique,
ainsi qu'un lexique statique, une périodisation et une conception des genres
définis par les classiques occidentaux. Son association de sens entre le mot
français « monde » et « mondanités » me paraît ingénieuse.

On peut certes se demander s'il s'agit des mêmes concepts de « monde »
dans les diverses langues et cultures. Emily Apter montre que les termes
russes mir (xinp) et svet (cbct) pour désigner le monde s'accordent avec une
vision particulière de la société, tandis que le mot allemand Welt a une forte
connotation philosophique. Je remarquerais qu'il existe même des

différences syntaxiques liées à la nature du mot. En tshiluba, « monde » peut
se traduire par l'adverbepanu'apa qui signifie « ici-bas » ou par le substantif

buloba qui désigne la terre, le sol ou le territoire. Les références d'Emily
Apter à Edouard Glissant me semblent particulièrement appropriées dans le

contexte actuel. Les positions « entre-deux » d'auteurs cités tels qu'Alain
Mabanckou, Edouard Glissant ou Patrick Chamoiseau apportent un éclairage

inédit sur la création littéraire aujourd'hui. Je rappellerais que l'idée de

« diversalité » est un néologisme inventé par les écrivains des Caraïbes afin
de l'opposer à 1'« universalité ». Par la remise en question de préconstruits
universalistes et de catégorisations essentialistes, ce concept met en avant
la diversité des formes de discours. La comparaison entre le mot français

« mondialisation » et anglais « globalization », équivalent philosophique
du « globish » pose de manière éclairante les enjeux. Emily Apter donne
différentes alternatives à ces deux pôles en rappelant les notions de «
philosopher en langues » (Barbara Cassin), « mondialité » (Jean-Luc Nancy),
« toutmondisme » (Edouard Glissant), « philosofictions » (Peter Szendy)

et « planetarity » de Gayatri Chakravorty Spivak. Toutes ces différentes

appellations émergent comme des hétérocosmes ou des mondes alternatifs
accessibles à tous et permettent ainsi de réimaginer ce que le « monde »
devrait être en littérature.

Emily Apter a une méthode d'analyse de type philosophique : elle déploie
son argumentation à partir de l'explication de termes lexicaux. Elle se

concentre sur des mots isolés, en apportant sa propre définition. Elle crée

de manière judicieuse des aller-retours entre mots et contextes, entre la

micro-analyse et la macro-analyse. Or, d'un point de vue littéraire, on attendrait

que les termes soient explicitement situés au sein d'un ensemble textuel.
Elle a également recours aux « keywords », aux mots-clés, c'est-à-dire à des

mots particuliers et significatifs permettant de caractériser le contenu d'un
document et de rechercher des informations. Les « keywords » orientent
une information en définissant une thématique. Il s'agit d'une caracté-

risation, voire d'une catégorisation de la pensée. Quels sont les critères de

sélection utilisés par Apter pour déterminer ses « keywords » Qu'en est-il
de l'inscription de ces termes principalement philosophiques dans le texte
littéraire N 'est-ce pas justement ce processus qui permet de traduire ces



Myriam Olab : Quelles Ungues Quels mondes Quels textes 189

« intraduisibles » par leur inscription dans le « corps » du texte, dans un
ensemble textuel cohérent au sein d'une œuvre Ainsi chaque terme peut
être traduit en fonction de l'effet de sens qu'il produit dans le texte et plus

largement dans l'œuvre. Montrer les nombreuses possibilités de redéfinir

un mot au sein de chaque texte littéraire permet d'argumenter en faveur du

plurilinguisme dans le monde. A partir d'un exemple micro-textuel, il est

possible de démontrer l'impact du contexte sur le choix des mots et l'impact
des mots sur le contexte. La dissimulation utilisée dans les textes littéraires

pour détourner la censure imposée par les régimes totalitaires est un exemple
évocateur car le langage poétique constitue une forme de résistance en soi,

par ses variations énonciatives.4

Au fil du livre, les textes littéraires sont graduellement mis en valeur.

Après le parcours de la « Welt-Theologie » d'Auerbach et du « Terres-

trial Humanism » de Said, Emily Apter détaille le cas de la traduction de

Madame Bovary par Eleanor Marx. Elle se penche également sur les traductions

d'Edgar Allan Poe par Baudelaire et Mallarmé, pour aborder la question

de la propriété intellectuelle. La traduction s'avère particulièrement
propice aux discussions sur l'appropriation de la création et ses limites. A
l'aide de nombreux exemples culturels, Emily Apter se penche sur l'évolution
du rapport à la propriété intellectuelle qui est désormais un réfèrent pour le

copyright. Comme la propriété intellectuelle est devenue un paradigme par
défaut pour toute forme d'art, la littérature a suivi le développement de la

musique, du film et des arts visuels en général. Elle s'est laissée définir en tant

que « contenu » dans le but de surveiller l'infraction du copyright. Cette
situation oriente largement la « World Literature ». En soulevant les enjeux
éthiques, Emily Apter dénonce la diplomatie nécessaire pour accéder à la

propriété culturelle. Ce dernier chapitre me semble particulièrement
d'actualité, quand on considère le débat autour de l'appropriation culturelle en

cours aux Etats-Unis et au Canada.
Ma lecture d'Against World Literature. On the Politics of Untranslatabi-

lity a fait surgir un certain nombre de questions. Peut-on véritablement dire

aujourd'hui que la hiérarchisation des langues n'a plus lieu Quelles en sont
les preuves Au lieu d'un regard porté par l'exotisme, ne faudrait-il pas donner

davantage de voix aux langues qualifiées de « mineures » car elles sont

quantitativement « rares » Pourquoi ne pas élargir ne serait-ce qu'un peu
le champ linguistique dans les littératures comparées, en donnant les moyens
nécessaires à l'expression de ces langues « rares » La discussion en anglais
au Congrès de Vienne était cordiale et sympathique. Il est toujours mieux
d'échanger dans une bonne ambiance Mais au Congrès « international »,
il y avait des absents et surtout des absentes, les langues dont on parle, dont

4 Voir ma thèse soutenue en 2016 à Lausanne (R)écrire les mythes sous l'oppression.

Poétiques croisées de Yannis Ritsos et de Sândor Weöres.



190 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

on extrait quelques mots exotiques mais auxquelles la voix n'est toujours pas
attribuée. Il s'agit parfois de « dialectes » parlés par un nombre plus important

que la population de pays européens entiers. Une fois de plus, les mêmes

n'ont pas eu de voix, alors qu'on parlait d'eux... Ils n'ont pas obtenu de voix

parce qu'ils n'ont pas obtenu de visa. Le mot visa n'a donc pas perdu son
étymologie latine issue du verbe videre et garde pleinement sa signification
au cœur de l'actualité, celle de « choses vues ». Il a pris le sens de «
formule ou sceau accompagné d'une signature qu'on appose sur un acte pour
le rendre régulier ou valable », sans néanmoins définir le caractère de ce qui
est « régulier » ou « valable ». Ou peut-être faut-il chercher la clarification
de ces termes dans la seconde signification de visa, c'est-à-dire 1'« attestation
du paiement d'un droit » Le mot latin est internationalement utilisé. Est-il
intraduisible, alors qu'il a gardé son sens premier Certains locuteurs privés
de voix étaient invisibles au Congrès « international ». C'est la réalité du
monde actuel. Elle n'est ni subjective, ni relative. Elle est concrète, mais peut-
être ne veut-on pas voir En effet, la littérature comparée est une discipline
profondément ancrée dans l'actualité. La nuance intellectuelle illustrée par
les nombreux exemples d'intraduisibles est un excellent moyen de montrer
avec finesse la réalité du monde perceptible par les différents prismes linguistiques

et culturels. Elle présente donc un intérêt épistémologique et une force

heuristique inédits qui donnent une matière inépuisable au dialogue.



Sand.ro Zanetti:,WorldLiterature - was sollte das sein 191

,World Literature' - was sollte das sein?

Diskussionsbeitrag zu Emily Apters Against World Literature
Sandro Zanetti (Universität Zürich)

Kritische und dialogische Buchbesprechungen: Emily Apter. Against World
Literature. On the Politics of Untranslatahility. London-New York: Verso,

2013. 358 Seiten.

Einige Mitglieder der SGAVL haben im Sommer 2016 am großen ICLA-
Kongress in Wien teilgenommen, der unter dem Motto Die vielen Sprachen
der Literaturwissenschaft / The Many Languages of Comparative Literature /
La littérature comparée: multiples langues, multiples langages stand. Zu den

Höhepunkten der Veranstaltung gehörte sicherlich das von Christian Moser
und Markus Winkler moderierte Gespräch zwischen Emily Apter und David
Damrosch am 23. Juli 2016. Spannung lag in der Luft, da die an der New
York University lehrende Komparatistin und Romanistin Emily Apter 2013
mit ihrem Buch Against World Literature. On the Politics of Untranslatahility1

eben jene Forschungsrichtung beherzt attackierte, für die David Damrosch

als Gründungsdirektor des Institutefor World Literature an der Harvard

University sich gewissermaßen als Zielscheibe anbot.2

In einer Rezension von 2014 reagierte Damrosch wiederum auf Apters
Buch,3 stellte zunächst trocken fest, dass die Forschungsrichtung sich nun
offenbar etabliert habe, da es bereits - wie bei den Surrealisten - zu internen

Abgrenzungsbestrebungen und Grabenkämpfen gekommen sei; Apter
habe schließlich selbst wesentliche Forschungen zum Thema vorgelegt; in
Against World Literature bewege sie sich nun aber insbesondere mit ihren
methodologischen Präferenzen (vornehmlich französischer Provenienz) in
sehr engen Bahnen; die vielfältigen Forschungen zur World Literature habe

sie nur ungenügend oder selektiv rezipiert; und auch Apters bissige Kritik
an Franco Morettis - Apter zufolge: „twkritischer" - Methode des distant
reading will Damrosch nicht behagen.

Dagegen erwies sich die Podiumsdiskussion in Wien als geradezu harmonisch.

Freundliche Worte wurden gewechselt. Im Publikum allerdings regte
sich Unmut: Unmut darüber, wie sehr die auf Englisch geführte Diskussion

selbst kaum etwas von den vielen Sprachen der Literaturwissenschaft

1 F.mily Apter. Against World Literature. On the Politics of Untranslatahility. New
York, London: Verso, 2013.

2 Eine kürzere Version dieses Artikels erschien am 30. Juli 2017 auf der Plattform
www.geschichtedergegenwart.ch: geschichtedergegenwart.ch/world-literature-was-
sollte-das-sein/ (12.09.17).

3 David Damrosch. „Fmily Apter: Against WorldLiterature [Book Review]".
Comparative Literature Studies 51:3 (2014): S. 504-508.



192 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

vermittelte, die für die gesamte Tagung doch immerhin das Motto bildeten.
Damit war ein Dilemma benannt, für das aber wiederum gerade Apters Buch

Against World Literature Ansätze für eine Lösung oder zumindest für einen

produktiven Umgang skizziert. Grund genug, das Buch von Apter sowie den

Kontext, in dem es steht, etwas ausführlicher vorzustellen und zu diskutieren.
Holen wir also ruhig etwas aus: Literatur, so scheint es, wird überall auf der

Welt geschrieben. Nicht überall versteht man dasselbe darunter. Aber geschrieben

wird heutzutage vermutlich mehr als je zuvor in der Geschichte. Darunter
nach wie vor viel, was mit dem Label,Literatur' versehen in den Markt eintritt
und dort gehandelt wird, außerdem auf anderen Wegen zirkuliert und dabei

gelesen, zitiert, übersetzt wird. Das Buch ist dabei nicht mehr das wichtigste
Distributionsmedium. Die elektronischen Medien geben mehr und mehr die

Richtung vor. Das führt nicht zuletzt zu viel schnelleren und unabsehbareren

Streuungen des jeweiligen ,Lesestoffs'. Dieser scheint seine Bindung ans Material

- Papier, Druckschwärze - eingetauscht zu haben gegen Bindungen anderer

Art: Geräte, Betriebssysteme, Trackingsoftware, Userdefinitionen etc.
Davon nicht unberührt sind die Körper und Gedanken der Leserinnen

und Leser, die gegenüber dem Gelesenen neue Haltungen einzunehmen

beginnen. Gekrümmt nicht mehr über dem Buch, sondern über Displays,
die uns fragen lassen: Was oder wer liest hier eigentlich wen oder was? Und
weiter: Welche Welt oder welche Welten eröffnet oder betritt Literatur
heute Wie bezieht sich Literatur aufjene Welten Und was hält sie ihr oder
ihnen allenfalls entgegen?

In Against World Literature wirft Emily Apter die zwar auf der Hand
liegende, aber dennoch selten gestellte Frage auf, welche ,Welt' - d. h.
welches Verständnis von ,Welt' - denn gemeint ist, wenn von Weltliteratur' die
Rede ist. Ihren Einsatz nimmt Apter nicht direkt bei den heutigen medialen

Bedingungen der Produktion, Distribution und Rezeption von Literatur,
wohl aber bei den ökonomischen, politischen und akademischen

Leitvorstellungen und Präferenzen, die heutzutage dem Diskurs über Weltliteratur'

zugrunde liegen. Diese unterschiedlichen Leitvorstellungen und
Präferenzen wirken insbesondere in der englischen bzw. angloamerikanischen
Bezeichnung World Literature' undurchsichtig zusammen.

Als Goethe den Begriff Weltliteratur' in deutscher Sprache prägte,
versprach er sich davon eine Überwindung nicht nur der engen nationalsprachlichen,

sondern auch der darauf bezogenen nationalpolitischen Grenzen
der Literatur: „Nationalliteratur will jetzt nicht viel sagen; die Epoche der

Weltliteratur ist an der Zeit, und jeder muß jetzt dazu wirken, diese Epoche

zu beschleunigen"4 Allerdings war Goethe durchaus davon überzeugt, dass

4 Johann Wolfgang von Goethe. Werke. Hamburger Ausgabe. München: Deutscher

Taschenbuch Verlag. Bd. 12, 1998. S. 362 (Gespräch mit Eckermann vom
31. Januar 1827).



Sandro Zanetti:,WorldLiterature'- was sollte das sein? 193

„Der Deutsche"5 in diesem Prozess eine besonders wichtige Rolle zu spielen
habe. Die ,Uberwindung' nationaler Grenzen kann eben auch hegemoni-
ale, expansive Züge tragen... Das verhält sich im Falle der ,World Literature'
nicht anders. Nur scheint mit der englischen Bezeichnung zugleich deutlich
gemacht, dass der diesbezüglich tonangebende Diskurs heute nicht mehr auf
Deutsch, und auch nicht mehr auf Französisch oder gar Latein, sondern (bis
auf Weiteres) mehrheitlich in einem .globalisierten' Englisch - von seinen

Kritikerinnen und Kritikern als ,Globish' bezeichnet - stattfindet.
Die Frage, welche ,Welt' gemeint ist, wenn von World Literature' die Rede

ist, hat ihre Berechtigung schon dadurch, dass ,Weh', ,world' oder .monde'
zunächst bloß Wörter sind, von denen nicht klar ist, ob ihre Bedeutungen in
den unterschiedlichen Sprachen und ihren mutmaßlichen wörtlichen
Entsprechungen jeweils dieselben sind. Es ist also fraglich, ob es sich - in den
konkreten Verwendungen dieser Wörter - überhaupt um dieselben Begriffe
handelt.

Weitere Kandidaten stehen auf dem Feld: Erde, Globus, Planet, Umgebung

(sogar Heimat?) etc. / earth, globe, planet, environment (even home

or homeland?) etc. / terre, globe, planète, environnement (même patrie?)
etc. - Diese dienen teils der Präzisierung von Welt / world / monde, teils
werden sie zur Abgrenzung ins Spiel gebracht. Doch damit nicht genug. Was

passiert erst, wenn all die Sprachen und Dialekte dazukommen, die mit
denjenigen der ehemaligen europäischen Kolonialherren nicht kongruent oder
verwandt sind, allein schon geografisch jedoch einen großen Teil der Welt'

- oder hier vielleicht eher: unserer ,Erde' oder unseres .Planeten' -
kennzeichnen (Arabisch, Mandarin, Hindi, Kisuaheli...)?

Apter setzt an dieser Stelle an und fragt, was die ,Welt' der .World Literature'

denn auszeichnet. Dazu muss man wissen, dass in den vergangenen zwei

Jahrzehnten insbesondere an britischen und US-amerikanischen Universitäten

(an erster Stelle: Harvard) reihenweise Studienprogramme oder Kursangebote

in .World Literature' (oder .Global Literatures') eingeführt worden
sind, teils direkt oder indirekt auf Kosten einzelsprachlicher Philologien
(z. B. Germanistik), teils als Ergänzung oder in Konkurrenz zu anglistischen
Programmen oder aber zu solchen der ,Comp-Lit' (also der Komparatistik
bzw. der Allgemeinen und Vergleichenden Literaturwissenchaft / AVL).

Vordergründig ist die Botschaft ebenso klar wie einleuchtend: Literatur
hält sich nicht an Ländergrenzen. Literatur findet überall und in verschiedenen

Sprachen statt. Sie ist viel breiter aufgestellt, als eine eurozentrische

Perspektive dies vielleicht wahrhaben möchte. Migrationsbewegungen sind
immer auch solche, die Bewegung in die Literatur bringen und mit denen
sich Literatur bewegt. Dabei müssen auch diejenigen Stimmen zu Wort
kommen, die bislang überhört worden sind. Stimmen von überallher.

5 Ebd. (Briefvom 27. Januar 1827 an Karl Streckfuß).



194 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

Jeder dieser Punkte ist richtig und wichtig. Wo liegt also das Problem?

Apter zufolge liegt das Problem darin, dass ein Großteil der Forschungen
zur ,World Literature1 sowie der entsprechenden universitären Lehre und
außerdem - wichtig! - des Buchmarktes sich daraufeingestellt hat, praktisch
ausschließlich mit englischen Ubersetzungen zu arbeiten. Das ist insofern
verständlich, als niemand auf der ,Welt' alle Sprachen spricht und versteht.
Was aber folgt daraus

Für Apter ist ausschlaggebend, dass sich im Falle der World Literature' als

Label, als Disziplin und als Markt eine Praxis des Umgangs mit übersetzter
Literatur etabliert hat, in der im Extremfall a) die jeweiligen literarischen

Vorlagen in ihrer sprachlichen Eigenart sowie den damit verbundenen kulturellen

und politischen Implikationen gar keine Rolle mehr spielen und sich

somit b) hinterrücks ein Verständnis von ,Welt' breitmacht, das davon
ausgeht, dass grundsätzlich alles problemlos in die eigene - sprich: englische
bzw. angloamerikanische - Sprache übersetzt werden kann.

Die ,eine' Welt erscheint dann plötzlich als eine sehr kleine Welt, sehr

klein jedenfalls mit Blick auf das, wofür sie zu stehen scheint. Apter spricht
von einer ,Monokultur' der ,Oneworldedness'. Der Vorsatz, kulturelle Vielfalt

anzuerkennen, erweist sich aus der Perspektive einer derartigen Monokultur

als reines Lippenbekenntnis. Und mehr noch: Wenn am Ende
überhaupt nur noch diejenigen Texte als ,Literatur' wahrgenommen werden, die

in der ,Welt' der englischsprachigen Übersetzung heimisch werden, dann
verbindet sich damit auch ein sehr merkwürdiges Verständnis von Literatur.
Nicht, dass Literaturpartout unübersetzbar wäre. Das ist keineswegs der Fall.

Die Frage lautet jedoch, was passiert, wenn sich eine bestimmte Vorstellung
literarischer Übersetzbarkeit durchzusetzen beginnt: die Vorstellung
insbesondere, dass die Erwartungen auf Verständlichkeit und Konsumierbarkeit
einer literarischen Vorlage in der,Zielsprache' erfüllt sein müssen.

Zielte Literatur tatsächlich darauf ab, derartige Erwartungen zu erfüllen,
dann gäbe es im Grunde kein Problem. Dann wäre aber zugleich deutlich
gemacht, dass in der Rede von World Literature' nicht nur die ,Welt' auf
tönernen Füßen steht, sondern stillschweigend auch eine beschränkte

Vorstellung von .Literatur' leitend ist: Literatur als Reflektor von Wünschen, in
denen Fremdheitserfahrungen nur in übersetzter Form stattfinden dürfen.

Apters Vorhaben besteht nun nicht etwa darin, den Prozess der Übersetzung

als solchen zu disqualifizieren. Im Gegenteil. Mit dem vorangegangenen
Buch von 2006, The Translation Zone. A New Comparative Literature,6

ist sie selbst als profilierte Übersetzungs- und Kulturtheoretikerin
hervorgetreten - und auch Against World Literature dreht sich zu einem Großteil
um Fragen der Übersetzung. Genau das ist jedoch der Punkt: Für Apter ist

6 Emily Apter. The Translation Zone. A New Comparative Literature. Princeton:
Princeton University Press, 2006.



Sandro Zanetti:,WorldLiterature - was sollte das sein 195

Übersetzung ein Prozess, der selbst reflektiert werden muss, der also nicht
einfach als immer schon geleistet vorausgesetzt werden sollte, sondern der
selbst in seinen Voraussetzungen, Schwierigkeiten und möglichen Folgen

ernstgenommen werden muss. Nur dann, so der Gedanke, besteht auch eine

Chance darauf, die durch Literatur provozierten - und bestenfalls als
Provokationen zu übersetzenden - Einsichten in die sprachlichen Implikationen
kultureller und politischer Prozesse, Phänomene und Störfälle zu erkennen.

Gut möglich, dass genau dies gelingt, wenn Literatur beispielsweise vorherrschende

Sprechweisen der Politik vorfuhrt, indem sie deren Muster freilegt. Ein
literarisches Verfahren kann etwa darin bestehen, ideologische Parolen (z. B.

,das Volk muss das Sagen haben!') derart exzessiv zu wiederholen und damit
gleichzeitig als Sprachmaterial zu verfremden, dass die Parolen zumindest
temporär untauglich werden. Das gesamte Werk von Elfriede Jelinek etwa ließe

sich auf dieser Ebene lesen. Ähnlich Thomas Pynchon, den Apter selbst als

Beispiel für eine Form von Literatur nimmt, die es sich zur Aufgabe gemacht
hat, paranoide Züge US-amerikanischer ,Welt'-Anschauung literarisch noch zu
überbieten und aufdiese Weise zur Kenntlichkeit zu entstellen. Ähnlich Gustave

Flaubert, der im 19. Jahrhundert den aufkommenden ,globalen' Kapitalismus

in seinen sprachlichen, sozio-psychologischen und politischen Grundlagen,

Auswirkungen und Darstellungsformen analysierte.
Der .westliche' Kanon bleibt bei allen Anstrengungen um eine .plane¬

tarische' Ausweitung des Blicks auch im Buch von Apter eine dominante
Bezugsgröße. Doch liegt das Entscheidende darin, dass sie zeigt, wie Literatur

in der Lage ist, jeweils selbst eine bestimmte Auffassung von ,Welt' zu
entwerfen und zugleich - auch in ihren Übertragungen - analytisch zugänglich
zu machen bzw. für Kritik offenzuhalten. Dass Literatur damit auch Risiken

eingeht, wäre an der Geschichte der Zensur, der Bücherverbote sowie der

Verurteilung und Inhaftierung von Schriftstellerinnen und Schriftstellern

weiterzuverfolgen - eine Geschichte, die heutzutage keineswegs passé ist.

Apter hebt in ihren Ausführungen vor allem die Rolle der von ihr als

„untranslatables" bezeichneten „unübersetzbaren" Wörter einer Sprache
hervor. Der Begriff der „untranslatables" ist schillernd. Entnommen ist er
einem Projekt, an dem Apter indirekt selbst mitgearbeitet hat: dem von der

Philosophin Barbara Cassin 2004 herausgegebenen Vocabulaire européen des

philosophies. Dictionnaire des intraduisibles,7 den Apter 2014 zusammen mit
Jacques Lezra und Michael Wood in einer englischen Übersetzung mit
dem Titel Dictionary ofUntranslatables: A Philosophical Lexicon* herausgebracht

hat.

7 Vocabulaire européen des philosophies. Dictionnaire des intraduisibles. Hg. Barbara
Cassin. Paris: Le Robert, 2004.

8 Dictionary of Untranslatables. A Philosophical Lexicon. Hg. Barbara Cassin,
Übers, hg. von F.mily Apter, Jacques Lezra, Michael Wood. Princeton: Princeton



196 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

Als „untranslatables" / „intraduisibles" werden zentrale Wörter insbesondere

aus der Philosophie aufgeführt, die sich in den unterschiedlichen Sprachen

nicht einfach zu einem Begriff fügen und die deshalb dem Traum einer

beliebigen Übersetzbarkeit eines jeden Wortes in ein anderes Wort einer
jeden beliebigen Sprache der Welt widerstreben. Genau dies ist jedoch so

gut wie bei allen diskursbestimmenden Wörtern der Fall: Welt, Wahrheit,
Weisheit... (oder um beim Beispiel der .Heimat' zu bleiben, diese ist weder
bloß ,home' noch .homeland', und diese wiederum decken sich nicht mit
der französischen .patrie', in der sich wie im deutschen .Vaterland' der Vater

eingeschmuggelt hat).
Das Projekt des Dictionnaire bzw. Dictionary besteht - ebenso wie Apters

Streitschrift Against World Literature, die den Untertitel On the Politics of
Untranslatability trägt - darin, Unübersetzbarkeit nicht als einen zu
beseitigenden Missstand zu interpretieren, sondern als Chance, die kulturellen,
psychologischen und politischen Implikationen ernst zu nehmen, die dem
Wunsch nach ungehinderter Übersetzbarkeit im Sinne gefälliger Verständlichkeit

auf eine aufschlussreiche Weise im Wege stehen. Dabei weiß Apter
darum, dass der Begriff der „untranslatables" letztlich widersprüchlich
ist und bleibt. Denn die damit gemeinten Wörter (ebenso wie das Wort
„untranslatables" selbst) sind durchaus übersetzbar. Die Frage ist bloß, wie
im Einzelfall eine Übersetzung stattfinden soll.

Das Plädoyer von Apter ist dabei weniger klar als die Geste der Abgrenzung.

Anhand dessen, was Apter in ihrem Buch und ihren sonstigen Arbeiten
tatsächlich tut, lässt sich gleichwohl ein Programm ablesen. Dieses könnte
man auf folgende drei Punkte bringen:

1 Was in einer Sprache und also auch in einem literarischen Text spezifisch
ist („untranslatables"), lohnt gerade deshalb eine weitere Beschäftigung,
weil sich darin womöglich die aufschlussreichsten Zugänge zu einer darin

greifbar werdenden ,Welt' eröffnen. Dazu muss man genau lesen, kein
distant reading, sondern ein close reading betreiben.

2) Übersetzungen, auch von „untranslatables", sind weder überflüssig noch
vollkommen unmöglich. Sie sollten aber aufeine Weise verfertigt werden,
in der die Schwierigkeiten und Chancen dessen, was sich einer direkten
Übertragbarkeit entzieht, deutlich gemacht werden. Dazu gehört auch
das Kenntlichmachen der grundsätzlich kooperativen Qualität, die jede
Übersetzung aufweist: Wer übersetzt, ist immer schon (mindestens) zu
zweit, bewegt sich zwischen den Sprachen, kann dazu beitragen, kulturelle

Differenzen herauszustellen, ohne diese wiederum in Stereotypen
stillzustellen (eine Gefahr, die im Begriff der „untranslatables" durchaus

lauert).

University Press, 2014.



Sand.ro Zanetti:,WorldLiterature - was sollte das sein I 197

3) Politik ist immer auch Sprachpolitik: Welche Wörter werden für wel¬

che Sachverhalte eingesetzt? Wer sich für Weltliteratur' im Sinne eines

möglichen Zusammenhangs von Welt und Literatur (oder: Welten und

Literaturen) interessiert, sollte darum wissen, dass Verwendungen ebenso

wie Tabuisierungen bestimmter Wörter immer auch - willentlich oder
unwillentlich - sprachpolitische Akte sind.

Gegen Ende des Buches unternimmt Apter dann doch noch den Versuch,

spezifische Parameter dafür zu entwerfen, wie sich die jeweiligen Zuwendungen

der Literatur zur Welt - im Sinne einer vielleicht durchdachteren

Konzeption von World Literature' - heutzutage erhellen lassen könnten
und sollten. Die Perspektive ist dabei eine ,planetarische' in dem Sinne, dass

Apter mit Fredric Jameson von vier grundlegenden Bedrohungen des

Planeten Erde ausgeht: 1) ökologische Katastrophen, 2) weltweite Armut und

Hunger, 3) strukturell bedingte Arbeitslosigkeit, 4) Aufrüstung und Krieg.
Für jede einzelne dieser Bedrohungen lässt sich nun wiederum die Frage

stellen, wie sie in den spezifischen „untranslatables" einer Sprache bzw. eines

literarischen Textes verhandelt werden - und wie diese Verhandlungen
wiederum in problembewussten Ubersetzungen ihre Fortsetzungen finden können.

Diese Aufgabe scheint immens. Aber doch lohnenswert. Man wird sie

nicht alleine unternehmen können.
Man mag sich am Ende fragen, inwiefern es überhaupt möglich ist, die

.Oneworldedness' in der eigenen Sprache zu überwinden. Immerhin ist auch

der Diskurs, den Apter führt, auf ein Publikum zugeschnitten, das Englisch
versteht - und das größtenteils wohl nicht merken wird, dass beispielsweise
viele deutsche Wörter, auf die Apter rekurriert, falsch geschrieben sind. Die
Gegenfrage lautet jedoch: In welcher Sprache, wenn nicht in der .eigenen',
sollte die Auseinandersetzung denn stattfinden? Einzuräumen wäre dann

nur, dass die .eigene' Sprache einem nicht nur nicht gehört, sondern in sich
selbst keinen reinen Kern aufweist.

Gerade an den (vermeintlichen?) „untranslatables" wäre wohl zu zeigen,
dass ein Reinheitsgebot mit Blick auf scheinbar .autochthone' Wortbedeutungen

auch und erst recht in der .eigenen' Sprache und .Kultur' nichts
verloren hat. Die Schwierigkeiten, das Eigene der Sprache dingfest zu machen,
bieten Grund dazu, zunächst einmal mit den hegemonialen Ansprüchen in
derjenigen .Sprachwelt' aufzuräumen, die einem selbst am nächsten liegt:
Auch dies ist ein Projekt, das sich nicht alleine realisieren lässt, sondern nur
im Kontakt mit anderen und ihren jeweiligen Sprachen.



198 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

Une esthétique interculturelle de la réception
Patrick Suter (Université de Berne)

Fabien Pillet, Vers une esthétique interculturelle de la réception, Heidelberg,
Universitätsverlag Winter, 2016, 385 pages.

Au cours des trois dernières décennies, les méthodes d'investigation de la

littérature à l'échelle planétaire sont devenues l'un des principaux enjeux de la
théorie littéraire. Dans de nombreuses universités, des programmes de «
littérature mondiale » (« World Literature ») ont supplanté ou concurrencé

ceux de littérature comparée. Les ouvrages de Pascale Casanova (La
République mondiale des Lettres') et de Franco Moretti (Distant Reading), qui
ont connu un large retentissement, ont décrit un espace littéraire mondial
unifié, marqué par une relation entre centre (occidental) et périphéries - et,

pour l'essentiel, par des circulations du premier vers les secondes. De son côté,
David Damrosch {What Is World Literature f3) considère que l'étude de la

littérature mondiale a pour objet les œuvres qui circulent hors de leur contexte
d'origine. Or, selon Fabien Pillet, les propositions critiques de Casanova et de

Moretti portent essentiellement sur les dimensions sociologiques et

économiques de la littérature mondiale (c'est-à-dire sur la description des rapports
hiérarchiques qui président à la reconnaissance des œuvres, ou, dans le cas de

Moretti, sur la diffusion des procédés et des genres littéraires des centres vers
les périphéries). En revanche, ni Casanova ni Moretti n'accordent de véritable

importance à la réception, ou alors seulement, pour ce qui est de Moretti, à

la réception créatrice (c'est-à-dire à celle qui donne naissance à des œuvres
littéraires nouvelles). Si, selon Pillet, Damrosch évite pour sa part d'adopter
une position valorisant l'Occident, il ne prend pas en compte la façon dont les

œuvres sont reçues différemment dans leurs espaces culturels respectifs d'origine

et de réception. De façon générale, les théoriciens de la World Literature
omettraient de comparer les « conceptions esthétiques de l'espace d'accueil »
à celles « de l'espace de production » (p. 25). Entendant remédier à cette
lacune, Vers une esthétique interculturelle de la réception se propose donc une
double tâche : d'une part, faire apparaître que la littérature est caractérisée

sur le plan mondial non par un seul système, mais par des ensembles culturels
différenciés, qui entraînent des réceptions diverses ; d'autre part, prendre en

compte la dimension esthétique de la réception dans ces divers contextes.

1 Pascale, Casanova, La République mondiale des lettres, Paris, Éditions du Seuil,
1999 et 2008.

2 Franco, Moretti, Distant Reading, London-New York, Verso, 2013.
3 David, Damrosch, What Is World Literature Princeton, Princeton University

Press, 2003.



Patrick Suter : Une esthétique interculturelle de la réception 199

On le voit, un tel projet était ambitieux et présentait de nombreux écueils

potentiels. Or si l'on doit reconnaître que Pillet a su les aborder avec ténacité,

en établissant un dialogue serré et fécond avec nombre des critiques les plus

prestigieux, et en ouvrant de nombreuses pistes dignes d'intérêt, les solutions

qu'il propose sont parfois sujettes à discussion. S'il a le mérite d'ouvrir un
champ de recherche, les méthodes qu'il propose pourront dans certains cas

être affinées par des études ultérieures. Quant au style, il aurait mérité un
travail de polissage : outre le fait que, dans les citations intégrées au corps du

texte, les sauts d'une langue à l'autre sont parfois brutaux, plusieurs passages

surchargés de démonstratifs auraient pu être formulés aussi clairement dans

une syntaxe plus légère.
Comme l'indique son titre, l'ambition de cet ouvrage était d'abord théorique

: il s'agissait de construire un modèle rendant possible l'étude des

différentes réceptions des œuvres dans différents contextes culturels. Mais l'enjeu

était également de mettre à l'épreuve ce modèle par l'analyse d'exemples
concrets. D'où la construction de l'ouvrage en deux parties, la première
s'efforçant de poser les bases méthodologiques d'une esthétique interculturelle
de la réception, la deuxième comprenant trois études de cas.

Dans les premières pages de son livre, Pillet formule un double constat.
D'une part, l'esthétique de la réception ne constitue pas un objet d'étude
dans les recherches sur la littérature mondiale. D'autre part, et réciproquement,

les études de réception, qui se sont cantonnées aux littératures nationales

ou à l'Europe, n'ont pas pris en charge la dimension mondiale de la

littérature. C'est pourquoi, dans la première partie, Pillet s'efforce d'établir les

conditions dans lesquelles l'esthétique de la réception pourrait être étudiée
dans différents ensembles culturels.

Le premier chapitre dresse un bilan de la théorie de la réception, tout
en proposant de la transformer pour l'adapter à de nouveaux enjeux. Selon

Jauss, les différentes réceptions d'une œuvre peuvent être interprétées comme
autant de réponses à une question qu'elle pose aux lecteurs. Pillet reprend
cette conception en formulant l'hypothèse que les réceptions diverses - les

réponses - dépendent des horizons culturels des lecteurs. Selon lui, il s'agit

par conséquent de comparer les jugements esthétiques (dans le cas d'une

réception critique) et les productions esthétiques (dans le cas d'une réception

créatrice) des ensembles culturels d'origine et de réception. L'allégeance
à Jauss est par conséquent limitée, Pillet considérant la perspective de Jauss

comme trop étroite, dans la mesure où elle s'inscrit dans un cadre national

ou tout au plus européen. De plus, et surtout, dans la version de Jauss, l'analyse

de la réception d'une œuvre concerne ses lectures successives à travers le

temps, dans un espace qui est celui de la nation. Or le principal apport de

Pillet consiste à proposer de spatialiser l'étude de la réception, c'est-à-dire à

prendre comme objet la réception d'une œuvre dans différents espaces culturels.

Ainsi, selon lui, la notion d'horizon d'attente - le concept sans doute le plus



200 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

connu de la théorie de la réception dans sa version jaussienne -, ne sera plus

conçu comme variant en fonction des époques, mais en fonction des espaces.
La notion d'« espaces culturels » n'a cependant rien d'évident, pas

plus que la façon dont ces espaces peuvent être mis en relation, et Piller est
conscient de buter là sur un « casse-tête » - qu'il a sans doute résolu par
rapport à ses propres exemples, mais sans que sa méthode puisse être sans

autre généralisable.
On le sait, alors qu'à ses débuts, l'ethnologie considérait comme évident

un rapport de dépendance entre les lieux, les peuples qui les habitent, et le

développement des cultures, la prise en compte des mouvements migratoires
et des sociétés transnationales a remis en question une telle réciprocité {cf.

Arjun Appadurai). L'ethnologie récente a ainsi remis en cause les liens entre

espace et culture. Mais, sur ce point, en s'appuyant sur Fernand Braudel et
sa Grammaire des civilisations4, qui « présente un véritable découpage de la

planète en aires culturelles recouvrant chacune une civilisation » (p. 144), et

qui défend l'idée que ces aires culturelles opèrent sur la longue durée, Pillet
rend consistante l'idée d'espaces culturels différenciés et autonomes les uns

par rapport aux autres. Ces espaces culturels peuvent ainsi apparaître comme
« absolus », ou du moins quasi absolus. Tout à la fois, leurs différences

permettent de les mettre en relation par l'acte de la comparaison. Comme il
le souligne, Pillet défend ainsi une conception des espaces culturels à la fois

« relationnelle et absolue » (p. 130).
Il faut cependant préciser que, dans sa perspective, le spatial et le local ne se

recoupent pas, et que les espaces culturels qu'il considère comme pertinents
ne correspondant pas à des aires culturelles. On relèvera par ailleurs qu'avant
de les décrire, Pillet prend soin d'expliciter sa position intellectuelle, qui est
celle d'un comparatiste européen maîtrisant des langues européennes. Or, dans

la mesure où la prise en compte de Yesthétique de la réception implique de ne

pas se contenter de traductions, mais de pouvoir comparer les textes dans les

langues originales, cette position ne lui permet que de comparer des réceptions
esthétiques d'œuvres écrites ou reçues dans ces langues. Par conséquent, même
s'il s'oppose à l'idée d'une hiérarchie entre les espaces culturels, sa situation
l'entraîne à accorder dans sa propre démarche une place prépondérante à l'Europe.

Si cette position intellectuelle est honnêtement décrite5, on regrettera
donc que la définition des espaces culturels soit relative à la position du

critique, sa conception des espaces comme « absolus » étant alors fragilisée.

4 Fernand, Braudel, Grammaire des civilisations, Paris, Arthaud-Flammarion, 1988.
5 Et bien plus honnêtement que Jauss n'a décrit la sienne en dissimulant son passé

nazi. Cf. à ce propos Ottmar, Ette, Der Fall Jauss. Wege des Verstehens in eine

Zukunft der Philologie, Berlin, Kulturverlag Kadmos, 2016.



Patrick Suter : Une esthétique interculturelle de la réception 201

Mais venons-en aux espaces culturels considérés comme pertinents pour
envisager une esthétique interculturelle de la réception, et qui sont au nombre
de quatre.

Le premier est l'espace local, qui correspond à peu près à l'espace national,
mais qui, plus précisément, est celui qui entoure le lieu de production des

œuvres, où se trouvent en général leurs premiers lecteurs.

A un deuxième niveau se situe l'espace européen, qui donne lieu à des

réceptions intra-européennes des œuvres. Ces dernières sont alors reçues le

plus souvent dans une langue européenne autre, et donc en traduction, mais
dans une littérature européenne, laquelle partage dans ses différentes langues
des références communes (en particulier à la Bible, aux textes homériques et
à la Poétique d'Aristote).

Le troisième niveau est l'espace mondial, « qui qualifie l'ensemble des

réceptions effectuées dans l'espace européen de littératures produites par des

auteurs issus d'autres espaces culturels » (p. 169), ou, inversement, les réceptions

dans d'autres espaces culturels des œuvres de l'espace culturel européen.
Cet espace se subdivise en deux : d'une part l'espace culturel mondial en

langues européennes, qui découle des processus de conquête et de colonisation

; et d'autre part l'espace culturel en langues non européennes. L'espace
culturel mondial en langues européennes est quant à lui marqué par des

phénomènes d'hybridation linguistique et des formes de syncrétisme religieux
ou culturel, la réception des œuvres européennes s'effectuant dans un espace
marqué par la culture européenne, mais aussi par des pratiques culturelles

étrangères à l'Europe.
Enfin, le quatrième espace concerne « les réceptions dans l'espace

européen, et particulièrement dans les pays ex-colonisateurs [...] des œuvres
littéraires rédigées en langues européennes par des auteurs issus d'espaces
littéraires ex-colonisés » (p. 181), mais aussi la réception dans l'espace

postcolonial des œuvres européennes.
Assurément, la distinction de ces quatre espaces culturels ne va pas de

soi. Si les deux premiers sont plausibles, il en va autrement du troisième,

qui comprend aussi bien des lieux où le peuplement européen est ancien et

majoritaire (les États-Unis), et des lieux que les Européens n'ont conquis
que tardivement, et seulement pour une courte période, sans jamais devenir

majoritaires (l'Afrique). Ce troisième espace ne tient par ailleurs pas compte
des différences économiques gigantesques entre les différents lieux qui le

constituent, ni des positions extrêmement dissemblables des uns et des autres
dans l'échelle mondiale du pouvoir, ni surtout de l'extraordinaire diversité
culturelle qui les caractérise. On le voit, cet espace risque de n'avoir d'unité

que celle de son nom, et de masquer une essentielle diversité culturelle. De

plus, cet espace n'est pas clairement distingué de l'espace postcolonial. Ainsi,

symptomatiquement, l'écrivain nigérian Chinua Achebe, que Pillet choisit
d'examiner comme exemple de réception dans l'espace culturel postcolonial,



202 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

est déjà abordé lorsqu'il est question de l'espace culturel mondial en langues

européennes - si bien que l'on ne sait pas s'il appartient à l'un ou à l'autre.
La deuxième partie de l'ouvrage consiste, on l'a dit, en une série d'études

de cas qui permettent de comparer les réceptions d'oeuvres dans ces différents

espaces, mais aussi de valider le modèle théorique de la première partie.
A chaque fois, la méthode a consisté à prendre en charge deux réceptions
différentes, la première critique (qui peut, le cas échéant, correspondre à une
traduction), et la deuxième créatrice, qui donne naissance à une œuvre littéraire

nouvelle.

Ainsi, pour l'étude de la réception de Madame Bovary dans l'espace européen

de langue allemande, Piller examine d'une part les différentes traductions,

dont la première remonte à 1858 déjà, et d'autre part la réception créatrice

réalisée par Theodor Fontane dans Efß Briest (1896). En comparant les

horizons esthétiques des deux contextes, Pillet montre comment les écarts

esthétiques sanctionnés dans le contexte d'origine par le procès intenté à l'auteur

de Madame Bovary n'ont pu trouver immédiatement d'équivalents en

Allemagne - ce qui contribue également à expliquer pourquoi Efß Briest n'a

guère reçu d'écho en France, où ce roman ne créait pas d'écart esthétique.
Pour examiner la réception dans l'espace culturel mondial en langue

européenne, Pillet a choisi le cas du réalisme magique. Inventé par Kafka dans

La Métamorphose, puis continué par Grass et Calvino en Europe, ce dernier
a très tôt connu de spectaculaires prolongements et retournements chez les

auteurs d'Amérique latine et de la Caraïbe. Pillet examine ainsi comment le

réalisme magique a été pensé par Alejo Carpentier et par Jacques Stephen
Alexis, et comment il a donné lieu à des œuvres singulières chez le même
Alexis et chez Garcia Marquez.

Enfin, le troisième cas envisagé est celui de la réception d'une œuvre
européenne dans l'espace postcolonial : Pillet interroge la façon dont le roman de

Conrad, Heart ofDarkness, est reçu par l'écrivain Achebe, d'une part dans

une conférence critique, d'autre part dans son roman Things FallApart.
On le voit, ces études de cas, à chaque fois intéressantes, ne concernent

pas toutes les possibilités qu'offre le modèle développé par Pillet. En
particulier, il aurait été possible d'envisager des réceptions dans l'espace européen
d'œuvres provenant des espaces littéraires mondial ou postcolonial, ou la

réception dans l'espace postcolonial d'une œuvre provenant de l'espace
littéraire mondial (par exemple la façon dont l'écrivain congolais Sony Labou
Tansi a pu recevoir l'œuvre du Colombien Garcia Marquez). Mais il faut
également remarquer que les trois études précises qui viennent d'être présentées

vont au-delà de simples études de cas, dans la mesure où Pillet s'efforce à

chaque fois, en fin de chapitre, de généraliser son propos et d'indiquer les

conditions requises pour effectuer d'autres études de cas du même type.
Au final, Vers une esthétique interculturelle de la réception rend convaincante

la spatialisation des études de réception, et c'est là un apport théorique



Patrick Suter : Une esthétique interculturelle de la réception 203

considérable. Par ses exemples, cet ouvrage montre clairement l'intérêt de

poursuivre des recherches sur les différences de réception dans des contextes culturels

divers. En revanche, le classement des différents espaces culturels devrait
être repensé et affiné, en profitant non seulement des apports des historiens

(Braudel), mais aussi des anthropologues, dans leur réflexion sur la diversité
culturelle et les écarts significatifs d'une culture à l'autre (Lévi-Strauss).



204 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

Fractales du monde - Chemins à travers les littératures du monde

Corinne Fournier Kiss (Université de Berne)

Ottmar Ette, WeltFraktale - Wege durch die Literaturen der Welt, Stuttgart,
J. B. Metzler Verlag, 2017, 392 pages.

« Chemin : bande de terre sur laquelle on marche à pied. La route se

distingue du chemin non seulement parce qu'on la parcourt en voiture,
mais en ce qu'elle est une simple ligne reliant un point à un autre. La

route n'a par elle-même aucun sens ; seuls en ont les deux points qu'elle
relie. Le chemin est un hommage à l'espace. Chaque tronçon du chemin

est en lui-même doté d'un sens. » (Milan Kundera, L'Immortalité)

Dans ce nouvel ouvrage comme dans les précédents, le romaniste allemand

Ottmar Ette opte pour une vision résolument optimiste de la globalisation :

il propose de l'appréhender comme une chance, comme une promesse active
d'enrichissement plutôt que comme un appauvrissement ou une perversion
évolutive fatale. Car si les quatre phases successives de globalisation accélérée

traversées par l'humanité depuis la découverte du Nouveau Monde ont
parfois pu faire redouter le pire, à savoir une progressive homogénéisation
du monde, la réalité n'a pas confirmé ces craintes ; les sociétés, de par leurs

contacts de plus en plus multiples, vivants et mouvants les unes avec les autres,
ne cessent au contraire de se complexifier et de développer des logiques
plurielles en constante évolution et transformation.

Encore faut-il être à même de gérer et de tirer profit de cette complexifica-
tion croissante et de cette labilité troublante. C 'est là que selon Ette, la

littérature a un rôle de première importance à jouer : n'ayant pas attendu l'apparition

des phénomènes de globalisation accélérée pour convoquer plusieurs
logiques, elle s'avère par là même susceptible de proposer et de léguer tout
un bagage de réponses possibles aux défis posés par la mondialisation. La
littérature, définie par le critique comme une véritable école pour apprendre
à penser de manière plurilogique et comme un laboratoire expérimental
produisant des formes et des normes oubliées, présentes ou encore à venir,
est ainsi dépositaire d'un gigantesque savoir lié à la vie : d'un savoir sur la

vie (LehensWissen), sur la survie (UherlehensWissen), ou encore sur un vivre-
ensemble ZusammenLehensWissen qui culmine dans la « convivence »
(Konvivenz'). En un mot, la littérature est un moyen essentiel pour faire vivre

1 Comme ce terme est en allemand un néologisme (dérivé du latin « convivere »)
ne correspondant pas tout à fait au terme français de « convivialité », pour lequel
l'allemand a d'ailleurs un équivalent (« Gastfreundschaft »), je conserve également

ce néologisme en français. Pour plus d'informations sur toutes les connotations

sémantiques impliquées par ce terme, cf. Ottmar Ette, Konvivenz. Literatur
undLeben nach dem Paradies, Berlin, Kadmos, 2012.



Corinne Fournier Kiss : Fractales du monde 205

(LebensMittel!) et elle compte parmi les vivres [Lebensmittel) essentiels à

l'alimentation de l'homme de la quatrième phase de globalisation accélérée.

Pour que cette richesse et ce savoir puissent être convenablement révélés,

la littérature, certes, nécessite une approche nouvelle : une approche « transa-
réale >>2 attentive à tous les mouvements qui traversent les textes (mouvements

entre les disciplines, les langues, les espaces, les temps, les lieux et les déplacements)

et qui sensibilise par là même à tous les changements de perspective, à

tous les échanges et à tous les processus de transformations réciproques.
Comme le montre la première partie de l'ouvrage, intitulée « Théorie

- Sur le chemin d'une philologie des littératures du monde », cette
compréhension de la littérature comme étant dotée d'une valeur épistémologique
et développant des logiques plurielles, demande un renouvellement de la

terminologie de la philologie et l'évacuation d'un certain nombre de concepts
dûment établis pour classer et définir les littératures. C 'est ainsi qu'en dépit
de la circulation, des liens et des échanges devenus désormais évidents entre
les différents pays et cultures du monde, on continue souvent à penser la

littérature comme étant une somme de littératures nationales, constituée
de textes canoniques ayant une origine géographique bien déterminée. Les

termes toujours en vogue de « littérature nationale », de Weltliteratur [cf.
Goethe), de World Literature [cf. Damrosch), de littérature mondiale ou de

littérature-monde [cf. le Manifeste Pour une littérature monde en fiançais de

2007) en témoignent. Malgré les prétentions de leurs utilisateurs à libérer

toute littérature de son pacte exclusif avec une nation, un examen attentif de

leurs présupposés théoriques montre qu'ils impliquent tous une conception
hiérarchisée de la littérature, traversée de structures de pouvoir (il existe de

« grandes » littératures, qui donnent le ton, et des littératures « mineures »,
qui s'y soumettent), et gouvernée par une logique unique, qui est la logique
de l'Europe (et souvent même tout simplement celle de Paris).

Ette propose de remplacer tous ces concepts désignant une littérature au

singulier par une expression mettant en évidence la pluralité du phénomène
littéraire appréhendé dans sa transaréalité : Die Literaturen der Welt, « Les

littératures du monde ». Et le sous-titre de son ouvrage en dit même plus :

Wege durch die Literaturen der Welt, « Chemins à travers les littératures du
monde », pour bien signifier qu'il n'y va pas d'une prise en considération

statique des textes, mais que le processus du cheminement, du déplacement,
du mouvement entre les textes a toute son importance pour l'étude des

littératures du monde.
Cette conception de la littérature comme n'existant qu'au pluriel est

accompagnée, on l'a compris d'emblée, de toute une série de néologismes :

TransArea, LebensWissen, UberlebensWissen, ZusammenLebensWissen, Kon-

2 Pour plus de précisions sur cette approche, cf. Ottmar Ette, TransArea. Eine literarische

Globalisierungsgeschichte, Berlin, De Gruyter, 2012.



206 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

vivenz. Si tous ces termes figurent en bonne et due place dans les titres des

précédents ouvrages d'Etre, ici, c'est le terme de « fractale » qui reçoit la

place d'honneur. Ce néologisme, non créé quant à lui par Ette, mais par
le mathématicien Benoît Mandelbrot en 1974, est dérivé du latin fractus,
signifiant irrégulier ou fragmenté ; il est utilisé pour désigner des motifs et
des objets de la nature qui, d'une part, présentent un degré si différencié de

complexité qu'ils ne peuvent être décrits par la géométrie euclidienne, et

qui, d'autre part, possèdent une structure invariante en fonction de l'échelle

(structure gigogne). Ce terme reçoit cependant un éclairage nouveau sous la

plume d'Ette, car celui-ci, outre qu'il est le premier à l'appliquer à l'étude des

littératures, le nourrit de traits sémantiques empruntés à d'autres expressions
déjà présentes dans la critique littéraire et artistique : ainsi en est-il de lafigura
d'Auerbach (selon lequel, dans Mimésis, certains événements doivent être lus
à deux niveaux : dans leur signification directe et apparente au moment où
ils sont décrits, mais aussi, pour les générations suivantes, dans leur rôle
prospectif de préfiguration des événements se produisant à leur époque) ; ainsi

en est-il également du « modèle réduit » de Lévi-Strauss (pour lequel, dans

La pensée sauvage, la miniaturisation artistique, tout en évacuant certaines
dimensions de l'objet et en lui faisant ainsi subir quelques permutations,
exerce une grande fascination sur le public du fait qu'elle lui permet d'appréhender

l'objet dans sa complexité en un seul instant) ; et ainsi en est-il encore
de la « mise en abyme » de Gide. Dans ce contexte, qualifier les littératures
du monde de WeltFraktale, de fractales du monde, c'est dire que tout ce qui
échappe aux formalisations d'une logique unique (l'euclidienne respectivement

l'occidentale), tout ce qui fait fracture, brèche ou discontinuité en elles

peut fonctionner comme un modèle réduit ou une. figura des phénomènes
complexes présentés par les différentes phases de globalisation accélérée

dans le monde. Comme le dit Ette, les littératures du monde ne sont pas des

représentations de la réalité brute, mais des représentations de réalités vécues,

imaginées, inventées, éprouvées ou susceptibles d'être éprouvées, et livrées à

partir d'un monde qui ne se laisse plus penser seulement depuis l'Europe.
Là où le polylogisme et les fractales de la littérature se manifestent le

mieux, c'est sans doute dans la représentation des paysages, qui peuvent
être souvent interprétés comme des Landschaften der Theorie, des «
paysages de la théorie ». Dans la deuxième partie de l'ouvrage, qui porte le titre
de « Vecteurs - Potentiels politiques et critiques d'une philologie relatio-
nelle », Ette consacre de nombreuses pages aux paysages des tropiques qui
ont été décrits par les voyageurs dans la deuxième phase de globalisation
accélérée - à un moment donc où les voyages d'exploration laissent place

aux expéditions scientifiques. L'analyse de passages tirés des Considérations
d'un voyage autour du monde 1803-1807 (Bemerkungen aufeiner Reise um
die Welt in den Jahren 1803 bis 1807, publié en 1812) de Georg Heinrich
von Langsdorffou des Vues des Cordillères, et monumens des peuples indigènes



Corinne Fournier Kiss : Fractales du monde 207

de l'Amérique (1810-1813) d'Alexander von Humboldt souligne la vectori-
cité de ces paysages qui oscillent sans cesse entre l'exubérance et le danger, le

plein {Fülle) et le piège {Falle), et qui s'ouvrent sur des paysages européens

en tissant ainsi avec eux des liens transaréaux. Si ces textes s'inscrivent dans

la « révolution heureuse », à savoir à une époque où la mise en place d'une
circulation du savoir autorise l'appréciation d'autres esthétiques que celle de

Rome ou de la Grèce et d'autres manières d'être que celles de l'Europe, ils

permettent surtout, de par leur plurilogisme, de mettre un point final aux
débats de Berlin du XVIIIe siècle - ayant opposés, d'une part, les discours
du philosophe Corneille de Pauw, représentant acharné de la thèse de

l'infériorité du Nouveau Monde situé selon lui entièrement du côté du manque
et de la nature, alors que l'Europe serait placée sous le signe du « plein » et
de la culture ; et, d'autre part, les contre-discours du moine Antoine-Joseph
Pernety, guère plus objectifs puisqu'ils se contentent de renverser le négatif
en positif tout en restant dans la logique d'une dualité inconciliable entre le

bon et le mal, le sauvage et le civilisé, la nature et la culture.
Si l'opposition entre nature et culture met du temps à être théoriquement

remise en question dans la pensée occidentale (il faut attendre des Descola et
des Latour), dans les littératures du monde, leur rapport a toujours été décrit
différemment que sur le mode exclusifdu « soit l'un, soit l'autre ». Les textes
de Langsdorffet de Humboldt, mais bien d'autres analysés par Etre dans cette
deuxième partie, contiennent le « secret d'une autre écologie » qui estompe,
voire fait disparaître les frontières entre l'humain, l'animal, le végétal et le

minéral, et suggèrent la possibilité d'une convivence multilogique entre les

règnes. Dans le même ordre d'idées, si aujourd'hui encore, les catastrophes
climatiques sont systématiquement naturalisées dans les discours politiques
dans le but de déresponsabiliser les auteurs de négligences ou d'agressions
injustes envers autrui, les textes littéraires, par contre - et Ette analyse en
particulier longuement Chita : un souvenir de l'île dernière {Chita : A memory
ofLast Island, 1886) de Lafcadio Hearn et Catastrophes naturelles (Catdstro-

fes naturales, 1997) de Anna Kazumi Stahl -, savent suggérer que ces

catastrophes sont avant tout des catastrophes culturelles provoquées par l'échec
de la convivence entre les êtres et leur environnement.

À condition de les développer comme modèles de compréhension du
monde, tous ces paysages vus, éprouvés, découverts, imaginés et pensés de

manière transaréale et transculturelle par des voyageurs, des philosophes et
des écrivains, peuvent être lus comme des paysages de la théorie.

Les Caraïbes, Ette l'a montré ailleurs à de nombreuses reprises3, sont
particulièrement propices à produire des paysages de la théorie et à

fonctionner comme des laboratoires de la globalisation. Comme les Amériques,

3 Cf. par exemple Ottmar Ette, ZwischenWeltenSchreiben. Literaturen ohne festen
Wohnsitz, Berlin, Kadmos, 2005 (en particulier le chapitre 4).



208 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

mais de manière plus flagrante encore, elles ont été dès leur découverte des

espaces ne pouvant être compris qu'à travers le mouvement : mouvements
des décimations, des migrations et des déportations, mais aussi mouvements
des croisements culturels, ethniques et linguistiques. Outre cela, la structure
insulaire des Caraïbes, au même titre d'ailleurs que de tous les archipels,

produit un champ de tensions perpétuelles entre le continu et le discontinu,
le conjoint et le disjoint, le panoramique et le fractal, et force par là même

son appréhension en fonction de plusieurs logiques : chaque île est close sur
elle-même, possède sa logique propre et apparaît ainsi comme une île-monde
(.Insel-welt) ; dans ses liens multiples avec l'ensemble de l'archipel et le reste
du monde, cependant, elle fait aussi partie du monde des îles (Inselwelt) et du
Tout-Monde. Si ce schéma fonctionne peu ou prou pour tous les archipels, la

troisième partie de l'ouvrage intitulée « Archipels I - Occidents-Orients »
et essentiellement consacrée à la pensée archipélique de Roland Barthes,

montre à quel point celui-ci affûte cette perception des îles, notamment dans

son texte En Grèce (1944) : « En Grèce, il y a tant d'îles qu'on ne sait si

chacune est le centre ou le bord d'un archipel. C'est aussi le pays des îles

voyageuses : on croit retrouver plus loin celle qu'on vient de quitter ». Tout
est traversé par le mouvement : non seulement le voyageur, dont la position
et les moments traditionnels du récit de voyage (partir/voyager/arriver/rester)

sont indéterminables, mais les îles elles-mêmes circulent, devenant par
là même impossibles à cartographier. La spécificité du paysage archipélique
barthien, véritable « mobile artistique », comme le définit Ette, est que le

modèle de pensée et d'écriture qu'il incarne ne renvoie pas seulement au

contenu du texte, mais aussi à sa structure : fidèle avant la lettre au structuraliste

invétéré qu'il va devenir, Barthes invite à lire son texte dans un mouvement

autoréflexif. Il fait faire au texte ce qu'il dit, mime de par son écriture
archipélique le contenu archipélique du texte : les îles-mondes et le monde
des îles deviennent aussi îles-textes, micro-textes flottant sur les pages du livre

et pouvant se parcourir dans un ordre indifférent.
Si le « plaisir du texte » barthien réside dans sa résistance à la perspective

unique et dans sa tentative de se déposséder de la rationalité de l'Occident,
ici comme dans d'autres textes examinés par Ette, cela se manifeste non seulement

au niveau des configurations polylogiques de ses paysages de la théorie,

qu'ils soient visuels ou sonores4, mais également au niveau de la phrase, de

l'écriture et de la structure du texte.
Que les littératures du monde puissent être définies comme des fractales

du monde globalisé de par les descriptions topographiques qu'elles recèlent

et qui se révèlent, à qui sait les lire, comme de véritables microcosmes d'un
vivre-ensemble de plusieurs logiques, ainsi sont-elles également des fractales

4 Cf. le paysage sonore donné par Barthes de Tanger dans Le Plaisir du texte, et

qu'Ette lit comme une fractale des multiples voix, langues et musiques du monde.



Corinne Fournier Kiss : Fractales du monde 209

de par le savoir fondamental qu'elles libèrent eu égard à l'individu - savoir

toujours au-delà ou en deçà des connaissances scientifiques mais qui,
invariablement, s'érige contre leur autorité monologique. Si dans les mouvements

qui traversent les paysages se lisent des lieux sous les lieux et des cultures sous
les cultures, dans les mouvements qui animent la vie des individus se lisent
des émotions sous les « motions » qui, elles aussi, peuvent témoigner au

niveau individuel d'une quête de nouvelles possibilités de vie, de survie et de

vivre-ensemble.
Dans la quatrième partie, intitulée « Espaces-temps : le savoir sur la vie des

Littératures du monde », Etre accorde toute son attention à une émotion ou à

une source d'émotions particulière, celle de l'inquiétude. Comment ce sentiment

peut-il être tantôt à l'origine d'un épuisement vital chez les uns, comme
le montre Le Paradis - un peu plus loin {El Paraiso en la otra esquina, 2003)
de Mario Vargas Llosa à travers les vies romancées de la féministe écrivaine
Flora Tristan et de son petit-fils le peintre Paul Gauguin, tantôt au contraire
fonctionner comme un élixir de vie pour les autres, tel pour Alexander von
Humboldt, qui reconnaît dans ses Confessions que son inquiétude
fondamentale est à l'origine d'une très grande assiduité au travail sans que sa santé

n'en ait jamais souffert, bien au contraire
L'examen d'un dérivé de 1'Unruhe (traduction en allemand du mot

« inquiétude »), à savoir de Y Unruh, le balancier de la montre, permet au
théoricien allemand de donner une assise étymologique à ce qu'expriment
les textes littéraires5 : c'est parce que Humboldt a su canaliser dans une
direction déterminée ses mouvements d'inquiétude (Unruhe) et les intégrer
dans une mécanique régulière de balancier {Unruh), que ceux-ci ont pu être
transformés en une force motrice créatrice de vie, condition aussi bien de

son incroyable longévité que de son écriture et de sa pensée transaréale et
transdisciplinaire ; c'est parce que Flora Tristan et Gauguin, tels du moins

qu'ils sont représentés par Vargas Llosa, n'ont pas su « prendre soin » de

leur inquiétude et la contrôler, qu'ils ont été conduits à des à-coups de
créativité destructrice fatals pour leur vie. C 'est par ailleurs également ce que dit
Balzac à sa façon dans son roman fantastique La Peau de chagrin (1831) :

les connaissances scientifiques sont impuissantes à expliquer le savoir sur la

vie contenu dans le fameux talisman de Raphaël, et toutes les tentatives de

celui-ci de maîtriser son inquiétude fondamentale par le recours aux
disciplines confirmées du savoir dans l'espoir que la peau lui livre son secret et lui
rende la vie qui lui échappe, sont vaines. L'agitation de l'inquiétude,
indéniablement portée par le désir de développer des stratégies de survie dans un
monde en accélération, ne peut trouver son équilibre que dans le mouvement

5 On ne peut s'empêcher de voir le bien-fondé de cette analyse pour un livre des lit¬

tératures du monde non cité par F.tte, à savoir O Livro do desassossego de Fernando

Pessoa, traduit en allemand par Das Buch der Unruhe.



210 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

de logiques multiples - que le roman de Balzac représente ici en jouant et
rejouant sans cesse avec la combinatoire des axes du vouloir, du pouvoir et
du savoir.

Enfin, dans la cinquième et dernière partie de l'ouvrage, intitulée « Archipel

II - Amérique(s) transaréale(s) », Etre travaille sur des textes théoriques
hispano-américains du modernisme et de la postmodernité particulièrement

féconds pour relever le défi de la globalisation, car ils fournissent des

concepts et des métaphores de plus en plus précis pour penser celle-ci en

termes de « vivre ensemble dans la paix et la différence » plutôt qu'en termes
de déculturation ou d'assimilation.

C'est ainsi que José Marti, l'un des trois fondateurs du modernisme

hispano-américain, pressent déjà, dans son essai Notre Amérique (Nuestra America,

1891), la mainmise prochaine de l'Amérique du Nord sur l'Amérique du
Sud : il invite par conséquent tous les peuples du Sud à prendre conscience
de leurs racines communes et à offrir ainsi un « tronc commun » aux «
greffages » futurs inévitables. Ce tronc commun est dans les faits lui-même pluriel,

puisqu'il est le résultat de divers « métissages » avec les colonisateurs

européens - mais ces métissages sont désormais inhérents à l'Amérique latine,

comme le montre Marti dans le Manifeste de Montecristi (.Manifesto de Mon-
tecristi, 1895) rédigé avec Mâximo Gômez pour militer en faveur de

l'indépendance de Cuba : ce texte se veut en effet à la fois une déclaration de guerre
aux Espagnols et une invite à faire rapidement la paix afin que les métissages

ethniques et culturels entre les différents peuples puissent se poursuivre.
Ces métaphores de l'enracinement (greffage sur un tronc commun) et

de la fusion (métissage), certes, ne traduisent pas encore la complexité des

développements du « vivre-ensemble » de l'Amérique latine, et il faudra
attendre Fernando Ortiz et son ouvrage Contrepoint cubain : le tabac et le

sucre (Contrapunteo cubano del tabacoy elazûcar, 1940) pour les affiner. Si le

concept-clé d' Ortiz, celui de transculturaciôn, est absolument révolutionnaire
en ce qu'il révèle que l'histoire des cultures gagne à être comprise comme une
histoire des mouvements plutôt que des espaces, il porte néanmoins encore
trace de l'idée de racines ; par suite, on comprend qu'Ortiz affine ce concept
en l'accompagnant d'autres métaphores vectorielles - notamment de celle,
d'une violence inouïe, de la catastrophe météorologique rendue par l'expression

d'« oiseaux migrateurs » pris dans un « ouragan de cultures », et de

celle, suggérant déjà la paix dans la différence et empruntée à la gastronomie,
de « potée » (ajiaco) : dans la potée, les différents ingrédients ne se fondent

pas les uns dans les autres, mais se lient les uns aux autres.
Si les théoriciens de la culture hispano-américains de la fin du XIXe siècle

et du XXe siècle ont marqué des étapes importantes dans la conceptualisation
de la convivence et dans l'appréhension de dynamiques transaréales, l'Amérique

latine les avait cependant déjà mises en scène dans des écrits sans
prétentions théoriques, mais qui n'en ont pas moins fait naître des paysages de



Corinne Fournier Kiss : Fractales du monde 211

la théorie extrêmement mobiles : c'est le cas par exemple des Commentaires

royaux (Comentarios reaies, 1609) de Garcilaso de la Vega el Inca. L'auteur,
en ne cessant de se mouvoir entre les sources d'informations les plus multiples,

allant de ce qu'il a vu à ce qu'il a lu en passant par ce qu'il entendu, nous
fournit une vision polylogique et polyphonique d'une réalité historique.

En évoquant Mimesis d'Auerbach, Ottmar Ette définit cet ouvrage
comme étant une « randonnée » à travers les siècles, les cultures et les

langues {eine Wanderung [...] quer durch die Jahrhunderte, durch die Kulturen
und durch die Sprachen). Cette qualification pourrait également s'appliquer
à ses propres écrits théoriques, et en particulier à WeltFraktale : les textes ici
analysés et mis en dialogue sont empruntés à des anthropologues, des

théoriciens de la culture, des critiques littéraires et des écrivains issus des aires

linguistiques et spatio-temporelles les plus diverses.

En tant que maître dans le repérage de structures fractales, de modes de

pensée archipélique et de mouvements relationnels, Ette en vient lui-même
à reproduire dans la forme de son écriture les procédés littéraires dont il sait
si bien parler : chacune des parties de WeltFraktale, et également chacun de

ses livres, se présentent comme des îles-mondes, des mondes critiques se

suffisant à eux-mêmes et faisant sens par eux-mêmes ; mais chacune des parties
de WeltFraktale et chacun de ses livres apparaissent aussi, en même temps,
comme des mondes d'îles qui acquièrent un sens plus dense lorsqu'ils sont
mis en perspective et en relation avec les autres parties du livre, respectivement

avec tous ses autres livres. Car la pensée d'Ottmar Ette forme système :

un système traversé par de multiples chemins, sans cesse fréquentés mais

toujours en passe d'être déviés ou reconstruits « un peu plus loin », en la otra

esquina - un système nomadique et polylogique, s'il en est...



212 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

Un Jésus postmoderne
Michel Viegnes (Université de Fribourg)

Bruno Thibault, Un Jésus postmoderne. Les récritures romanesques contemporaines

des Evangiles, Leiden-Boston, Brill Rodopi, « Chiasma » n°37, 2017,
218 pages.

Dans cette étude fouillée, précise et prenante, Bruno Thibault entreprend de

rendre compte, à travers l'analyse d'une quarantaine de récits et romans français

publiés depuis les années quatre-vingt, du foisonnement de ces réélabo-

rations fictives de la vie de Jésus et des principaux acteurs du drame évangé-

lique (Marie, Marie-Madeleine, Jean, Thomas, Paul, etc.) publiées depuis un
demi-siècle dans un pays qui n'est pourtant pas réputé pour son attachement

aux racines judéo-chrétiennes. Comme le remarque dans sa préface Michaël

Bishop, on assiste depuis quelques décennies, à travers la littérature, mais
aussi le cinéma, les expressions plastiques et les enquêtes scientifiques sur
le Jésus historique, à « une étonnante explosion éthico-créatrice » dans ce

domaine. Comme on s'en doute, cette explosion n'indique pas la tendance

profonde d'un retour à la foi chrétienne dans les milieux littéraires et
artistiques, comme on a pu l'observer à la fin du dix-neuvième siècle et qu'avait
étudié Bernard Griffiths dans sa Révolution à rebours (1966 pour l'édition
originale ; 1971 pour la traduction française). Contrairement aux Verlaine,

Bloy, Claudel, Huysmans et autres convertis célèbres de l'époque, la plupart
des auteurs français ou francophones contemporains qui revisitent à la fois
les narrations canoniques et le contexte historique de l'aventure christique le

font de manière très diverse, mais presque toujours iconoclaste, interrogeant
en particulier les contradictions et les non-dits des récits évangéliques. La

« dédivinisation » de cette figure fondatrice, dont ni l'historicité ni
l'importance majeure ne font débat, y compris parmi les sceptiques et les non-
croyants, avait déjà été entreprise au dix-neuvième siècle, notamment dans

la fameuse Vie deJésus de Renan (1863). Au siècle suivant, plusieurs œuvres
avaient connu un retentissement considérable, teinté de scandale, parmi les

publics croyants des pays où elles avaient paru : tel est le cas notamment

pour La Dernière Tentation du Christ de Nikos Kazantzakis (1953), L'Evangile

selon Jésus-Christ de José Saramago (1991) et L'Evangile selon lefils de

Norman Mailer (1997). Ces romans mettent en scène un Jésus très humain,
voire allzumenschlich, qui prolonge presque le rôle que lui avaient attribué
les romantiques et qu'avait brillamment étudié Franck Bowman, celui de

porte-parole d'une humanité en souffrance, hantée par le doute et le sentiment

d'être orpheline du Ciel.
Les auteurs récents ou contemporains que Bruno Thibault passe au

crible de son analyse s'incrivent pour certains dans cette continuité, mais il



Michel Viegnes : UnJésuspostmoderne 213

s'ajoute à ces récritures romanesques deux traits majeurs : la « re-judaïsa-
tion » des origines du christianisme, en consonance avec les travaux exégé-

tiques marquants de Bernard Dubourg et surtout de Claude Tresmontant,
dont Le Christ hébreu 1983) avait fait apparaître la profonde intertextualité
paléo-testamentaire dans les quatre Evangiles canoniques, y compris celui
de Jean, pourtant très marqué aussi par la philosophie grecque et l'influence
alexandrine. L'autre fil rouge qui parcourt toutes ces fictions est la volonté
chez les auteurs de restituer le « palimpseste » du récit évangélique : en
particulier les « années obscures » entre l'enfance et l'âge de trente ans, dont le

texte canonique ne dit rien, les rapports réels ou supposés avec les courants
mystiques du judaïsme de l'époque, notamment les Esséniens, le point de vue
des différents acteurs, dont certains « seconds rôles » promus au premier
plan, tels Lazare ou Pilate, ou bien sûr Judas, une figure qui a toujours suscité

la curiosité. Si dans les Mémoires de Judas de Pierre Bourgeade (1985)
ou l'Evangile selon Judas de Maurice Chappaz (2001), l'Iscariote est « une
sorte d'élu maudit » qui « contribue en aveugle au dessein divin » (P-51),
Un homme trahi de Jean-Yves Leloup (2006) postule « une véritable connivence

entre Judas et Jésus » {ibid.). Dernier point commun entre tous ces

romans ou récits : ils se rangent dans la catégorie des « transpositions
métonymiques » du corpus néo-testamentaire, telles que définies par Bernard

Westphal dans Roman et évangile. Transposition de l'Evangile dans le roman
européen contemporain (1945-2000), c'est-à-dire qui respectent grosso modo
le synopsis originel et le contexte historique des Evangiles et en proposent
une « hypostase littéraire », à la différence des « transpositions métaphoriques

» qui en déplacent le contenu, ou une partie de celui-ci, dans d'autres
décors culturels ou d'autres époques.

Le corpus primaire de Bruno Thibault se compose d'auteurs très divers,
certains bien connus (Christian Bobin, Emmanuel Carrère, Max Gallo,
Marek Halter, Guy Hocquenghem, Gerald Messadié, Gilbert Sinoué et
l'inévitable Eric-Emmanuel Schmitt), d'autres moins familiers mais non
moins intéressants, quelques-uns se disant chrétiens convaincus, même si leur
vision du Fils de l'Homme a pu scandaliser, d'autres se plaçant au contraire
dans une perspective sceptique, voire strictement athée, comme Pascal Qui-
gnard qui revisite dans ses Petits traités (1981-1990) l'épisode évangélique
de la femme adultère et de « Jésus baissé pour écrire », objet de longs débats

parmi les spécialistes.
Comme le résume le titre du dernier chapitre, Jésus est « mangé à toutes

les sauces » dans cette galerie des glaces plutôt baroque où ses nombreux
doubles littéraires sont moins les reflets d'un « Christ historique » aux

contours toujours incertains, que ceux des traumatismes d'après-guerre et
des mouvements culturels des années soixante, prolongés par les angoisses

qui hantent ce « seuil du nouveau millénaire » dont parle brillamment le

quatrième chapitre. Si plusieurs récits de résurrection, comme Le Messie



214 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

(1974) de Jean Grosjean, ancien prêtre, et Lazare ou legrandsommeil (1985)
d'Alain Absire, expriment tragiquement, par leur mélancolie crépusculaire à

la Jean Cayrol, le naufrage moral et même ontologique de la Shoah, d'autres

narrent plus allègrement les aventures d'un Jésus ayant survécu à la
crucifixion et partant comme d'autres jeunes mystiques barbus en sandales sur les

routes de l'Inde, tel leJésus de Srinagar (1995) de Gerald Messadié, suite de

L'Homme qui devint Dieu (1988) du même auteur, ou encore le héros New

Age de Catherine Clément, romancière et philosophe qui cotoya Jankélé-
vitch, Lévi-Strauss et Lacan, et qui dansJésus au bûcher (2000) montre son

protagoniste s'initiant au yoga sous la houlette d'un gourou et professant un
« athéisme radical » sur lequel l'auteure insiste, nous dit Thibault, « avec un
brin de provocation » (p. 90). Autres préoccupations, autres Christs, comme
le Jésus gay de Guy Hocquenghem, lequel dans La Colère de l'agneau (1985)
met en scène Jean, son ancien amant devenu un vieillard amer et tourmenté,
dictant à un scribe grec, avec qui il eut naguère une relation de même nature,
le texte de l'Apocalypse. Un chapitre particulièrement intéressant, « Jésus et la

condition féminine », analyse les récritures féminines ou féministes du récit
néo-testamentaire. Portraits contrastés : si Jacqueline Saveria Huré, dans

Mémoires de Marie,fille d'Israël 1986) fait de celle que les chrétiens vénèrent

comme la Sainte Vierge une mère juive ordinaire, « soumise et silencieuse »
(p. 64), Marek Halter, dans Marie (2006), la présente comme « une
véritable féministe qui pense et agit par elle-même » (p. 65), alors que c'était

un féminisme plus modéré, presque « bobo », qu'avait illustré Aurélia Briac
dans L'Evangile de Marie-Madeleine en 1984. Dans Le Royaume, le très gros
livre qu'il fait paraître en 2014, c'est à travers la figure de l'évangéliste Luc
qu'Emmanuel Carrère choisit de mener une enquête sur « l'homme Jésus »,
à distance de la perspective de Paul, que Pierre, Jacques et Jean considèrent

comme « un électron libre peu fiable » (p. 133).
Tout au long de ce parcours, Bruno Thibault donne vie à cette quarantaine

de récits où s'entremêlent fiction, histoire, méditation, sans voiler leur
valeur littéraire inégale. L'intérêt profond de ces textes est qu'ils révèlent
l'intérêt à la fois soupçonneux, individualiste, iconoclaste, mais indéniablement

profond, de ces deux générations postmodernes au sens de Jean-François

Lyotard, c'est-à-dire qui ne croient plus aux « grands récits », pour le

plus prestigieux d'entre eux, à savoir la geste de ce Yeshua ben Myriam dont
l'interprétation du judaïsme s'est propagée sur tous les continents. Dans son

Royaume, Emmanuel Carrère établit d'ailleurs un parallèle intéressant entre
l'engouement pour le judaïsme dans le monde méditerranéen de l'époque et
celui pour le bouddhisme dans l'Occident contemporain : « une religion
à la fois plus humaine et plus épurée, avec le supplément d'âme qui
manquait au paganisme à bout de souffle » (cité p. 131). Pour le dire avec les

mots de Benedetto Croce, « il n'est d'histoire que du présent » : toutes ces

représentations littéraires d'un « prophète inspiré pris dans les turbulences



Michel Viegnes : UnJésuspostmoderne 215

de la mondialisation » (p. 189) nous parlent de nous-mêmes, de notre
époque, de notre difficulté à nous représenter l'avenir comme projet
commun. Passionnante enquête, analyses à la fois nourries d'érudition exégé-

tique et respectueuses de la littérarité des textes, exigeantes mais sans jargon :

Bruno Thibault réussit pleinement son pari de mettre en lumière, dans sa

richesse problématique, tout un pan de l'imaginaire romanesque récent et

contemporain.



216 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

Literarisch gespiegelt: Die Sprache - Die Gabe - Das Böse -
Die Zeit
Andreas Härter (Universität St. Gallen)

Johannes Anderegg. Literarisch gespiegelt: Die Sprache - Die Gabe - Das Böse

-DieZeit. Ein Skizzenbuch. Bielefeld: Aisthesis, 2018. 156 Seiten.

Literarischgespiegelt: Die Sprache - Die Gabe - Das Böse - Die Zeit: So heißt
das neue Buch des St. Galler Germanisten Johannes Anderegg. Es ist ein
Buch, das nicht nur für Spezialisten geschrieben ist, sondern auch für
Leserinnen und Leser, die sich vertieft aufLiteratur einlassen wollen und kundige
Auseinandersetzung mit ihr begrüßen: für „Liebhaber des Worts", wie der

Autor selbst einer ist. Profunde Sach- und Textkenntnis erschwert hier den

Zugang zu den Werken nicht, sondern macht ihn einfacher, indem in klarer
Sprache und den nötigen Erläuterungen zur Annäherung an die Texte und
Themen eingeladen wird.

Mit der Sprache, der Gabe, dem Bösen und der Zeit sind vier Themenkreise

umrissen, die menschlich wie literarisch Grundlegendes beinhalten
und welche die Literatur durch die Jahrhunderte geprägt haben. Nicht im
theoretischen Diskurs also, sondern in Erzähl-, Bild- und Motivstrukturen,
in nicht alltäglicher Sprache, in den Dynamiken reflektierter Imagination,
literarisch „gespiegelt" eben, untersucht Andereggs Buch die Themen. Diese
stehen nicht zusammenhanglos nebeneinander; Sprache und Verstehen sind

verknüpft mit der Gabe, die, großzügig oder berechnend gegeben, frei oder
schuldhaft empfangen, sich ihrerseits auf Aspekte des Bösen beziehen kann,
das historisch in wechselnden Gestalten sein Unwesen treibt; das Böse und
die Zeit wiederum hängen etwa im Moment der rücksichtslosen Aneignung

zusammen - „'s hät, solangs hät" lautet der erste Satz des Buches; und
davon, dass Sprache in, für und gegen unsere Zeitlichkeit aufgewendet wird,
legt die Literatur nicht nur des 17. Jahrhunderts beredtes Zeugnis ab. In
Andereggs Lektüren werden die Themen in vielerlei Brechungen und Lacet-

tierungen plastisch, und dass sie nie weit auseinanderliegen, zeigt sich in aller
Deutlichkeit.

Es sind, ganz nebenbei, Themen, die einen Akzent gegen den von der
Diskurswelt medialer Alltäglichkeit etablierten Zwang setzen, ein latent reduk-
tives Set von Gegenständen zu denken. Sie erinnern daran - ein Impuls der
durchaus nicht nur außerhalb der Literaturwissenschaft angebracht ist -,
dass es einen Reichtum an Texten aller Zeitalter gibt, die nicht überholt sind
und deren unverbrauchte Anregungsfülle die germanistische, komparatisti-
sche oder anders interessierte Lektüre lohnenswert macht. Der Horizont der

angesprochenen Texte ist denn auch weitgespannt: vom Alten Testament
und der Antike bis in die Moderne und die Gegenwart, von Kohelet, Pindar



Andreas Härter: Literarisch gespiegelt 217

und Horaz über Shakespeare, Gryphius und Greiffenberg, Herder, Goethe,
Hölderin und Eichendorff- knapper zum Realismus des 19. Jahrhunderts -
bis zu Baudelaire, Hofmannsthal, Thomas Mann, Brecht, Frisch und Jelinek,

um nur einige zu nennen.
Wenn die Themenkreise, wie der Buchtitel besagt, sich „literarisch gespiegelt"

zeigen, folgt Anderegg damit natürlich keiner irgendwie gearteten
literaturwissenschaftlichen Widerspiegelungstheorie. Vielmehr sind seine

Lektüren darauf angelegt, Literatur als Medium der variablen Reflexionen
und Brechungen, der Irritationen des Spiegelkabinetts auszuweisen; ihn
beschäftigt das sprachliche Spiel mit Spiegelungen, in welchem die Literatur

- gewohnte Wahrnehmung in Frage stellend - ihre Themen zur Darstellung
bringt. Solche Spiegelungen, Facettierungen und Bildsplitter entfalten in
Johannes Andereggs Lektüren ein faszinierend wechselndes Lichterspiel.

Viel gibt es zu entdecken in diesem Buch, Unbekanntes ebenso wie
weggerücktes, nun aber neu gesehenes Altbekanntes. „Auf dem Blute von euch

[...], Bauern, gründet ein jeder Sieg" Es ist nicht etwa Brecht, der solcherart
das Selbstbild der Mächtigen entzerrt, indem er die Gedrückten und Benutzten

ins Licht rückt: Es ist Jakob Balde, neulateinischer Dichter undJesuit des

17. Jahrhunderts, heute kaum noch gelesen, der hier die Bauern des Schachspiels

den Bauern des Machtspiels gleichsetzt. Balde gehört zu den Trouvail-
len, die Andereggs Buch seinen Leserinnen und Lesern vorlegt, ebenso wie
eine gegenüber gängiger Deutung kritische Lektüre von Leverkühns Bericht
über sein Gespräch mit dem Teufel in Thomas Manns Doktor Faustus. Mit
vielen Texten und Autoren - Jakob Balde gehört zu ihnen - hat Johannes

Anderegg sich schon in früheren Publikationen auseinandergesetzt (so in
Lorbeerkranz und Palmenzweig, 20151)- Aber er wiederholt sich nicht; er

variiert, vertieft, entdeckt neu.
Johannes Andereggs Buch tritt nicht mit dem Gestus der definitiven

Texterklärung auf; vielmehr gibt es sich als „Skizzenbuch" - so der Untertitel -,
als Zeugnis des Entwerfens, Umreißens, der Detailzeichnung. Skizzen weisen,

wie die Kunstgeschichte zeigt, eine eigenartig doppelte Stellung auf: Sie

sind eigenständige Formate und zugleich Vorausdeutung auf erst noch zu
Schaffendes. Das trifft auch aufJohannes Andereggs „Skizzenbuch" zu: Es

enthält neben ausgearbeiteten Interpretationen Ansätze, Notizen, Schritte
in eine Richtung, die weiter zu verfolgen wäre; es vollzieht seine Lektüren
in einsichtiger, aber keineswegs strenger - jedenfalls nicht der Chronologie
gehorchender - Verknüpfung, und als Ganzes ist es - buchstäblich - ein
offenes Buch. Die Unterwerfung unter herrschende Diskurse, die theoretische

Verengung auf Denkrichtungen, die gerade en vogue sind, ist Andereggs
Sache nicht.

1 Johannes Anderegg. Lorbeerkranz und Palmenzweig. Streifzüge im Gebiet des

poetischen Lobs. Bielefeld: Aisthesis, 2015.



218 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

Als Gravitationszentrum des Buches kann Goethes Faust - beide Teile -
gelten (Anderegg ist einer der bedeutenden Eh«.rf-Experten unserer Tage;
hinzuweisen ist auf Transformationen, 2011, sein Buch über „Himmlisches
und Teuflisches" in Faust2). Zu Faust kehrt der Autor in jedem der vier
thematischen Kapitel zurück, so die Verbindung von Sprache, Gabe, dem
Bösen und der Zeit gerade bei Goethe erweisend. Auch in einem zweiten
Sinn erweist sich Andereggs jüngstes Werk damit als ein „Skizzenbuch": Es

versammelt Skizzen zu einer Faust-Interpretation, deren Vorzug darin liegt,
dass sie sich nicht schließen muss, dass sie in deutender und andeutender

Bewegung, gleichsam in angeregtem, ebenso sachkundigem wie achtsamem

Gespräch mit Goethes unerschöpflichem opus magnum bleibt. Anderegg
führt in seinen Ausführungen den Nachweis der Modernität, ja Aktualität

des A««t-Dramas, indem er zeigt, dass dieses auch und gerade in seiner
Reflexion neuzeitlicher Denk- und Lebensbedingungen - verkörpert
insbesondere in Mephistopheles - als Tragödie gelten muss.

Johannes Anderegg beschließt sein Buch mit einer Passage aus Frischs

autobiographischer Erzählung Montauk. Die Passage („Hudson") handelt,
wie der Autor in behutsamer Lektüre zeigt, von einer Zeiterfahrung
zwischen Erinnerung, Erwartung und „dünner Gegenwart", in welcher
Endlichkeit beinahe aufgehoben ist - und er erinnert, auch dies sei mit Dank
vermerkt, an die unerhörte Sprachkunst Frischs. Es sind solche Momente

genauso wie die weiter ausgreifenden Lektüren, die dieses Buch zu einem
veritablen Geschenk für Leserinnen und Leser machen.

2 Johannes Anderegg. Transformationen. Über Himmlisches und Teuflisches in Goethes

Faust. Bielefeld: Aisthesis, 2010.


	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

