
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2017)

Heft: 46: Produktive Fehler, konstruktive Missverständnisse = Erreurs
productives, malentendus constructifs

Artikel: Im Geheimnis der Begegnung : poetologische Konstellationen in Celans
EINKANTER

Autor: Kasper, Monika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006246

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006246
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Monika Kasper

Im Geheimnis der Begegnung

Poetologische Konstellationen in Celans EINKANTER

EINKANTER, un des derniers poèmes de Paul Celan, se penche sur Rembrandt et
traduit sensiblement non seulement les traits visibles, mais également les effets et la

signification de sa remarquable peinture. Les stratégies rhétoriques et poétiques de

son poème répondent aux exigeances du genre de l'Ekphrasis, mais elles poursuivent
en même temps le développement de sa poétique. Selon Celan, le but suprême de

la poésie est de rendre possible le mystère d'une recontre avec autrui. En parlant
simultanément de l'oeuvre du peintre et du poème lui-même, EINKANTER est la
réalisation parfaite de cette rencontre, c'est-à-dire entre la peinture de Rembrandt et
la poésie de Celan. L'article est une lecture précise du poème qui révèle les différentes

procédures linguistiques de l'Ekphrasis et les conditions dans lesquelles le mystère de

cette rencontre se produit.

EINKANTER: Rembrandt,
auf du und du mit dem Lichtschliff,
abgesonnen dem Stern
als Bartlocke, schläfig,

Handlinien queren die Stirn,
im Wustengeschiebe, auf
den Tischfelsen schimmert dir um den

rechten Mundwinkel der
sechzehnte Psalm.1

Celans Dichtung ist aus der Einsamkeit der Gegenwart geschrieben. In ihr
sucht ein Vereinzelter sich und seine Sprache von allen entfremdenden
Einflüssen der Zivilisation zu befreien und damit Voraussetzungen für die Begegnung

mit einem Du zu schaffen. Die höchste Auszeichnung des Gedichts ist

es, „im Geheimnis der Begegnung"2 zu stehen, wie dem Meridian, Celans

poetologischer Rede zur Verleihung des Büchnerpreises zu entnehmen ist.

Einkanter, eines der letzten Gedichte des Autors, stellt sich explizit in das

Geheimnis der Begegnung, indem es sein Du namentlich nennt: Es ist der
niederländische Maler Rembrandt van Rijn (1606-1669). Mit ihm lässt sich

Einkanter auch auf eine Begegnung von Malerei und Dichtung ein. Wie

1 Paul Celan. Gedichte in zwei Bänden. Bd. II. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1975.
S. 392.

2 Paul Celan. „Der Meridian". Endfassung - Entwürfe - Materialien. Hg. Bernhard
Böschenstein und Heino Schmull. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1999. S. 9 [M].



210 Monika Kasper

verwirklicht dieses Gedicht Celans poetologische Ansprüche, und welche
Rolle spielt dabei die Malerei Rembrandts?

I

Einkanter hinterlässt auf den ersten Blick einen schwer verständlichen
Eindruck. Einzelne Sinnfragmente, die da und dort aufleuchten, wie,Bartlocke',
,schläfig', .Handlinie', ,Stirn', .Mundwinkel' deuten jedoch wie spärliche
Pinselstriche den Umriss eines Menschen an und lassen sich auf die Person

Rembrandts, aber ebenso auf Rembrandts zahlreiche Menschendarstellungen

beziehen. Auf das Werk gelenkt wird man auch mit den Substantiven

.Lichtschliff' und ,Stern' sowie mit dem Verb .schimmern'. Ein inneres
Leuchten kennzeichnet in der Tat Rembrandts Bilder, der in Bezug auf ihre

Lichtqualität als unübertrefflicher Künstler gilt.3 Sein Können ist für Celan

so überragend, dass er ,auf du und du mit dem Lichtschliff' ist. Die Formu-

lierung lässt aufhorchen. Es ist unüblich, mit den Techniken des Malens und
ihren Wirkungen ,auf du und du', also auf Augenhöhe zu sein. Der Maler
wird in der Regel als Meister betrachtet, der Larbe, form und Pinsel
souverän beherrscht. In hierarchischen Beziehungen ist jedoch der Eigenwille
aller Beteiligten, auch der des Meisters gefesselt. Er zählt nur, solange er die

Rangordnung nicht stört. In einem solchen Verhältnis entgeht dem Maler
etwas Wichtiges: Wie viel sein Werk den Impulsen verdankt, die von der
materiellen Beschaffenheit der Farbe und des Pinsels ausgeht.,Aufdu und du

mit dem Lichtschliff' zu sein heißt daher, den Anspruch auf Beherrschung
der malerischen Mittel vor ihrem Eigenleben in den Hintergrund treten zu
lassen und sich so von den Einschränkungen des herkömmlichen
Rangverhältnisses zu befreien. Ein wechselseitiges Zusammenwirken von beiden tritt
an seine Stelle und bestimmt nun die Beschaffenheit des Werks. Im Wort
.Lichtschliff' ist dieses Verhältnis bereits angelegt, ist doch in ihm das Licht
sowohl Subjekt als auch Objekt des Schleifens.

In Rembrandts Bildern zeigt sich der ,Lichtschliff' als geheimnisvolle
Verwandlung von Dunkelheit in Licht. Häufig fehlt seinen Bildern eine

externe Lichtquelle. Der ins Licht gesetzte Teil des Gemäldes übernimmt die

Aufgabe eines internen Lichtspenders. Nicht selten geht das Licht von den

Menschen, in den Portraits jeweils vom Haupt oder von der Stirn aus. Celans

3 Rembrandt verband den pastosen Farbauftrag mit feiner Lasierung. Er modellierte
die Formen, indem er die Farbe fast fingerdick mit dem Palettenmesser auftrug;
erst dann griff er zum Pinsel und strich mit stark verdünnter Farbe immer wieder

leicht über die Oberfläche, bis die Vollkommenheit im Verhältnis von Licht
und Schatten, Glanz und Tiefe erreicht war. Robert Wallace. Rembrandt und seine

Zeit. 1606-1669. (Nederland) B. V.: Timel-Life International, 1979. S. 130.



Im Geheimnis der Begegnung 211

Rückgriff auf die etymologische Verwandtschaft zwischen den Wörtern
,Stirn' und ,Stern'4 verbindet die Stirn als Lichtquelle mit der spezifischen

Lichtwirkung der Gemälde, für die der Stern steht. So wie das nächtliche
Dunkel des Himmels die Sterne zum Leuchten bringt, so tragen die dunklen
Flächen von Rembrandts Bildern zum Schimmern ihrer Lichtpartien bei.

Der Vers „dem Stern abgesonnen" führt diese Eigenschaft des Werks auf die
Besonnenheit des Malers zurück.

Er spielt aber auch auf die religiöse Dimension von Rembrandts Schaffen

an, die in seinen Gemälden durch biblische, insbesondere alttestamentarische

Motive zum Ausdruck kommt. Ausdrücklich bringt der sechzehnte
Psalm' den religiösen Gehalt seiner Bilder zur Sprache. Der Psalm schimmert
Rembrandt um ,den rechten Mundwinkel'. An diesem Ort und als Schlussvers

des Gedichts steht er auch für die Quintessenz dieses Werks: Es gleicht
einem lichtvoll gesegneten Wort, das in seiner Würde und Kraft dem des

Alten Testaments in nichts nachsteht.

Nach den ersten Beobachtungen zu schließen, steht Celans Gedicht über
Rembrandt in der Tradition der Ekphrasis. Die einzelnen Sinnfragmente
sind Elemente einer Bildbeschreibung und thematisieren die hervorstechendsten

Eigenschaften von Rembrandts Werk. Im Unterschied zur
klassischen Ekphrasis stellt aber Einkanter die Qualitäten von Rembrandts
Bildern gleichzeitig als Eigenschaften seiner Malerpersönlichkeit dar. Die
Handschrift seiner Gemälde, der lichtvolle Glanz vor mannigfachen
Abstufungen des Dunkels erstrahlend und ihr menschlich Berührendes sind
Emanationen seiner Besonnenheit und kulminieren im Schimmern von Rembrandts

,rechtem Mundwinkel'. Der biblische Kontext des Psalms erlaubt es,

das Wort ,recht' auch ethisch auszulegen: ffecfeschaffenheit im vornehmsten

Sinn spricht aus dem Schimmern des Psalms. Sie ist das Ergebnis einer

lebenslänglich praktizierten künstlerischen Haltung. Rembrandts Malweise,
die von Celan als Begegnung mit Farbe und Pinsel dargestellt wird, ist damit

gemeint. Zu Recht: Denn wer als Künstler in seinen Werkzeugen ein Du
erblickt, begegnet ihnen nicht als Instrumenten, sondern als Geschöpfen
und lässt sie an der Entstehung des Bildes mitwirken. In diesem Dialog
erfährt der Maler auch sich selber als Geschöpf. Mehr noch, er wird durch
ihn wie in der intimen Beziehung mit einem Menschen auf geheimnisvolle
Weise verwandelt. Kein Wunder, ist das Motiv der Begegnung - mit sich

selbst, mit dem Du und mit dem Göttlichen - häufig in Rembrandts Schaffen

anzutreffen. Auf eindrückliche Weise führt eines der spätesten Bilder,
Isaac und Rebecca (1666), die enge Verwandtschaft zwischen schöpferischer

4 Roland Reuss. „Rembrandts Celan. Paul Celans Gedicht EINKANTER:
Rembrandt". Im Zeithof. Celan-Provokationen. Frankfurt a.M./Basel: Stroemfeld,
2001. S. 48.



212 Monika Kasper

Tätigkeit und menschlicher Begegnung vor Augen. Das Bild zeigt ein liebendes

Paar. Alle Merkmale von Rembrandts Malerei, die das Gedicht Einkan-
ter zu sehen gibt, sind auf ihm verwirklicht: Der Helldunkel-Kontrast, das

intim Menschliche und der biblische Hintergrund seines Werks. Der „Licht-
schliff" erscheint im glühenden Rot von Rebeccas Gewand und verwandelt
sich in pures Gold, das vom Antlitz der beiden Personen, insbesondere von
der Stirn der weiblichen Gestalt, über den Ärmel des Bräutigams zur Brust
seiner Braut fließt, die dieser zart mit seiner Hand berührt, wodurch der

geheimnisvolle Augenblick der Begegnung in seiner ganzen Innigkeit und
Kostbarkeit spürbar wird.

II

Nun gibt es aber im Gedicht Wörter, die weder sogleich mit Rembrandt
noch mit der Kunst in Verbindung zu bringen sind: ,Einkanter', Wüstengeschiebe'

und,Tischfelsen'. Diese Substantive gehören in das Gebiet der
Geologie: Der ,Einkanter' ist ein Einzelstein, dessen Form und Oberfläche durch
Korrosion und Stürme, die Sand- und Staubpartikel an ihm vorbeiführen,
keilförmig zugeschliffen wird. Im Idealfall weist er zwei Schliffflächen auf,

die in einer Kante aufeinander stoßen. Durch ihren gefirnissten Charakter
reflektieren Einkanter das Sonnenlicht und lösen Farbeffekte aus. Das

Wüstengeschiebe' ist zwar eine Neuschöpfung Celans; mit Geschiebe bezeichnet

jedoch die Geologie vom Gletschereis vor sich hingeschobene und in
End- oder Seitenmoränen abgelagerte Gesteinsbrocken. Tischfelsen entstehen

aus unterschiedlich harten Schichtgesteinen, die übrigens wie Einkanter
für Artefakte gehalten werden können. Es sind Einzelfelsen, die aus einem
Sockel und einer darauflagernden Tischplatte bestehen, wobei die weichere
Gesteinsschicht des Sockels durch Erosion geformt wird.5

Was hat dieses geologische Material mit Rembrandt und seiner Kunst zu
schaffen? Gibt es dazu Anhaltspunkte? Vielleicht das Wort .Lichtschliff'?
Immerhin lässt sich der .Lichtschliff' gleichermaßen auf die erodierende

Tätigkeit des Windes und des Gletschereises wie auf Rembrandts Tätigkeit
beziehen: So wie die Erosion das Gestein abschleift und ihm eine Form gibt,
die von Menschen geschaffen zu sein scheint, so entlockt Rembrandts
unermüdliche Arbeit als Maler der Farbe ihr leuchtendes Schimmern.

Die Abnutzung bringt auch die Materialität des Gesteins und ihre
Prozesse zum Vorschein. .Einkanter', Wüstengeschiebe', .Tischfelsen' sind
sowohl Produkte als auch Zeugen der Abnutzung und lassen sich so für eine

weitere Charakteristik von Rembrandts Malerei fruchtbar machen: Dieser

verbirgt nämlich anders als viele seiner zeitgenössischen Berufskollegen den

5 Vgl. Reuss. Celans Rembrandt (wie Anm. 4). S. 28f.



Im Geheimnis der Begegnung 213

Vorgang des Malens nicht, um die Illusion einer möglichst unmittelbaren
Anwesenheit des Dargestellten zu ermöglichen, sondern verweist ostentativ
aufden Arbeitsprozess, aufdie Materialität der Farbe und die Beschaffenheit
der verwendeten Malwerkzeuge.6 Die geologische Wortschicht von Einkan-
ter ist damit als zusätzlicher Beitrag zur Ekphrasis zu werten. Sie bringt das

Greifbare und zugleich Widerständige von Rembrandts Gemälden sowie
ihre Hervorhebung des Farbmaterials zur Sprache.

Rembrandts materialafhne Arbeitsweise schlägt sich auch in der Syntax
von Einkanter nieder. Diese ist insbesondere an seiner Pinselführung
orientiert, die als „gezielt uneinheitlich"7 gilt. Nach dem Titelwort folgt auf
einen Doppelpunkt ein einziger Satz, der sich aus einer Reihe von Satztrümmern

zusammensetzt. Keine nachvollziehbare Mitteilung wird geboten,
sondern ein Steinbruch, in dem die Wörter wie Geröll in alle Richtungen ragen.
Dadurch wird der lineare Fluss der Rede durchbrochen: Beispielsweise kann

man nicht entscheiden, ob der ,Lichtschliff' oder ob,Rembrandt' ,dem Stern

abgesonnen' ist. Durch die Offenheit der Satzstruktur ist der Leser gezwungen,

wieder an den Anfang des Gedichts zurückzukehren. Auch die beiden

Appositionen ,als Bartlocke' und ,schläfig', sind in der Schwebe gehalten.
Grammatikalisch stellen sie eine Präzisierung sowohl von ,Rembrandt' als

auch von .Lichtschliff' dar. Diesem Muster einer Vor- und Rückwärtsbewegung

bleiben die Leser das ganze Gedicht hindurch ausgesetzt: Fast jeder
Vers, fast jedes Wort kann auf vorhergehende oder auf nachfolgende Verse

oder Wörter bezogen werden. Damit stellt sich das Gedicht zu einer eindeutigen

Zielsetzung der Rede quer und bewirkt, dass semantische Bezüge in alle

Richtungen entstehen. Die beiden einzigen Verben im Gedicht unterstreichen

diese Deutung. Dem Verb als Wortart liegt die Tätigkeit, die Bewegung
oder ein Zustand zugrunde. Von einer Tätigkeit, die sich dem Einsinnigen
querstellt, spricht die zweite Strophe: .Handlinien queren die Stirn'. Handlinien

befinden sich normalerweise nicht aufder Stirn, sondern aufder Hand.
Auch dem Schimmern des Psalms liegt eine subtile Bewegung zugrunde, die

in alle Richtungen gleichzeitig verläuft. Dieses Bewegungsmuster erzeugt
eine simultane Erfahrung der sprachlichen Zeichen und hebt die Zeit auf. Es

ist, als ob Einkanter sich einem räumlichen Gebilde, einem Gemälde,
anverwandeln und damit in die Galerie von Rembrandts Werk stellen möchte.

Tatsächlich ist auch Einkanter vom geheimnisvollen Hell-Dunkel-Kontrast

geprägt, der Rembrandts Malerei auszeichnet. Die vereinzelt aufflackernden

Bedeutungslichter wachsen, den malerischen Gegenständen auf seinen
Bildern vergleichbar, aus dem Dunkel in die Sichtbarkeit. Das Gedicht erzielt
diese Wirkung mit seiner Lautstruktur. Die Vokale ,a' und ,o', die in der ersten

Strophe vorherrschen, schaffen eine Atmosphäre der Dunkelheit, aus der

6 Vgl. Reuss. Celans Rembrandt (wie Anm. 4). S. 19f.

7 Vgl. Reuss. Celans Rembrandt (wie Anm. 4). S. 20.



214 Monika Kasper

jäh der helle Klang von ,Lichtschliff ' hervortönt. In der zweiten Strophe treten

die dunklen Vokale in den Hintergrund, und der Lichtlaut ,i' dominiert.

III

Einkanter würdigt jedoch nicht nur Rembrandts Persönlichkeit und sein

außergewöhnliches Werk. Mit den gleichen Verfahrensweisen und Worten
verwirklicht das Gedicht auch die poetologischen Anliegen Celans. Aus
dieser Sicht hat die beharrliche Störung einer linearen Abfolge der Wörter

ihre Ursache in einer tiefen Sprachskepsis des Autors, vor allem was
ihre Fähigkeit betrifft, Antworten auf Sinnfragen zu finden und
zwischenmenschliches Verstehen zu ermöglichen. Hinter dieser Sprachskepsis
stehen vor allem die katastrophalen Ereignisse der Shoa und Hiroshimas, die

eine Zerstörung der abendländischen Welt- und Werteordnung und der auf
ihnen beruhenden Sprachen, insbesondere der deutschen, nach sich zogen.
Doch das ist für Celan kein Grund zu resignieren. Auch wenn die Sprache

genötigt ist, „durch ihre eigenen Antwortlosigkeiten", durch „furchtbares
Verstummen", durch die „Finsternisse todbringender Rede" hindurchzugehen,

bleibt sie für ihn „erreichbar, nah und unverloren", wird sie doch

„.angereichert' von all dem."8 Die spärlich vorhandenen Verben von
Einkanter sowie die retardierende und in alle Richtungen ausgreifende Rede

zeugen von der Orientierungslosigkeit der Sprache und von einer Bemühung,

den obsolet gewordenen Sinnangeboten, die ihr anhaften, möglichst
zu widerstehen. AufSchritt und Tritt wird spürbar, wie behutsam sich
Einkanter von Wort zu Wort vorantastet, wie das Gedicht immer wieder stehen

bleibt, Atem holt, wie es vorausgreift: und wieder zurückgeht. Seine Rede

zerbröckelt zu stumm gewordenem Wortmaterial, zu ,Wüstengeschiebe'.

Eingeschliffene Denkzusammenhänge prallen an dieser Form von Sprache
ab, und voreilige Schlussfolgerungen werden von ihr vereitelt. Der Vers

„Handlinien queren die Stirn" gibt die Stossrichtung dieser Sprachzersetzung

bekannt. Handlinien sind Schicksalslinien. Sie stehen für Kräfte, die
der Mensch nicht beherrscht, sondern denen er ausgeliefert ist. Wenn diese

Linien auf die Stirn übergreifen, ziehen sie das Denken in Mitleidenschaft
und entziehen ihm die Möglichkeit eines uneingeschränkten Zugriffs auf
die Dinge, die Welt, aber auch auf den Menschen selbst.

Das Gedicht endet jedoch nicht in der absoluten Sinnlosigkeit. Andere
als logisch syntaktische Beziehungen entstehen zwischen den entbundenen

Wörtern. Sie treten in Resonanz und beginnen miteinander zu
sprechen: etwa in der Wortkonstellation ,Stirn-abgesonnen-Stern'. Obschon im
Wort .abgesonnen' das Tagesgestirn der Sonne anklingt, ist hier der Stern

8 Paul Celan. Gesammelte Werke. Bd. III. Frankfurt a.M: Suhrkamp, 1983. S. 186.



Im Geheimnis der Begegnung 215

am nächtlichen Himmel gemeint. Insbesondere Fixsterne werden Sonnen

genannt, da sie aus sich selber leuchten. Anders als das Tagesgestirn erhellt
der Stern die Welt nur spärlich. Er lässt die Dinge nicht in isolierte Gegenstände

auseinandertreten, sondern hält sie im Dunkel ihrer unvordenklichen
Zusammengehörigkeit verweilen. Weil er kein blendendes Licht verströmt,
bleibt der Stern als Lichtquelle wahrnehmbar. Sterne erscheinen entweder
als einzelne Lichtpunkte am Himmel oder konstellieren sich zu Sternbildern.

Eine Lektüre des Gedichts, die sich an diesen Gegebenheiten orientiert,

wird jedes Wort als singuläre Lichtquelle würdigen und es zugleich auf
seine Möglichkeiten hin abtasten, mit den anderen Wörtern des Gedichts
in fruchtbare Konstellationen zu treten. Auf diese Weise umgeht Celan die
Gefahr, dass die schillernde Mehrdeutigkeit der Sprache einem Sinnziel

geopfert und dadurch ihre Aussagekraft geschmälert wird.

IV

Bevor man sich daran gewöhnt hatte, dass Gedichte das tradierte Versmaß

missachten, die syntaktischen Zusammenhänge aufbrechen und die

vertraute lyrische Stimmung mit ,unpoetischen' Wörtern vertreiben, waren
viele Leser empört über das Zerstörerische, das in der Dichtung vor sich geht.
Ein Wortsteinbruch wie Celans Einkanter hätte noch vor gar nicht allzu langer

Zeit höchstens als Rohfassung eines Gedichts gegolten. Celan macht mit
dem geologischen Vokabular in Einkanter die zerrüttenden Tendenzen

seiner Dichtung explizit und tritt so in ein Gespräch mit den Vorbehalten der
Leserschaft, aber auch mit der Vergangenheit der abendländischen Dichtkunst.

Goethe zum Beispiel bedient sich in seinem Roman Wilhelm Meister
ebenfalls der Metapher des Steinbruchs, um sein Verständnis von Natur zu
formulieren. Kunst entsteht daraus nur, wenn ein genialer Baumeister
auftritt, der aus dem Rohmaterial das kunstvolle Gefüge eines dichterischen
Werks macht. Auch für den Lyriker Charles Baudelaire stellt sich die Natur
bruchstückhaft dar, als Wörterbuch, dem das geistlose Anordnungsprinzip
des Alphabets zugrunde liegt. Eine kluge Auswahl durch die schöpferische

Einbildungskraft kann aber aus den Elementen des Wörterbuchs ein Kunstwerk

machen. Beiden Auffassungen von Dichtkunst liegt das Konzept eines

genialen Autors zugrunde, das im Lesepublikum bis weit über die Mitte des

20. Jahrhunderts verbreitet war. Celans Dichtung wirkt diesem Konzept mit
seiner zögerlich tastenden Sprache entgegen. Für ihn hat sich jeder Weg im
Rahmen der Genieästhetik verschlossen. So sehr er darauf Wert legt, das

Gedicht als gemachtes auszuweisen, so wenig geht es ihm darum, einen
souveränen Baumeister oder genialen Schöpfer zu verkörpern. Jede herrschaftliche

Geste ist ihm suspekt, auch die gegenüber der Natur. Stattdessen legt er
den Akzent aufdas Bewusstsein der Sterblichkeit, was zu einer Betonung der



216 Monika Kasper

anorganischen Seite der Natur und zu einer Neubestimmung der Dichtung
führt.

V

Dass Celan die tote Seite der Natur ins Zentrum seines Nachdenkens stellt
hat biographische Gründe, die zugleich von poetologischer Relevanz sind.

Seine Familie gehörte zu den Opfern des Nationalsozialismus. Celan hat
sich als Einziger vor den Verfolgungen des deutschen Regimes gerettet, blieb
aber von diesen verhängnisvollen Ereignissen nicht nur zeitlebens verstört,
sondern als Dichter auch maßgeblich von ihnen bestimmt. Ein geschärfter
Blick für das Bedenkliche der Kunst, das er mit Blick auf Georg Büchners

Lenz artikuliert, ist eine Folge davon. Lenz möchte über die versteinernde
Macht des Medusenhaupts verfügen, um mit der Kunst „das Natürliche als

das Natürliche" (M/5) einzufangen. Dieses Ansinnen hat eine lange Tradition.

Zu Ende gedacht korrespondiert es für Celan auf unheimliche Weise

mit den tödlichen Machenschaften der Nationalsozialisten. Das geologische
Vokabular in Einkanter ist in diesen Zusammenhang einzuordnen und als

,Medusenhaupt' des Gedichts zu lesen.

Doch dabei bleibt es nicht. In jedem Gedicht schlummert die Hoffnung,
sich vom tödlichen Einfluss der Kunst freizusetzen. Diesen Akt der Freisetzung

belegt Celan mit dem Wort Dichtung. Erstaunlicherweise führt der

Weg zur Dichtung ebenfalls „zu Medusenhaupt und Automat" (M/6).
Ausgerechnet von der Begegnung mit dem Tod verspricht sich Celan die
entscheidende Wende: „[...] geh in deine allereigenste Enge. Und setze dich
frei" (M/11), verlangt er von seinen Lesern. Unter dem Tod ist bei Celan
nicht nur das Ende des physischen Daseins zu verstehen, sondern auch die
tiefste Not eines jeden Einzelnen. Dem Tod verwandt ist zudem die Kunst:
Allem voran ihr Anspruch auf Dauer, der im Widerspruch zur Wandelbarkeit

des Lebens steht. Die handwerklich technischen Seiten der Kunst, in
denen Celan die Gefahr einer stereotypen Wiederholung ästhetischer Schemata

wittert, sind dem Leben ebenfalls feind. In die Nähe des Todes, in
die Selbstvergessenheit, führt aber auch eine ebenso ekstatische wie blinde
Verfallenheit an die sinnlichen Reize der Kunst (M/4-6). Dem Tod anheimgefallen

ist schließlich die Sprache als Repertoire verfügbarer Wörter, als

„Sprichwort, Wendung, Klischee".9

Diese Eigenschaften der Kunst begünstigen menschliche Verhaltensweisen,

die einmal verfestigt, das Gedicht in seiner Entstehung beeinträchtigen,
wenn nicht gar verhindern. So bedient die Wiederholbarkeit ästhetischer

Formen den Hang zur Herrschaft; Ekstase und Kunstgenuss ziehen die

9 Briefe an Hans Bender. Hg. Volker Neuhaus. München: Hanser, 1984. S. 35.



Im Geheimnis der Begegnung 217

Gefahr der Selbstvergessenheit nach sich; und wer die Sprache als Klischee
missbraucht, verfällt der Trägheit. Herrschaft, Selbstvergessenheit und Trägheit

entfremden den Menschen sich selbst, weil sie eine wesentliche Seite
des Daseins ausblenden; seine Sterblichkeit. In seiner Tendenz zu verstummen,

setzt sich das Gedicht dem verdrängten Tod aus, in der Hoffnung, sich

gerade dadurch freizusetzen: „Und es gibt vielleicht, und in einer und
derselben Richtung, zweierlei Fremde - dicht beieinander" (M/7), begründet
Celan diesen Schritt. Die Begegnung mit dem Tod eröffnet die Möglichkeit,
ein anderes Fremdes anzutreffen: die Tatsache der Sterblichkeit. Es ist
naheliegend, dass Tod und Sterblichkeit .dicht beieinander' liegen und nur .viel¬

leicht' .zweierlei' sind, weshalb der Gang zu Medusenhaupt und Automat
kein Garant für eine gewandelte Haltung ist. Zwar kann das Bewusstwer-
den der Sterblichkeit Herrschaftsansprüche der Fragwürdigkeit aussetzen,
ebenso gut ist es jedoch möglich, dass sie dadurch erst recht in Gang kommen,

um die Konfrontation mit dem Bedrohlichen abzuwehren. Dasselbe

gilt für Selbstvergessenheit und Trägheit, die vielleicht angesichts des Todes

überwunden oder als Methoden der Flucht und Betäubung noch stärker
werden.

VI

Die Freisetzung des Gedichts untersteht nicht der menschlichen Willkür.
Dichtung ist ein Geheimnis. Das sprachliche Gebilde des Gedichts kann
deshalb nur eine vorbereitende Einstimmung auf das Wunder seines Gelingens

sein. In Einkanter ist es die erodierende Rede, der diese Aufgabe zufällt.
Sie entzieht den sinnsuchenden Lesern alle Anhaltspunkte und stellt sie vor
das Nichts. Die Begegnung mit dem Nichts ist eine Erfahrung von
Sterblichkeit. Hält ihr der Mensch stand, setzt sich vielleicht etwas frei: „die

Vergegenwärtigung einer Person als Sprache" oder „die Vergegenwärtigung der

Sprache als Person" (M/114).
Was heißt das? Der Begriff .Person' stammt aus der Antike. Einige

Stationen der Begriffsgeschichte speisen sich aus der zwar umstrittenen, aber

wirkungsmächtigen Etymologie des Begriffs Person, der seine Herkunft
im antiken Theater hat: „Die Person ist die Stimme, die durch die Maske
des Schauspielers hindurch tönt."10 Aus dieser Bestimmung entwickeln sich

im Lauf der Zeit zwei gegensätzliche Bedeutungen. So steht in der Antike
die Maske als Rolle, Verkleidung und Schein im Vordergrund. Zu späteren
Zeiten, insbesondere im juristischen Kontext, kommt es bei der Maske auf
ihre Rechte und Pflichten an. Person bezieht sich in beiden Fällen auf das

10 Historisches Wörterbuch der Philosophie. Bd. 7. Hg. Joachim Ritter und Karlfried
Gründer. Basel: Schwabe und Co. AG, 1989. S. 269.



218 Monika Kasper

Verhalten und die Aufgaben des Menschen in der Gesellschaft. Das

Christentum dagegen legt das Augenmerk auf das Hindurchtönen durch die
Maske. Damit verschiebt sich die Bedeutung von Person als Rolle zum Inbegriff

des einmaligen, unverwechselbaren Individuums: „Person heißt so, weil
sie durch sich selbst tönt [„personadicitureo quod perse sonat"]. Person

ist durch sich selbst eins."11

Celan geht es ebenfalls um die Einmaligkeit des Individuums. Anders als

in etlichen Phasen der Begriffsgeschichte ist aber für ihn die Person keine

zugrunde liegende Substanz, sie ist kein Bestand. Sie muss im Gegenteil
immer wieder neu gesucht werden. Für Celan ist die Person eine .Vergegen¬

wärtigung der Sprache', ein Ereignis, mit dem die Sprache erst im emphatischen

Sinn des Wortes zu Sprache wird, nämlich zur unvertretbaren Äußerung

eines Individuums, zur ,Vergegenwärtigung einer Person als Sprache'.
Dieses Ereignis ist das Gedicht. In ihm sind Maske und Schauspieler, Rolle
und Person nicht mehr getrennt. Vielmehr treffen die beiden Richtungen,
die der Personenbegriff in der abendländischen Tradition eingeschlagen
hat, wieder zusammen. Die Beziehung von Maske und Schauspieler muss
bei Celan unter dem Aspekt der Vergegenwärtigung beleuchtet werden, das

heißt, wie sie sich während des Schauspiels darstellt. Während der

Theateraufführung bilden Schauspieler und Maske eine Einheit. Das Schauspiel
belebt die Maske und verleiht ihr die bewegliche Mimik eines Charakters. In
ihr verkörpert sich die Stimme des Darstellers und wird sichtbar. Dasselbe

gilt für das Gedicht. Seine bröckelnde Sprache sowie die Sinnlücken machen

es überaus wandelbar und durchlässig für das Hindurchtönen der Person.

Das hat zur Folge, dass der mündliche Vortrag des Gedichts bei Celan von
eminenter Bedeutung ist. Nur von ihm gilt, dass er die ,Vergegenwärtigung
einer Sprache als Person' (M/114) ist.

VII

Als bröckelnde Maske ist das Gedicht ein Grenzphänomen: „[...] das

Gedicht behauptet sich am Rande seiner selbst; es ruft und holt sich um
bestehen zu können, unausgesetzt aus seinem Schon-nicht-mehr in sein

Immer-nochzurück" (M/8). Auf dem Rand insistiert auch Einkanter mit
dem verwandten Wort der Kante, das mehrfach vorkommt: als .Einkanter',
.Schläfe' und .Mundwinkel'. Das Bild der Kante umfasst alle poetologi-
schen Aspekte dieses Gedichts. Der Begriff „Einkanter" beschreibt Celans

sprachliche Gratwanderung, bei der die anorganischen und menschlichen
Seiten des Gedichts im gemeinsamen Moment der Abnutzung wie auf einer
Kante zusammentreffen. Diese Gratwanderung bringt anstelle der mehr

11 Vgl. Historisches Wörterbuch (wie Anm. 10). S. 283.



Im Geheimnis der Begegnung 219

festlegenden Syntax das destabilisierende Geschehen der Abnutzung ins

Spiel, das sowohl die Vielstelligkeit des Ausdrucks garantiert, als auch die
Sterblichkeit alles Bestehenden vor Augen führt.

Der Vers „als Bartlocke, schläfig" bezieht sich auf eine Vorschrift für die

jüdische Lebenspraxis. Der Levitikus (19,27) verbietet den Juden das

kreisförmige Scheren des Gesichtsrandes. Die bärtige Umrandung verleiht dem
Antlitz als Sitz der Person eine prägnante Kontur und hebt ihre Bedeutung
hervor. Das jüdische Wort für Gesichtsrand heisst „pea". Der Plural ist

„peot", die ursprüngliche Bedeutung von „peot" ist Ecken.12 „Peot" kann
auch als Anagramm von Poet gelesen werden.

Der „hinnàwinkel", der eine auf den Punkt reduzierte Kante ist und in
dem Reden und Schweigen beschlossen sind, deutet schließlich auf den

Zusammenhang zwischen Person und dichterischer Sprache, zählt doch der
16. Psalm zu den lyrischen Partien des Alten Testaments.

Die Kante versteckt sich zuletzt sogar in einem Detail des Gedichts. In der

Mitte von „EINKANTER" und „Psalm" steht jedes Mal der Buchstabe „A".
Das „A" hat die Form eines Einkanters. Durch seine Mittelstellung im ersten
und letzten Wort des Gedichts kommt ihm eine zentrale Bedeutung zu. Als
kleinstes Element der Sprache ist das „A" ein Emblem für das Gedicht in
seinem einsamen, punktuellen Dasein. Zugleich schließen sich damit Anfang
und Ende von Einkanter zu einem Kreis, zu jenem „Meridian", welcher der

Büchnerpreisrede Celans den Namen gegeben hat.

Rand und Kante sind in Celans Dichtung Bilder für ein Geschehen.
Sie suggerieren, dass das Gedicht eine Form von Erfahrung darstellt, eine

Spracherfahrung, die aber kein L'art pour l'art, sondern zutiefst mit der
menschlichen Existenz verbunden ist. Unterwegs führt das Gedicht den

Sprechenden zu sich selbst als Person, aber zu einem Selbst, das im Sprechen

zu einem anderen wird, zu jenem anderen, als den es sich im Gedicht
tastend entwirft und als den es sich selbst vorausschickt. (M/11 Der Mensch,
wie ihn Celans Gedicht voraussetzt, zeichnet sich durch seine Bereitschaft

zur Veränderung aus. Das Gedicht appelliert an diese Bereitschaft. Wer sich

durch das Gedicht auf den Weg begibt und verwandeln lässt, wer sich als

jemand in Betracht zu ziehen vermag, der auch ganz anders oder sogar
niemand sein kann, liefert sich einem Prozess des Sterbens aus. Diesen
durchstehend darf er aber auf Erneuerung hoffen. Erneuerung ist zunächst

Selbstbegegnung, aber mit ihr entsteht zugleich die Möglichkeit, einem anderen

Menschen, einem wahrnehmenden Du, oder gar, wie Celan an einer einzigen

Stelle im Meridian sagt, einem „ganz Anderen" (M/11) zu begegnen. In
der Begegnung finden das sprechende Ich und das Du zueinander, weil alles,

was zwischen ihnen stehen könnte, außer Kraft getreten ist, ganz wie es der

12 Vgl. Reuss. Celans Rembrandt (wie Anm. 4). S. 44f.



220 Monika Kasper

folgende Vers aus einem anderen Gedicht Celans ausspricht: „und zuweilen,

wenn / nur das Nichts zwischen uns stand, fanden / wir ganz zueinander."13

VIII

Einkanter endet mit dem 16. Psalm, der um Rembrandts Mundwinkel
schimmert. Der 16. Psalm ist mit „Hoffnung des Dulders" überschrieben.

David wendet sich mit dem Versprechen an den Herrn, keine anderen Götter

neben ihm zu dulden, da er sich von Gott wohl beraten sieht. Sein Gebet
endet mit den Worten:

Darum freut sich mein Herz
und frohlockt meine Seele,

auch mein Leib wird sicher wohnen.
Denn du gibst mein Leben

nicht dem Tode preis
und lassest deinen Frommen
nicht die Grube schauen,

Du weisest mir den Pfad des Lebens:

Fülle der Freuden

vor deinem Angesicht
und Wonnen in deiner Rechten

ewiglich.14

Mit der Nennung des Psalms schließt sich Celans Gedicht der Hoffnung
Davids an. Wie David baut es aufein ewiges Leben in Freuden und Wonnen,
das den Tod im engsten und weitesten Sinn immer wieder zu überwinden
verspricht. „Denn Du gibst mein Leben nicht dem Tode preis" formuliert
neben der Zuversicht Davids auch die Sehnsucht des modernen Gedichts
nach Erlösung. Tod und Überwindung des Todes geschehen an diesem Ort
des Gedichts im buchstäblichen Sinn. Der Psalm markiert zwar sein Ende,
das aber auf diese Weise gerade kein Ende ist. Das Sprechen geht weiter,
indem das Gedicht sich aufeinen anderen Text hin öffnet: aufdie Bibel. Von
dieser Schrift geht ein Großteil der abendländischen Literatur aus, womit
Einkanter potentiell auch mit ihr ins Gespräch tritt. Freuden und Wonnen
gehen aus einem so reichen Gespräch in Hülle und Fülle hervor.

Die Vielschichtigkeit, die durch die erodierende Sprache des Gedichts
entsteht, gewinnt in diesem Zusammenhang noch einmal an Bedeutung.
Durch sie bleibt das Gedicht in höchstem Maß beweglich und empfänglich

13 Vgl. Celan. Gedichte. Bd. I (wie Anm. 1). S. 217.
14 „Die heilige Schrift. Altes Testament. Die Psalmen!1 Zürcher Bibel. Hg. Kirchen¬

rat des Kantons Zürich. Zürich: Zwingli Bibel, 1955. S. 566.



Im Geheimnis derBegegnung 221

für das Gespräch mit vergangenen und künftigen Texten. Nicht umsonst
schimmert der Psalm an jenem Ort, an dem die menschliche Rede ihren Sitz
hat: um den Mundwinkel. Dass es Rembrandts Mundwinkel ist, heißt, dass

er in diesem Gespräch immer schon mitgesprochen hat.




	Im Geheimnis der Begegnung : poetologische Konstellationen in Celans EINKANTER

