
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2017)

Heft: 46: Produktive Fehler, konstruktive Missverständnisse = Erreurs
productives, malentendus constructifs

Artikel: Individuelle Grenzerfahrung : zum Spannungsfeld zwischen Eigenem
und Fremdem aus der Perspektive der Interkulturellen
Literaturwissenschaft

Autor: Hantzsche, Valerie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006242

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006242
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Valerie Hantzsche

Individuelle Grenzerfahrung

Zum Spannungsfeld zwischen Eigenem und Fremdem
aus der Perspektive der Interkulturellen Literaturwissenschaft

Through the influence ofpostcolonial studies one tried to cross borders by alleviating
all kind ofdifferences such as the experience ofstrangeness. However, these differences

still exist as we can come to know in everyday life. Andrea Leskovec insists on this
experience of strangeness as basis for her „Alternativer hermeneutischer Ansatz für eine

interkulturell ausgerichtete Literaturwissenschaft" (2009, 2011) based on the ideas

of Bernhard Waldenfels. This approach combined with Lösch' and Breinig' theory
of transdifference permits a well-founded literary analysis in consideration of current
experiences. The exemplary analysis of „Nur Gute kommt ins Himmel" by D. Rajcic
provides a first insight into the range of this approach. This includes the terminology
for describing phenomena of strangeness in literary textes such as the appropriateness
of this approach considering the plurality and diversity of (literary) reality.

Was sich zwischen uns abspielt, gehört weder jedem einzelnen noch allen

insgesamt. Es bildet in diesem Sinne ein Niemandsland, eine Grenzlandschaft,
die zugleich verbindet und trennt. Was einzig in der Weise da ist, daß es sich
dem eigenen Zugriff entzieht, bezeichnen wir als fremd. Interkulturalität, die
ihren Namen verdient, gibt es nur, wenn wir von einer Scheidung in Eigen-
und Fremdkultur ausgehen [...]. Eine solche Scheidung schließt nicht aus, daß

es zu Prozessen der Pluralisierung, der Universalisierung oder der Globalisierung

kommt, doch diese Prozesse setzen eine Fremderfahrung voraus, die sie

niemals einholen.1

In Teilen der Literatur- bzw. Kulturwissenschaften zeichnet sich jüngst durch
eine Rückbesinnung auf Grenzziehungen eine Kehrtwende ab. Damit trägt
man der Einsicht Rechnung, dass auf einer grundsätzlichen Ablehnung von
Grenzen und damit auch von Differenzen basierende Theorien nur scheitern
können; u. a. da sie keinen angemessenen Umgang mit dem Untersuchungsgegenstand,

dem literarischen Text, ermöglichen. Der folgende Aufsatz widmet

sich demnach zunächst der Darstellung der Schwächen im Umgang mit
Grenzen im Kontext etablierter Theoreme, um auf dieser Grundlage dann
den Ansatz der Interkulturellen Literaturwissenschaft (IKL) als Alternative
in den Blick zu nehmen.2 Einen Eindruck davon, wie ein solches Vorgehen

1 Bernhard Waldenfels. Grundmotive einer Phänomenologie des Fremden. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp, 2006. S. 1 lOf.
2 Im Wesentlichen wird die IKL dabei verstanden wie bei Andrea Leskovec. Fremdheit

und Literatur. Alternativer hermeneutischer Ansatzfier eine interkulturell aus-



172 Valerie Hantzsche

in der Praxis der Textarbeit aussehen kann, vermittelt die im letzten Teil

vorgenommene Beispielanalyse. Sie wird ferner zeigen, dass ein solcher Ansatz
keiner (Re-)Etablierung von Grenzen gleichkommt, sondern lediglich deren

Konstatierung meint, zugleich ihre Transformation resp. -lokation ausdrücklich

bejaht. Grenzen sind damit auch stets im Zusammenhang mit der Existenz

von Differenzen zu sehen.

Die postcolonial studies waren für die deutschsprachigen Kultur- und
Literaturwissenschaften wichtige Wegbereiter für die Diskussion derartiger
Aspekte. Allerdings schlössen sich die daraus i. w. S. entstandenen Theorien
der Differenz meist nicht Waldenfels' einleitender Bejahung von Grenzen

an. Die Rezeption wesentlicher Kerngedanken postkolonialer sowie post-
strukturalistischer Forschungen hat dazu geführt, dass man sich trotz
terminologischer Unterschiede und im Detail durchaus stark divergierender
Herangehensweisen an Phänomene der kulturellen Differenz, hinsichtlich
des Kulturbegriffs geeint sah: Dieser wird nunmehr in einem dynamischen
Sinne verstanden und stellt damit einen Gegenentwurf zum statischen
Kulturverständnis der Vergangenheit dar.3 Begriffe wie Hybridität, Interkultu-
ralität, Transkulturalität usw. sind Schlagworte aus diesem Kontext, deren

grundsätzliche Gemeinsamkeit eine ablehnende Haltung gegenüber Grenzen

als (gestrige) Formation zumeist westlicher, kapitalistischer oder
neokolonialer Diskurse ist.4 Das Novum der IKL in ihrer spezifischen Hinwendung
zu Grenzerfahrungen zeichnet sich ab.

Ais wesentlicher Rezeptionsrahmen für postkoloniale Gedanken ist im
deutschsprachigen Raum seit den 1980er-Jahren u. a. die interkulturelle
Germanistik (Alois Wierlacher, Norbert Mecklenburg, Dietrich Krusche u.a.)
anzusehen.5 Deren Vertreter eint, dass sie sich als eine kritische Reaktion
auf Gadamers Hermeneutik, insbesondere auf seinen auf einem eurozent-
ristisch-klassizistischen Kontext basierenden Verstehensbegriff begreifen.6

gerichtete Literaturwissenschaft. Berlin: LIT, 2009. (Kommunikation und Kulturen

Bd. 8) Ergänzungen werden an entsprechender Stelle erläutert.

3 Vgl. bspw. Wolfgang Welsch. Was ist eigentlich Transkulturalität? URL: http://
www2.uni-jena.de/welsch/tk-l.pdf (Datum des Zugriffs: 02.02.2013) in Abgrenzung

zu Herders Kugelmodell der Kulturen.
4 Eine solche Position ist im postkolonialen Umfeld weit verbreitet und eindeutig

einem programmatischen Verständnis des Postkolonialismus in Abgrenzung von
einem deskriptiven Verständnis zuzurechnen (zur begrifflichen Unterscheidung
vgl. Paul Michael Lützeler. Postmoderne undpostkoloniale deutschsprachige Literatur.

Diskurs, Analyse, Kritik. Bielefeld: Aisthesis, 2005).
5 Im Einzelnen setzen die Wissenschaftler selbstverständliche individuelle Schwerpunkte

in ihrer Auseinandersetzung mit dem Fremden (vgl. Leskovec. Fremdheit
und Literatur (wie Anm. 2)).

6 Vgl. Michael Hofmann. Interkulturelle Literaturwissenschaft. Eine Einführung.
Paderborn: Wilhelm Fink, 2006.



Individuelle Grenzerfahrung 173

Folglich machen sie explizit die Betrachtung des Fremden zum Gegenstand
ihrer Hermeneutik.

Aus der heutigen Perspektive der IKL bringt Andrea Leskovec mit ihrem
in erster Linie auf Waldenfels basierenden Theorem einiges an Kritik an

jenen Ansätzen hervor, v. a. an deren Umgang und der damit zusammenhängenden

Perspektive auf Fremdheit. Sie zeigt, dass in allen Positionen

- obgleich eines anderen Anspruchs auf theoretischer Ebene - von der
Auflösbarkeit der Fremdheit ausgegangen wird, was u. a. mit deren Reduktion
auf ihre kulturelle Dimension und mit der Nicht-Beachtung der für Leskovec

wesentlichen, radikalen Form zusammenhängt. - Dass die Prämisse einer

generellen Möglichkeit der Auflösung/der Nivellierung von Fremdheit, z. B.

durch reinen Wissenszuwachs, im Kontext pluralistischer gesellschaftlicher
Realitäten keine zeitgemäße Haltung mehr darstellt, ist evident.

Für einzelne der o.g. Vertreter gilt genauso wie für das breit rezipierte
Transkulturalitätskonzept Wolfgang Welschs und überhaupt im hier
präsentierten Diskurskontext sehr häufig, dass zwar auf theoretischer Ebene

durchaus berechtigte Zielsetzungen formuliert werden, die in der konkreten

Anwendung oder auch schon ihrer theoretischen Weiterentwicklung letztlich
scheitern: Aus dem Bedürfnis heraus, einen angesichts der kulturellen Realitäten

adäquaten Begriffzu finden, entwickelt Welsch sein Transkulturalitätskonzept.7

Es ist als „temporäre Diagnose"8 zu verstehen, die davon ausgeht,
dass Einzelkulturen zwar noch bestehen, dies aber zugleich eine Vorstellung
sei, die aufdie Mehrheit der Kulturen wiederum nicht mehr zutreffe, da man
sich schon aufdem Weg zu transkulturellen Formationen befände oder auch

schon dort angelangt sei. Damit reagiert er „auf die externe Vernetzung der

Kulturen, ihren Hybridcharakter und die zunehmende Auflösung der Eigen-
Fremd-Differenzen", genauso wie auf die sog. „transkulturelle Prägung der

Gesellschaftsmitglieder"9. Mittel- bis langfristig sind hierbei also keine Grenzen

mehr vorgesehen.
Aus der Perspektive der IKL ist daran Folgendes zu kritisieren:

Erstens werden nicht in angemessenem Maße (neokoloniale) Macht- und

7 Vgl. Wolfgang Welsch. Transkulturelle Gesellschaften. In: Peter-Ulrich Merz-Benz/
Gerhard Wagner (Hg.): Kultur in Zeiten der Globalisierung. Neue Aspekte einer

soziologischen Kategorie. Frankfurt a.M.: Humanities Online, 2005. S. 39-67.

Mathias Hildebrandt weist daraufhin, dass Welschs Ansatz bereits seit den 1940er

Jahren im spanischen Raum existiere und später auch im Angelsächsischen zu
finden sei. (Vgl. Ders. Von der Transkulturalitätzur Transdifferenz. In: Lars Allolio-
Näcke/Britta Kalscheuer/Arne Manzeschke (Hg.): Differenzen anders denken.

Bausteine zu einer Kulturtheorie der Transdfferenz. Frankfurt a.M., New York:

Campus, 2005. S. 342-352.
8 Welsch. Transkulturelle Gesellschaften (wie Anm. 7). S. 54.

9 Beides: Hildebrandt. Von der Transkulturalität zur Transdifferenz (wie Anm. 7).
S. 349.



174 Valerie Hantzsche

Abhängigkeitsverhältnisse berücksichtigt10, die in der Konstituierung von
Eigenem und Fremdem immer wieder diskutiert werden. Zweitens wird
ausgeblendet, welche Bedeutung eigentlich das Fremde, der Andere für
Vorgänge der Identitätsbildung besitzt. Ferner überzeugt seine ausdrückliche

Betonung des Gegenwartsbezugs wenig, was in absehbarer Zeit eine gänzliche

Überwindung von Grenzen impliziert. Dies ist als Ausdruck eines rein
kulturellen und damit limitierenden Fremdheitsverständnisses zu sehen.

Stattdessen begreift die IKL Fremdheit als eine mehrdimensionale Erfahrung,

was die grundsätzliche Existenz von Fremdheit resp. Grenzen zeigt.
Ein solcher Ansatz bedeutet keineswegs eine Rückkehr zu möglicherweise
hegemonialen, homogenisierenden oder logozentristischen Haltungen.
Ganz im Gegenteil: Zum einen versteht sich der von Feskovec vertretene
Ansatz als Reaktion auf die angerissenen Kritikpunkte an bestehenden

Theoremen, zum anderen stellt er eine angemessene Reaktion auf pluralistische
Gesellschaftsrealitäten dar, in denen aber Grenzen nach wie vor Relevanz

besitzen. Vor allem aber werden die methodischen Konsequenzen für die

literarische Analyse ins Zentrum des Interesses gerückt, was in älteren Theorien

zumeist eine untergeordnete Rolle spielte.
Fremdheit und auch die Grenze aus der IKL-Perspektive ist als Konsequenz

aus der letztlich unüberwindbaren eigenen Standortgebundenheit
als etwas Relationales zu verstehen. Es wäre zu kurz gegriffen, würde man
daraus eine eindeutige (individuelle) Bestimmbarkeit dieser Grenzziehung
ableiten, denn - und dies ist ein wesentliches Element der hier vorgenommenen

Erweiterung des Leskovecschen Theorems durch den Ansatz der
Transdifferenz11 - das Eigene und das Fremde lassen sich nicht trennscharf
voneinander abgrenzen. Vielmehr durchdringen sie sich im Raum der
Transdifferenz, dem Ort des interkulturellen Dialogs, in dessen Rahmen Identitäten

ausgehandelt werden. Dabei werden - entgegen Modellen zur
Identitätsbildung, die diese als individuellen Vorgang sehen - i. S. des Konzepts der

doing identity Fremdzuschreibungen des Anderen sichtbar bei gleichzeitiger
Auseinandersetzung mit diesen. Identitätsbildung besitzt demnach gleichermaßen

ein aktives wie passives Moment. Denn im Raum der Transdifferenz

- die quer durch binäre Differenzen verläuft - existieren Widersprüche,
findet eine dauerhafte Bewegung der Trennung und der Verbindung statt,

10 Vgl. Klaus Lösch (2005): Begriffund Phänomen der Transdifferenz: Zur Infrage¬

stellung binärer Differenzkonstrukte. In: Allolio-Näcke et al. (Hg.): Differenzen
anders denken (wie Anm. 7). S. 26-49.

11 Erstmals bei Helmbrecht Breinig/Klaus Lösch (Hg.). Multiculturalism in con¬

temporary societies. Perspectives on difference and transdifference. Erlangen:
Universitätsbund Erlangen, 2002. (Erlanger Forschungen. Reihe A, Geisteswissenschaften,

Bd. 101). Weiterentwicklungen z. B. im Bereich des Identitätskonzepts
finden sich bei Allolio-Näcke et al. (Hg.). Differenzen anders denken (wie
Anm. 7).



Individuelle Grenzerfahrung 175

weswegen die Transdifferenz als oszillierendes Moment zu begreifen ist.
Waldenfels spricht vom Niemandsland und bringt damit diese Unbestimm-
barkeit zum Ausdruck. Folglich stehen hierbei der Wirklichkeitsbegriff
und in dem Zusammenhang auch das Verstehenskonzept im hohen Maße

in Abhängigkeit von individuellen Perspektiven. Dies hängt auch mit dem

von Waldenfels entlehnten Fremdheitskonzept zusammen, das verschiedene
Grade von Fremdheit berücksichtigt.12 Darunter fallen - aufgelistet nach
zunehmendem Fremdheitsgrad - normale bzw. alltägliche Fremdheit,
strukturelle und radikale Fremdheit. Diese Klassifizierungsformen sind stets ein
individuelles Ergebnis und eben keinesfalls nur auf eine kulturelle Dimension

zu beschränken, was einer logozentristischen Haltung gleichkäme, die
letztlich wieder die eigene (kulturelle) Ordnung als absolut annähme. Diese

Klassifizierung von Fremdheit macht sich Leskovec für ihren hermeneuti-
schen Ansatz zu eigen und entwickelt daraus ein Instrumentarium für die

Textanalyse, wobei ein besonderes Augenmerk auf die Form der radikalen
Fremdheit gelegt wird, worunter Phänomene fallen, die sozusagen jenseits
des Sagbaren liegen bzw. „sich einer definitiven Sinnzuweisung entziehen
[..., indem sie] einen bestehenden Sinnhorizont überschreite[n...] und nicht
interpretierbar [... sind], [womit sie] den Interpreten und dessen Ordnung
[letztlich] in Frage stell[en...]."13

Ein wesentlicher Gewinn der IKL besteht in ihrer Anwendbarkeit in der
konkreten literaturanalytischen Praxis: Dies wird am Beispiel der Autorin
Dragica Rajcic, deren Werk genderspezifische sowie sprachlich-ästhetische
Grenzphänomene zur Sprache bringt, verdeutlicht. Aufgrund des radikalen
Ausdrucks ihrer Texte, „Putzfrauenpoetik"14 ist ein mit Blick auf die
rudimentär-fehlerhaft wirkende Sprachform verwendeter Begriff, eignen sich

ihre Texte sehr gut, um auch - und das ist ganz im Sinne der Kritik von
Leskovec an Versuchen der Fremdheitsauflösung in den meisten theoretischen
Ansätzen - rezeptive Formen von Grenzerfahrungen zu verdeutlichen.

Die Ausdehnung des Fremdheitskonzepts auf die Geschlechterthematik

legitimiert sich durch den erweiterten Fremdheitsbegriff, der in der

Form der strukturellen Fremdheit (hier: als Handlnngsc 1 ement) auch

„Geschlechterdifferenz"15 vorsieht, womit die „Zugehörigkeit zu unterschiedlichen

Ordnungen oder Räumen"16, also zu „anderen Kommunikations-

12 Vgl. Bernhard Waldenfels. Topographie des Fremden. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
1997.

13 Leskovec. Fremdheit undLiteratur (wie Anm. 2). S. 82.
14 Charlotte Schallié/Christine Fritze. Switzerland has run out ofsteam on its way to

multiculturalism. An interview with Dragica Rajcic. In: Women in German
yearbook. Feminist Studies in German Literature & Culture (26) 2010. S. 146-166.

15 Leskovec. Fremdheit undLiteratur (wie Anm. 2). S. 199.
16 Leskovec. Fremdheit undLiteratur (wie Anm. 2). S. 79.



176 Valerie Hantzsche

Systemen"1 gemeint ist. Daneben ist die Geschlechtsthematik ohnehin im

gesamten Werk der Autorin zentral. In den Texten des Kurzprosa-Bandes
„Nur Gute kommt ins Himmel"18 trifft man auf ein sich überaus ambivalent
darstellendes Geschlechterverhältnis: Dekonstruktionsversuche tradierter
Geschlechterbilder finden sich hier ebenso wie die Darstellung von
traditionellen (z.B. von Machtungleichheit gekennzeichneten) Geschlechter-
Verhältnissen. Beides geht in Rajcics Texten z. T. ineinander über, wie die

Namensgebung des ebenfalls im Titel des Gesamtbandes auftauchenden

Neugeborenen („Gute") exemplarisch zeigt: Gute ist unter innerfamiliär
umstrittenen Umständen empfangen und unter komplizierten Bedingungen
geboren worden wie der Titel dieses ersten Teils andeutet („Nabelschnur drei
mall um Hals"). Der Text erlaubt keine abschließende Klärung der Frage, ob
der Säugling dennoch die Geburt überlebt hat. Feststeht dagegen, dass das

Baby äußerlich weibliche Geschlechtsmerkmale aufweist. Trotzdem wird
es im Weiteren von Seiten der extradiegetisch-heterodiegetischen
Erzählinstanz ausschließlich „DAS" genannt, also mit dem bestimmten Artikel
im Neutrum bezeichnet. Diese Form struktureller Fremdheit als Strukturelement

führt der Leserinstanz ganz deutlich die „Autonomie des literarischen

Systems"19 vor Augen. Auf der Ebene des Rezeptionsprozesses kommt
es dadurch zu einer Unterbrechung, alternative Ordnungen werden durch
diese auf sprachlicher Ebene vorgenommene Hinterfragung der eigenen
Ordnung plötzlich sichtbar. Bekannt ist eine solche Kritik an strukturalisti-
schen Sprach- bzw. Verstehensmodellen bereits aus dem Poststrukturalismus,
es verweist aber auch aufdie im feministischen Kontext vorgenommene
Differenzierung von sex und gender. Indem sich die Erzählinstanz hier also -
entgegen der äußerlichen Geschlechtsmerkmale - für eine neutrale Bezeichnung

entscheidet, eröffnet sich zumindest theoretisch die Möglichkeit einer

Loslösung von kulturellen Vorstellungen des Weiblichen, die durch die Wahl
eines eindeutig weiblichen Vornamens ja eine weitere Beförderung erhielten.
Letztlich deutet dieses Beispiel an, dass vormals eindeutige Zuordnungen in
die Kategorien Mann - Frau nicht mehr ohne Weiteres vorzunehmen sind.

Eine ähnliche Tendenz zeigt sich in der figuralen Schilderung der weiteren

Vorgänge um die Namensgebung für das Neugeborene: Der Vater gibt
dem Kind den Taufnamen „Gute": „DAS bekommt auf dem Papier Name
GUTE"20 Die Verwendung des nominalisierten, weder eindeutig männlich
noch weiblichen Adjektivs lässt eine ähnliche Sicht auf Geschlechtskategorien

wie oben deutlich werden.

17 Leskovec. Fremdheit undLiteratur (wie Anm. 2). S. 199.

18 Dragica Rajcic. Nur Gute kommt ins Himmel. Uber Lebende, Tote und die dazwi¬

schen. Zürich: Eco, 1994.

19 Leskovec. Fremdheit undLiteratur (wie Anm. 2). S. 206.

20 Rajcic. Nur Gute kommt ins Himmel (wie Anm. 18). S. 9.



Individuelle Grenzerfahrung 177

Auch die Umstände dieser Namensgebung verdienen eine genauere
Betrachtung: Die Entscheidungsgewalt über jene obliegt nämlich dem Vater,

was als Hinweis auf einen von patriarchalischen Denk- und Handlungsmustern

geprägten gesellschaftlichen Hintergrund zu lesen ist.

DAS bekommt auf dem Papier Name GUTE. Vater Blaueauge hat es geschri-
ben. Das ist alles. Mutter lisst siebzehnmall, Name so dumm, wer heist so,

wiso, sie sagt es dem Priester, Priester hat Glockensorgen, eine Taufe mehr
oder weniger. Name für Medchen kann nicht genug schön sein. Sie wird es

brauchen, lecheln, ein zahn fehlt ihm.21

Der Vater entscheidet trotz seiner Nicht-Anwesenheit und der Ablehnung
der Kindesmutter über die Namensgebung. Ihre Einwände spielen auch für
den Priester keine Rolle, der - man darf diese Textpassage wohl als dessen

(gedankliche oder wörtliche) Äußerung verstehen - die Schönheit eines
Mädchennamens als das wesentliche Auswahlkriterium insbesondere bei
offensichtlichen äußeren Mängeln gelten lässt. In gleich doppelter Hinsicht
wird also hier eine eingangs angedeutete Auflösung binärer, durch ungleiche

Machtverteilung gekennzeichneter Geschlechterverhältnisse wiederum
unterwandert, indem gleich zwei männliche Instanzen ihre Geltungsansprüche

gegenüber den weiblichen Einwänden durchsetzen. Wesentlich ist hier
die Berücksichtigung der Perspektivität, d. h. das durch den Priester entworfene

Bild des Weiblichen ergibt sich aus dem Blickwinkel der Figur und
veranschaulicht damit die Bedeutung des individuellen Standortes beim Blick
auf das i. w. S. Fremde.

Das Beispiel der Namensgebung zeigt also zweierlei Charakteristika des

gesamten Erzählbandes: Zum einen finden sich Dekonstruktionsversuche
des traditionellen, auf einer binären Struktur beruhenden Geschlechterverhältnisses

wie es exemplarisch an der strukturellen Fremdheit als

Strukturelement deutlich wurde. Diese Unterwanderung des binären
Geschlechterverhältnisses impliziert, dass eine eindeutige, auf einem traditionellen
Geschlechterparadigma basierende Vorstellung (und damit Abgrenzung)
von Weiblichem und Männlichem unscharfwird. Somit ist beides - Fremdes

und Eigenes bzw. Männliches und Weibliches - im Raum der Transdiffe-

renz zu verorten, wo es sich gegenseitig durchdringt und so auch erst hervorbringt.

Waldenfels' Niemandsland-Rcgntthnngt damit die Unbestimmtheit
dieses Raumes bzw. dieser Vorgänge zum Ausdruck. Zum anderen wird in
Rajcics Text jedoch auch immer wieder Bezug genommen auf ein traditionelles

Geschlechterbild das aufVorgängen der Grenzziehung basiert.

Zusammengefasst hat diese kurze Betrachtung verdeutlicht, inwiefern
individuell geprägte Vorgänge der Grenzziehung gleichberechtigt neben

21 Rajcic. Nur Gute kommt ins Himmel (wie Anm. 18). S. 9.



178 Valerie Hantzsche

(versuchten) Grenzüberschreitungen22 bestehen. Des Weiteren wurde
beispielhaft gezeigt, welche literaturanalytischen Konsequenzen ein erweiterter
Fremdheitsbegriff sowie die verschiedenen Modi des Fremderlebens haben:
Stellvertretend für den erweiterten Fremdheitsbegriff insgesamt wurde
anhand seiner strukturellen Dimension ein erster Eindruck über die

Leistungskraft des Konzepts von Leskovec ermöglicht, indem deutlich wurde,
wie differenziert verschiedene Modi des Fremderlebens zunächst begrifflich
fassbar und dann auch analysierbar werden. Der kurze Blick auf das literarische

Beispiel veranschaulicht ferner exemplarisch, was es bedeutet, aus einer
interkulturellen Perspektive über Fremdheit zu sprechen: Diese ist nicht nur
auf ihre kulturelle Dimension und außerdem bei der Literaturanalyse

keineswegs nur auf die Inhaltsebene zu beschränken, sondern sie betrifft den

sprachlich-ästhetischen Bereich sowie rezeptive Vorgänge gleichermaßen.
Das eingangs so vage klingende Niemandsland zwischen Eigenem und Lrem-
dem hat damit also einiges an Kontur gewonnen, ohne zugleich limitierend
auf die literaturwissenschaftliche Analyse zu wirken; vielmehr soll durch den

Ansatz der IKL eine Erweiterung der Handlungsoptionen im Rahmen der

Analysearbeit vorgenommen werden.

22 Darunter sind gleichermaßen Vorgänge der Dekonstruktion, der Verschiebung
sowie der Überschreitung i. e. S. zu verstehen.


	Individuelle Grenzerfahrung : zum Spannungsfeld zwischen Eigenem und Fremdem aus der Perspektive der Interkulturellen Literaturwissenschaft

