
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2017)

Heft: 46: Produktive Fehler, konstruktive Missverständnisse = Erreurs
productives, malentendus constructifs

Artikel: Im Kinderland der Mummerehlen und Bachstuben

Autor: Zanetti, Sandro

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006241

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006241
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sandro Zanetti

Im Kinderland der Mummerehlen und Bachstuben

Some errors are simply annoying, others are productive. Errors are productive when

they function as triggers for processes that let the mistake appear as a chance to
discover new perspectives or approaches to a solution. Productive errors suggest that
the criteria for judging what seems right or wrong themselves should and have to be

understood as mutable, since cultural processes of development cannot be thought
in any other way. The article investigates what the productivity of errors can imply
in the field of literature. Both literary examples discussed (Benjamin, Guggenmos)
make recourse to the idea ofa childhood of language: What might appear as an error
to adults can indicate the beginning of a productive, linguistically sensitive engagement

with the world for children (or for adults who can carry their minds back to
that condition).

gesucht: die Lücke im Ahlauf,
das Andre in der Wiederkehr des Gleichen,
das Stottern im sprachlosen Text,

das Loch in der Ewigkeit,
der vielleicht erlösende FEHLER

Heiner Müller, Bildbeschreibung

Fehler passieren. Die Entstehung ebenso wie die Rezeption von Literatur ist
davon nicht ausgenommen. Doch sind Fehler in jedem Fall zu berichtigen?
Was einem als Fehler vorkommt, erweist sich grundsätzlich und immer nur
dann als Fehler, wenn es, bewusst oder unbewusst, eine Normvorstellung,
eine Richtschnur, eine Regel gibt, nach deren Maßgabe etwas überhaupt erst
seine (Dis-) Qualifikation als Fehler erhält. Werden Fehler angekreidet, bleibt
die Regel davon unberührt. Jedes Ankreiden steigert sogar die Glaubwürdigkeit

einer Regel. Denn diese ist auf performative Beglaubigung angewiesen,
damit sie überhaupt Bestand haben und Wirkung entfalten kann. Werden
Fehler dagegen als wünschenswert akzeptiert oder sogar provoziert, geraten
dadurch auch die korrespondierenden Normvorstellungen, die regulativen
Ideen, die leitenden Beurteilungsgesichtspunkte ins Wanken.

Wenn es so etwas wie eine Produktivität von Fehlern gibt, dann liegt diese

gerade in ihrer Potenz zur Transformation jener Beurteilungskriterien begründet,

die nicht nur den betreffenden Fehler als solchen auszeichnen, sondern ein

ganzes Feld strukturieren, auf dem etwas als falsch oder richtig erscheint. Es

geht also, wenn Fehler für produktiv gehalten werden, um mehr als eine

Würdigung des Einzelfalls, der Ausnahme, des Partikularen. Auf dem Spiel steht



158 Sandro Zanetti

die jeweilige Normvorstellung als solche, das ganze Rahmenwerk, um nicht zu

sagen die Ideologie einer Situation, in der etwas als ein Fehler - oder eben als

ein Nichtfehler, vielleicht schlicht: als etwas Neues - auftreten kann.

Erstaunt es, dass gerade in der Literatur, ja in den Künsten überhaupt die

Produktivität von Fehlern immer wieder ganz offen anerkannt und betont
wird? - Literatur ist stets, ob sie will oder nicht, bezogen auf entsprechende
Beurteilungskriterien ihrer selbst, denen sie sich unterordnen oder die sie

subvertieren kann. Aus dem Bruch mit überlieferten Kriterien gewinnt die

Literatur seit der frühen Moderne, seit dem Geltungsverlust der traditionellen

Regelpoetiken, ihre jeweilige Individualität, ihre Spezifik, ihre Eigenart

(Autonomie wäre in diesem Zusammenhang ein zu missverständliches

Wort). Die implizite oder explizite Setzung neuer Regeln ist eine der möglichen

Folgen des Bruchs mit überlieferten Regeln. Die Aufmerksamkeit kann
sich allerdings auch darauf richten, sich - in einem ersten Schritt,
gegebenenfalls aber auch anhaltend - einen Freiraum für Artikulationsweisen zu
schaffen, an denen das Begehren zur Regelfindung oder -Setzung suspendiert
wird, ins Leere läuft, irrelevant wird.

Produktive Lehler entfalten ihre Produktivität gerade an den Stellen, an
denen die Möglichkeit ihrer ,Regularisierung' (noch) nicht den dominierenden

Modus ihrer Rezipierbarkeit bildet. Produktiv sind Fehler dann, wenn
sie (noch) nicht das Produkt einer Regel sind - oder wenn die Regel, in der

sie am Ende vielleicht,aufgehoben' scheinen, in ihrem erhellenden Kontrast
zu anderen Regeln erkennbar wird. Für den einen wie für den anderen Fall

gibt es in der Literatur zahlreiche Beispiele - im Folgenden werden zwei
davon erörtert.

I

Das erste Beispiel stammt aus dem Artikel „Die Mummerehlen" von Walter

Benjamin. Der Artikel wird von Benjamin zuerst 1933 unter dem Pseudonym

Detlev PIolz in der Vossischen Zeitung publiziert. Später nimmt Benjamin

ihn in seine Berliner Kindheitserinnerungen auf. Hier der Anfang:

Die Mummerehlen

In einem alten Kinderverse kommt die Muhme Rehlen vor. Weil mir nun
„Muhme" nichts sagte, wurde dies Geschöpf für mich zu einem Geist: der

Mummerehlen. Das Mißverstehen verstellte mir die Welt. Jedoch aufgute Art;
es wies die Wege, die in ihr Inneres führten. Ein jeder Anstoß war ihm recht.1

1 Walter Benjamin. „Berliner Kindheit um Neunzehnhundert". Gesammelte Schriften.

Hg. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a. M.: Suhr-

kamp, 1991. S. 235-304, hier S. 260-261.



Im Kinderland der Mummerehlen und Bachstuben 159

Die Szene, die Benjamin in seiner Erinnerung schildert, ist primär eine

Hörszene. Es geht um das Hören eines Klanges:

MUHME REHLEN

Es ist ein Klang, der dem Kind, das Benjamin war, nichts „sagte". Um ein
„Mißverstehen" - genau genommen: um einen Verhörer2 - handelt es sich

allerdings nur in der Perspektive der Erwachsenen, also nur dann, wenn man
den Klang bereits mit einer bestimmten, als richtig angenommenen Bedeutung

verbunden hat. Aus der Perspektive des Kindes handelt es sich allenfalls

um ein Nichtverstehen. Um eins allerdings, das nun in der Tatproduktiv
wird. Die .Verstellung der Welt' wiederum, die aus dem Missverstehen des

Klangs resultiert, kann ebenfalls nur aus der Perspektive eines Erwachsenen

als Verstellung erscheinen. Es ist die Perspektive Benjamins zur Zeit der
Niederschrift des Artikels. Als produktiv erweist sich hier insbesondere der
Umstand, dass Benjamin im Akt der Retrospektion zugleich produziert, was
im Zustand der Kindheit wegweisend gewesen sein soll.3

Benjamin bemüht sich erkennbar darum, das, was ihm im Nachhinein
als Verstellung erscheint, nicht negativ zu fassen. Auch unabhängig von
Benjamin stellt sich dort, wo von Missverständnissen oder von Fehlern
die Rede ist, die Frage, für wen der Eindruck eines Defizits oder auch nur
eines Abweichens entsteht. Für das Kind, wie gesagt, dürfte es sich in der

von Benjamin geschilderten Situation selbst ja nicht um ein Afosverstehen,
sondern - zunächst zumindest - um ein AfoÂ/verstehen handeln. Dieses

wird dann allerdings in dem Sinne produktiv, dass sich der Klang mit einer
bestimmten Vorstellung - hier einem Geist - zu verbinden beginnt. Man
hat es hier tatsächlich mit einem Prozess zu tun, einem Produktionsprozess,
einem Werden, wie Benjamin ganz zu Recht betont: Die „Muhme" - dieses

„Geschöpf" - „wurde" zu einem „Geist".
Das Werden, um das es hier geht, ist ein Produktivwerden im Ausgang

einer Klangwahrnehmung, von der durchaus (wohl auch für das Kind) klar

2 Seit dem folgenreichen Aufsatz von Sylvia Wright, „The Death of Lady Monde-

green". Harper's Magazine, November 1954. S. 48-51, werden derartige Verhörer
auch als .Mondegreens' bezeichnet. Wright berichtet darin, wie sie als Kind die

Wortfolge „laid him on the green" aus einer schottischen Ballade als „Lady Mon-
degreen" interpretiert hat. Ähnlich wie Benjamins „Mummerehlen" wird „Lady
Mondegreen" in Wrights kindlicher Phantasie zu einer ganz lebendigen Figur
(geworden sein...).

3 Davide Giuriato nennt den Abstand, der hier produktiv wird, „autodifferentiel-
len Abstand". Vgl. hierzu sowie zu einer die unterschiedlichen materialen Träger
umfassenden Lektüre des Mummerehlen-Artikels: Davide Giuriato. Mikrogra-
phien. Zu einer Poetologie des Schreibens in Walter Benjamins Kindheitserinnerungen

(1932-1939). München: Wilhelm Fink, 2006. S. 183 und S. 188-195.



160 Sandro Zanetti

ist, dass sie in einem bedeutungsgeladenen Kontext stattfindet, von der aber

(aus der mutmaßlichen Perspektive des Kindes wiederum) noch nicht klar

ist, aufwelche Bedeutung sie zusteuern kann oder soll. Dass es sich ausgerechnet

um einen „Geist" handelt, erweist die Szene als in hohem Maße poeto-
logisch aufschlussreich: Nicht zufällig tritt der „Geist" dort auf, wo etwas in
seiner Bedeutung noch nicht festgelegt ist - sich aber sehr wohl festzulegen

Der Esprit, der geistreiche Witz dieser Stelle bei Benjamin liegt genau
darin, dass sie den irritierenden Moment des Noch-nicht-Wissens, was Sache

ist oder sein könnte, der Unklarheit darüber, was etwas besagen soll, zum
Ort möglicher Produktivität, um nicht zu sagen zur Voraussetzung einer
Invention erklärt. Die „gute Art" des Missverstehens ist Benjamin zufolge

produktiv. Was aus dem ,guten Missverstehen folgt, ist aufschlussreich: Es

weist, folgt man Benjamin weiter, die Wege in das Innere der Welt, und zwar
gerade in dem Maße, wie es sich dabei um eine bloße Verstellung der Welt zu
handeln scheint. Man kann den Gedankengang auch umkehren und sagen:
Ein Missverstehen verdient in dem Maße ,gut' genannt zu werden, wie es in
das Innere der Welt zu weisen vermag. - Doch was ist mit diesem Inneren

gemeint?
Wie so oft bei Benjamin eröffnen sich in dem Moment, in dem man

eine Stelle ganz wörtlich - wie das Kind die Muhme Rehlen - zu nehmen

beginnt, selbst Räume des Nichtverstehens. Vielleicht handelt es sich dabei

auch um ein bloßes, ein .schlechtes' Missverstehen - aber schlecht nach
welcher Maßgabe? Oder es handelt sich um ein Noch-nicht-Verstehen, wobei
davon auszugehen ist, dass Benjamin diesen Eindruck durchaus kannte: und

zwar nicht nur gegenüber fremden Schriften, sondern auch gegenüber den

eigenen... Das Eingeständnis, dass man noch nicht versteht, ist sicherlich ein

.gutes' Mittel, um überhaupt zu einer Erkenntnis zu gelangen, auch wenn
diese gar nicht in einem Text selbst zu verorten sein mag, sondern nur in
einem .guten' Missverstehen von all dem, was in ihm eindeutig gesagt scheint.

Was aber heißt es, dass einem das Missverstehen, das ,gute' Missverstehen,
die Wege ins Innere der Welt weist? Gilt das nur für Benjamin? Für Benjamin

als Kind? Oder für uns alle? Und wenn ja: Was ist damit denn gemeint?
Oder: Was könnte damit gemeint sein? Dass hier ein Zusammenhang zu

Benjamins „Lehre vom Ähnlichen" besteht, zu seinen Überlegungen zur
Magie der Sprache und zu seinem Begriff des Ursprungs ist ebenso naheliegend4

wie in sich klärungsbedürftig, liefern doch die aufzuspürenden
Parallelstellen ihrerseits nicht einfach einen Schlüssel zur Interpretation, sondern

stellen selbst eine Herausforderung an ihre eigene Deutung dar.

4 Vgl. dazu näher Anja Lemke. „Berliner Kindheit um neunzehnhundert".

Benjamin-Handbuch. Leben - Werk - Wirkung. Hg. Burkhardt Lindner. Stuttgart:
Metzler, 2006. S. 653-663, hier S. 658.



Im KinderLand der Mummerehlen und Bachstuben 161

Bleibt man bei den wenigen Zeilen des Anfangs, scheint es am plausibelsten,

die im Miss- oder Nichtverstehen implizierten Abstände zu einem
möglichen Verstehen, und zwar in ihrer möglichen Vielfalt, selbst als die „Wege"
zu lesen, deren Abschreiten wiederum die Konstitution einer „Welt" bedeuten

könnte. Deren Inneres erwiese sich dann schlicht als das, was einem auf
diesen Wegen als verstehbare Bedeutung erscheint: als Geist, der allerdings
flüchtig bleibt und mit seiner Benennung durch das Wort „Geist" - oder
„Mummerehlen" - auch nicht wirklich dingfest gemacht werden kann.
Gerade dadurch zeichnen sich Verstehensprozesse allerdings - als Prozesse

eben - aus: In einem Verstehensprozess wird danach gefragt, was Klänge,
Wortkörper, Spracheindrücke etc. bedeuten können, und es wird erprobt,
mit welchen Bedeutungen - geistigen Gehalten - sich die Eindrücke des

Wahrgenommenen assoziieren lassen.

Das Innere einer derart sich konstituierenden Welt an Bedeutungen wäre
dann als innerlich (auch: erinnerlich) in dem Sinne zu charakterisieren, dass

es von jedem Individuum selbst - und zunächst auch nurfür sich selbst -
erkundet und durchlaufen werden muss: ein Prozess, der nicht delegiert
werden kann. Von außen her kann ein solcher Prozess allenfalls konterkariert

oder als bloßes Missverstehen diskreditiert werden. Inwiefern aber

der Prozess der ~&càz\itungswerdung als Folge eines primär (,ursprünglich')
unverstandenen Wahrnehmungseindrucks interpretiert werden kann, führt
Benjamins Text selbst vor.

In der Literatur hat man es des Öfteren mit Fehlern zu tun, die nicht
einfach geschehen, sondern die in ihrer jeweils spezifischen möglichen Produktivität

erkannt und zum weiteren Bedenken dem Leser oder der Leserin
überlassen werden. Benjamins Mummerehlen-Artikel zeichnet sich dadurch aus,
dass er sehr weit geht in der von ihm selbst her bereits geleisteten Interpretation

des sprachlichen .Fehlers', des Missverstehens in diesem Fall. Rhetorisch

gesehen handelt es sich sich bei der „Muhme Rehlen" / „Mummerehlen" um
eine Paronomasie. Poetologisch gesehen betreibt der Text eine Interpretation

des sprach- und erkenntniskritischen Potenzials von Paronomasien.5

5 In den Berliner Kindheitserinnerungen kommt eine ganze Reihe von Paronomasien

vor. Vgl. hierzu Giuriato. Mikrographien (wie Anm. 3), S. 188. Dabei ist

Benjamin nicht der einzige Schriftsteller, der in seinen Schriften das sprach- und
erkenntniskritische Potenzial von Paronomasien erforscht. Vgl. hierzu zwei erste
Skizzen: Sandro Zanetti. „Mehr als bloßes Spiel. Paronomasien bei Nietzsche,
Roussel, Joyce". Colloquium Helveticum 43 (2012): S. 188204, und ders., „Das
Kommode und das Kommende. Zum Witz der Paronomasie". Der Witz der

Philologie. Rhetorik - Poetik - Edition (Festschrifi für Wolfram Groddeck zum
65. Geburtstag). Hg. Felix Christen/Thomas Forrer/Martin Stingelin/Hubert
Thüring. Basel, Frankfurt a.M.: Stroemfeld, 2014. S. 4048. Die beiden Aufsätze

bilden zusammen mit dem vorliegenden Aufsatz Bausteine für eine geplante
umfassendere Monografie zur eigentümlichen Poetik der Paronomasie.



162 Sand.ro Zanetti

Der Text beschränkt jedoch das Feld möglicher Deutungen durch die eigene

Interpretation keineswegs - und zwar deshalb nicht, weil die vom Text selbst

her vorgenommene Interpretation des Sachverhalts ihrerseits durchaus

erläuterungsbedürftig bleibt. Benjamins Mummerehlen-Artikel versetzt alle, die
ihn lesen, in gewisser Hinsicht selbst in die Position eines Kindes, das - wenn
es etwas verstehen will - sich aus dem Eindruck des Wahrgenommenen
ebenfalls alleine einen Reim machen muss. Auf diese Weise erweitert sich die

von Benjamin für das Kind - für sich als Kind - hervorgehobene Produktivität

eines primären Nichtverstehens in den Raum der Lektüre.

II

Andere literarische Texte konfrontieren Leserinnen und Leser direkter mit
Fehlern, ohne dass diese durch einen mitgelieferten Kommentar bereits auf
eine bestimmte Interpretation hin orientiert werden. Eine andere Art von
Orientierung kann allerdings dadurch erfolgen, dass fehler durch die Art
ihrer Häufung als Ausdruck eines inszenierten Kompositionsprinzips lesbar

werden, eines Kompositionsprinzips, das sich mit einem bestimmten
Wirkungskalkül verbinden kann. Das zweite der hier diskutierten Beispiele weist
in diese Richtung. Es handelt sich um ein Gedicht des Kinderbuchautors
und Lyrikers Josef Guggenmos aus der Sammlung Was denkt die Maus am
Donnerstag?

0 unberachenbere Schreibmischane

O unberachenbere Schreibmischane,

was bist du für ein winderluches Tier?
Du tauschst die Bachstuben günz nach Vergnagen
und schröbst so scheinen Unsinn aufs Papier!
Du tappst die falschen Tisten, luber Bieb!
O sige mar, was kann da ich dafür ?6

Das Kompositionsprinzip dieses Gedichts besteht im punktuell vorgenommenen

Buchstabentausch. Die jedem Schreibmaschinen- oder auch Compu-
tertastaturtipper der Welt bekannte Erfahrung des Vertippens wird hier zum
poetischen Prinzip erklärt - zu einem Prinzip allerdings, das im Unterschied

zu gewöhnlichen Vertippern einer genauen Regel folgt. Aufs Gesamt gesehen

enthält das Gedicht keinen einzigen Buchstaben zu viel oder zu wenig.
Vom Prinzip her handelt es sich um ein anagrammatisches Gedicht. Es ist
alles da, was es braucht. Nur steht es nicht am ,richtigen' Ort.

6 Josef Guggenmos. Was denkt die Maus am Donnerstag. 121 Gedichtefür Kinder.
10. Aufl. München: Deutscher Taschenbuch Verlag, 2014. S. 16.



Im Kinderland derMummerehlen und Bachstuben 163

Die offensichtliche Komik des Textes resultiert nicht zuletzt daraus, dass

man beim Lesen kaum umhinkommt, die zu lesenden Buchstabenfolgen, die
verstellten Wörter in ihrem kalkulierten Unsinn jeweils (mental) mit denjenigen

Wörtern zu assoziieren und zu konfrontieren, von denen man denken
kann, dass sie dort eigentlich' hätten stehen sollen: nicht „Schreibmischane",
sondern „Schreibmaschine", nicht „Bachstuben", sondern „Buchstaben",
nicht „günz nach Vergnagen", sondern „ganz nach Vergnügen". Gleichzeitig
wird man einsehen müssen, dass dieser .eigentliche', der anscheinend .rich¬

tige' Text im Binnenraum des Gedichts natürlich gerade der falsche wäre.

Die entscheidende Qualität des Textes liegt darin, dass in ihm die Abweichung

als solche zum Witz erklärt wird. Darüber hinaus kann man in der
Lektüre des Gedichts die Erfahrung machen, dass der unwillkürliche
Versuch, den Text zu berichtigen, zugleich provoziert und als im Grunde lächerliches

Vorhaben kenntlich wird.
Die Fehlerhaftigkeit der inszenierten Fehler ist hier erkennbar Effekt einer

poetischen Regelhaftigkeit, die für sich genommen .richtig' funktioniert.
Dadurch werden auch die Fehler nicht als bloße Fehler ausgewiesen, sondern
als Produkte eines kunstvollen Arrangements. Also sind es gar keine Fehler

mehr? Ja und nein: Ja, weil die Fehler im grammatikalischen Sinne selbstredend

Fehler bleiben. Nein, weil ihre Fehlerhaftigkeit als solche nobilitiert
wird durch ein poetisches Prinzip, das für sich genommen vollkommen

normgerecht funktioniert. In der Zusammenführung der beiden inkompatiblen

Bezugsmuster - Grammatik und Poetik - liegt der Witz des Gedichtes

begründet. Er entlädt sich, wenn es dazu kommt, in der Rezeption, weil darin
die beiden Bezugsmuster zugleich ihre Berechtigung einzufordern scheinen.

Zumindest gilt das für Erwachsene. Bei Kindern, für die Guggenmos das

Gedicht (vielleicht auch nur zum Schein) geschrieben hat, dürfte die Freude,

wenn sie sich denn einstellt, primär aufgrund der eigenartigen Lautung oder
der ungewohnten Buchstabenanordnung zustande kommen. Das Gedicht
kann zum Anlass oder zur Bestätigung eigener kreativer Sprachabweichungen

bzw. Sprachinnovationen werden. Fasst man das Gedicht so auf, steht
die Lust an einer anarchischen, (scheinbar) nicht bereits durch Normen
bestimmten Expressivität von Sprache im Vordergrund. Auch das ,Kind im
Erwachsenen' kann sich von dieser Lust noch erfassen lassen.7

Es ist eine Fust, die auch in der Art, wie Benjamin auf seine „Mummerehlen"

aus dem alten Kindervers zurückkommt, als wichtiger Impuls
auszumachen ist. Die Lust verbindet sich bei Benjamin schließlich mit einer

sprach- und erkenntniskritischen Einsicht: Die Art, wie wir Wörter mit

7 Weiterverfolgt wird die Perspektive einer infantilen Sprache, die auch in jener der
Erwachsenen noch als (jeweilige) Anfänglichkeit, gegebenenfalls auch als Störfaktor

insistiert, in: Giorgio Agamben. Kindheit und Geschichte (ital. 1977). Aus dem

Italienischen von Davide Giuriato. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2004.



164 Sandro Zanetti

Bedeutungen assoziieren, ist geprägt durch jene Konventionen, die einem

- zuerst als Kind - vermittelt werden. Sie geht aber in diesen Konventionen
grundsätzlich nicht vollständig auf. Wäre es so, könnte es sprachgeschichtlich

überhaupt zu keinen Veränderungen kommen. Die Konventionen
wären dann semantisch ganz und gar determinierend, und zwar über alle

Zeiten hinweg. Glücklicherweise sind sie das aber nicht. Denn jede Konvention

bleibt darauf angewiesen, dass sie auch Anerkennung findet, beglaubigt
wird, Fürsprecher findet. Konventionen sind nicht einfach abstrakt auf
kollektive, sondern aufjeweilige individuelle Bekräftigungen angewiesen. Und
diese können auch verweigert werden. Geschieht dies, ergeben sich plötzlich
ganz neue (oder ganz alte...) Möglichkeiten der Assoziation.

Im Lachen über sprachliche ,Fehler' wird auf heitere Weise erkennbar,
dass Konventionalität eine wohl hilfreiche, für sich genommen aber hohle
Angelegenheit ist. Die individuellen Beziehungen, die man zwischen den

wahrgenommenen oder erinnerten Wörtern, Menschen, Dingen und ihren

Bedeutungen zieht, sind weitaus reicher. Die beiden Texte von Benjamin
und Guggenmos erinnern daran.


	Im Kinderland der Mummerehlen und Bachstuben

