
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2017)

Heft: 46: Produktive Fehler, konstruktive Missverständnisse = Erreurs
productives, malentendus constructifs

Artikel: Variationen zum gläsernen Pantoffel

Autor: Modler, Karl Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006237

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006237
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Karl Werner Modler

Variationen zum gläsernen Pantoffel

Le présent article est consacré à la controverse sur la composition des pantoufles dans

le conte Cendrillon ou la petite pantoufle de verre de Charles Perrault. A l'origine de

cette controverse, Balzac fait parler un de ses personnages (un pelletier) qui propose
de remplacer „ verre „ par „ vair „ (petit-gris, écureuil) et qui pense ainsi corriger
ce qui lui semble être une erreur. La présente contribution propose une lecture qui
permet de déceler une logique de substitution dans le texte de Perrault, logique qui
suit le long des deux chaînes sémantiques „mère (morte) - cendre - vair" et „verre -
grâce - marraine".

Wo drückt der Schuh? Überall, denn er ist aus Glas: verre. Oder war der
berühmte Pantoffel nicht doch eher aus Pelz-pantoufle de vair - und wurde

er lediglich aus einem Missverständnis heraus kristallin, damit Cendrillons
Aufstieg und Glanz nichts mehr im Wege steht

Zwei Füße, ein Schuh. Hart, weich, in beiden Fällen die Invariante des

Märchens. Zwei Lesearten, welches ist das Original? In dieser alten Debatte

stolpert man lesend von Charles Perrault über Honoré de Balzac bis hin
zu Michel Serres. Wer ist Autor, wer Übersetzer, wer bloße Figur in einem

zu interpretierenden Werk? Wo ist die Wahrheit? Wer spricht? Der
Signifikant führt uns von einer ägyptischen Sandale, die von einem Adler

fortgetragen wird, zu einem italienischen Schühchen mit Korkabsatz und zu
chinesischem Schuhwerk, so leicht, dass es beim Auftreten kein Geräusch
macht. Auf der Suche nach dem verlorenen Schuh geht das Original des

Märchens verloren. Aber wenn der Schuh weiterhin drückt, muss er wohl
dagewesen sein.

Die Frage nach dem Material - Glas oder Pelz? - lädt ein zu einer Leseart,
die Cendrillons Schuh als Sinnbild für ein zeichentheoretisches Paradox
auslegt: für die irreduzible Materialität des Zeichens.

Vor vielen, vielen Jahren entstand ein Gerücht, eine Mär bezüglich des

Märchens Cendrillon ou lapetitepantoufle de verre von Charles Perrault, und dieses

Gerücht kursiert heute noch in diversen Internetplattformen. In seiner

Erzählung „Le martyr calviniste" aus den Études philosophiques sur Catherine

de Médicis (die Hauptfigur der Erzählung ist der Sohn eines Kürschners)

behauptet Honoré de Balzac, der Ausdruck „de verre" in Perraults Märchen
sei ein Fehler und beruhe aufeinem Missverständnis, das aufgrund der

Homonymie der Ausdrücke de verre (aus Glas) und de vair (aus Pelz) bestehe, in
Wahrheit sei nämlich Cendrillons Schuh aus Pelz bzw. aus Grauwerk bzw.

mit Pelz versehen: de vair, aus einer Pelzart, die vom Eichhörnchen stamme



98 Karl WernerModler

und grauweiss gesprenkelt oder auch graublau meliert sei und im Mittelalter
den Adeligen vorbehalten war. Aus vair (Pelz) habe Perrault - aus
Unachtsamkeit? aus Unkenntnis des tatsächlichen Sachverhalts? aus anderen Gründen?

- in seiner Version verre (Glas) gemacht oder zugelassen; und aus einem
Pelzschuh bzw. aus einem mit Pelz versetzten Schuh sei der berühmte
Glaspantoffel geworden:

En France et dans les autres royaumes, non seulement des ordonnances
réservaient le port des fourrures à la noblesse, ce qu'atteste le rôle de l'hermine
dans les vieux blasons, mais encore certaines fourrures rares, comme le vair,

qui sans aucun doute était la zibeline impériale, ne pouvaient être portées que

par les rois, par les ducs et par les seigneurs revêtus de certaines charges. On
distinguait le grand et le menu vair. Ce mot, depuis cent ans, est si bien tombé

en désuétude que, dans un nombre infini d'éditions de Contes de Perrault,
la célèbre pantoufle de Cendrillon, sans doute de menu vair, est présentée

comme étant de verre.1

So die These bzw. Balzacs Lektüre. Es geht um einen etwaigen Orthographie-

oder Editierungsfehler in einer ursprünglich mündlich tradierten
Geschichte. Wie soll man diese Lektüre Balzacs deuten? Als pure Behauptung?

Als einen produktiven Fehler? Als ein Gerücht, das einmal in die Welt

gesetzt wurde und jetzt nicht mehr totzukriegen ist? Als ein Missverständnis,

das darin besteht, einen produktiven Fehler dort sehen zu wollen, wo
vielleicht gar keiner war?

Ich möchte hier in Perraults Märchen Cendrillons Schuh nach seinem

Material befragen, das heißt nach der Materialität von Cendrillons Schuh

fragen. Das ist zugleich - in guter aristotelischer Manier - eine Frage nach dem

Verhältnis zwischen Form und Materie, aber auch eine Frage nach der Funktion

der Materie in einem zeichentheoretischen Kontext, denn es wird leicht zu
sehen sein, dass Cendrillons Schuh zeichentheoretisch gedeutet werden will.

Zwei Beine, zwei Füße, ein Schuh. Wo ist der andere geblieben? Er ist
verloren gegangen, wurde zurückgelassen. Weniger als Pfand, als vielmehr als

zweite Hälfte, die man zusammen mit dem anderen Schuh wieder
zusammensetzen kann, ähnlich dem antiken Ton- oder Schmucktäfelchen, das

Freunde und Familienangehörige beim Auseinandergehen zerbrachen und
beim Wiedersehen zusammenfügten. Cendrillons verlorener Schuh wird
dadurch zum symbolon im alten Wortsinn.

Wofür steht der Schuh? Er steht nicht, er geht. Er dient zum Faufen und
natürlich auch zum Tanzen. Ohne Schuh ist man an Haus und Herd gebunden,

kann auf keinen Ball gehen. Ohne Schuh kann man die Familie nicht
verlassen, kann man nicht hinaus in die große Welt. Der Schuh steht für

1 Honoré de Balzac. Sur Catherine deMédicis. Paris: Gallimard, 1959. S. 50-51.



Variationen zum gläsernen Pantoffel 99

das Verlassen des Hauses, aus dem man kommt. Für die Emanzipation vom
Elternhaus. Für das Erwachsensein, das Frausein.

Und für das Auserwähltsein. Denn der Schuh steht auch für die Trägerin,
und der Schuh ist in vielen Varianten dieses Märchens golden, oder er ist
silbern, oder er ist jedenfalls wertvoll, sei er nun aus Glas oder aus Graupelz.
Der Schuh sagt dem Prinzen: Es gibt viele Frauen, aber nur eine Auserwählte,
und das ist meine Trägerin. Sie ist einzigartig, weil nur sie mich tragen kann.
Finde die Trägerin dieses Schuhs, und du findest deine Auserwählte.

Ist der Schuh nun aus Glas oder aus Pelz? Hart oder weich? Wenden wir
uns zunächst der Form zu: Es sieht zunächst so aus, als gäbe es zwar zwei
mögliche Materialien des Schuhs, aber nur eine Form, im Fall Perraults

diejenige des „pantoufle". Doch diese Form ist eine doppelte Form, denn es

ist die Form einer Form: Der Schuh steht für den Fuß, und der Fuß für die
Frau. Das ist eine Verdoppelung der rhetorischen Figur desparspro toto. Der
doppelte Verweisungszusammenhang zeigt an, dass mit dem Schuh mehr
verbunden ist. Die doppelte Metonymie zeigt nicht nur, dass der Schuh ein
Zeichen ist, sondern auch, dass der Schuh gleichsam auf sich selber und auf
das Zeigen selbst zeigt. Damit bekommt er etwas Fetischhaftes. Der
Fetischcharakter des Schuhs wird bei Perrault insofern abgeschwächt, als nur ein

„gentilhomme" die berühmte Schuhprobe vornimmt und nicht der Königssohn

selbst, doch der Schuh bleibt die Invariante des Märchens. Nachdem
alles zurückverwandelt wurde, bleibt der Schuh bestehen. Was bleibt, ist
der Schuh, der zurückgelassen wurde. Alles andere wird wieder zurückverwandelt.

Draußen wird wieder drinnen. Oben wird unten. Die Karosse wird
wieder Kürbis. Die Pferde werden Mäuse, der Kutscher wieder Ratte, die
Lakaien Eidechsen, etc.

Vair oder verrei Grauwerk oder Glas? Zwei Varianten, eine Wahrheit. Welche

Lesart ist wahr? Welche guten Argumente gibt es überhaupt für diese

Lesart, die behauptet, dass die andere auf einem Übersetzungsfehler beruht,
aber andererseits vielleicht selbst ein Missverständnis ist? Welche nüchternen

Argumente gibt es in diesem Missverständnis des Missverständnisses
Schaut man sich die Argumente für die zwei Lesarten - Glas oder Pelz -

etwas näher an, so erkennt man schnell, dass kein einziges Argument aus dem
Bereich des rein Physisch-Realen bzw. Inhaltlichen für die eine oder andere

Lesart überzeugen kann, weil wir uns ja in der Welt des Märchens bewegen:
Wie bitte? In Glaspantoffeln soll man nicht tanzen können? Wir sind doch
in einem Märchen, da ist alles möglich! Und wie bitte: Wäre der Schuh aus

Pelz, könnte er auch von anderen Frauen getragen werden und verlöre seine

entscheidende Rolle? Also kann er nur aus Glas sein? Aber wir sind doch

immer noch in einem Märchen, also wäre es möglich, dass er auch nicht aus

Glas ist! Auf inhaltlicher Ebene kommen wir dieser Frage keinen Schritt
weiter.



100 Karl WernerModler

Ähnlich sieht es aus, wenn wir uns aufdie historische Ebene begeben und

uns mit der Frage nach der Ursprungsversion der textuellen Varianten des

Cendrillon-Stoffes befassen, da wir es beim Märchen ja mit einer mündlich
überlieferten Geschichte zu tun haben und uns die Originalquelle fehlt, die
alles entschiede. Zugestanden: Man hat bis heute keine textuelle Version des

Märchens mit Pelz-Variante gefunden, die aus früherer Zeit als derjenigen
von Balzacs Text stammt. Aber daraus lässt sich nicht ableiten, dass die Pelz-

Variante falsch ist. Und ebenso zugestanden: es gibt Textbelege aus anderen

Ländern und in anderen Sprachen, in denen die Glas-Variante vorkommt
und bei denen man nicht von einer Homonymie und Verwechslung von vair
und verre ausgehen kann.2 Diese Belege, die manchmal angeführt werden,

um die Glas-Variante zu unterstützen, stammen jedoch allesamt aus

Sammlungen, die später als die Märchensammlung von Perrault erschienen sind,
und man kann deshalb nicht ausschließen, dass Perraults Text einen Einfluss
auf die anderen Versionen ausgeübt hat.

Es wird auch nicht besser, wenn man sich die möglichen anderen schriftlichen

Quellen für den Cendrillon-Stoff ansieht und sie mit dem Text von
Charles Perrault vergleicht. Nach Ulf Diederichs gibt es nicht weniger als

400 zirkulierende Varianten des Märchens. Exemplarisch wähle ich drei aus:

In Giambattista Basiles Aschenkatze {La Gatta Cennerentola 1634/36)
tötet Zezolla - angestiftet durch die Erzieherin, die dann von Zezollas Vater

geheiratet wird - ihre Stiefmutter. Der Schuh, den Zezolla trägt, ist weder

aus Glas noch aus Pelz, sondern einfach „una pianella": je nach Ausgabe
und Übersetzung ein „Schühchen mit Korkabsatz"3 oder einfach nur „une
mule".4

Hat Perrault die italienische Quelle gekannt? Wahrscheinlich. Beat

Mazenauer und Severin Perrig meinen dazu lapidar, dass die eher nüchterne

Sprache bei Perrault oder die Verwendung einer oralen Quelle eine Kenntnis
des Basile-Märchens bei Perrault noch keineswegs ausschließt.5 Aber jedenfalls

hilft uns Basiles Aschenkatze bei der Beantwortung unserer Frage nicht
weiter.

Nun zur Legende von Rhodopis. Im Text von Claudius Aelianus (170-
235 n.Chr.) gibt es keine Schuhprobe im eigentlichen Sinn, und das Material

des Schuhs ist irrelevant:

2 Cf. Charles Illouz. De chair et de pierre. Paris: Maison des sciences de l'homme,
2000. S. 124.

3 Giambattista Basile. Das Märchen der Märchen. Das Pentamerone. München:
Beck, 2000. S. 68.

4 Nicole Belmont/Elisabeth Lemirre. Sous la cendre. Figures de Cendrillon. Paris:

José Corti, 2007. S. 129f.

5 Beat Mazenauer/Severin Perrig. Wie Dornröschen seine Unschuldgewann. Archäologie

derMärchen. München: Deutscher Taschenbuch Verlag, 1998. S. 335.



Variationen zum gläsernen Pantoffel 101

Rhodopis war, wie man sich in Ägypten erzählt, eine wunderschöne Hetäre.
Einst, als sie beim Bade war, bedachte das Schicksal, das gerne wunderbare und
unerwartete Dinge tut, sie mit einem Geschenk, das weniger ihrem Verstände
als ihrer Schönheit angemessen war. Während sie nämlich badete und die
Dienerinnen auf ihre Kleider aufpassten, stieß ein Adler herab, raubte einen ihrer
Schuhe und flog davon. Er trug den Schuh nach Memphis, wo Psammetichos
Gericht hielt, und warf ihn diesem in den Schoß. Psammetichos, erstaunt
über die harmonische Form und die anmutige Arbeit des Schuhs und über die
Tat des Vogels, gab Befehl, in ganz Ägypten nach der Frau zu suchen, der der
Schuh gehörte. Als er sie gefunden hatte, machte er sie zur Gattin.6

Für Nicole Belmont, die Spezialistin des Cendrillon-Märchens, sowie für
viele andere Kritiker gehört diese Geschichte nicht zum eigentlichen Cen-
drillon-Märchenstoff. Rhodopis hilft uns also bei der Beantwortung unserer
Frage auch nicht weiter.

Die älteste schriftliche Version des Cendrillon-StofFes stammt aus dem
9. Jahrhundert und ist aus China.7 Der Schuh wird hier eher zufällig gefunden

und wird nicht näher beschrieben, außer dass er sehr leicht ist.
In den vielen anderen Varianten ist der Schuh mal golden, mal silbern,

mal ist es ein Pantoffel, mal sind es Stiefeletten: Wir kommen in der

Beantwortung unserer Fragestellung keinen Schritt weiter, wenn wir uns auf dieser

Ebene auch noch die anderen existierenden Versionen des Märchens
ansehen.

Wie sieht es aus, wenn wir uns an die Autorität der Autorschaft wenden?
Charles Perrault hat seine Märchen Histoires et Contes du temps passé 1697
in der ersten Edition ohne Autorenangabe herausgegeben; die Widmung an
Elisabeth Charlotte von Orléans (die Nichte Ludwigs XIV) ist von einem

gewissen „P. Darmancour" gezeichnet: es ist Charles Perraults dritter, 1678

geborener Sohn Pierre. Die Märchensammlung wurde gemäß Titelblatt der

Originalausgabe und eines früheren Manuskripts (1695) auch als Contes de

ma Mère l'Oye bekannt, allerdings figuriert unser Märchen im Manuskript
von 1695 noch nicht. Es sei hier noch erwähnt, dass Perraults Frau Marie
Guichon 1678 gestorben ist, dass sein Sohn Pierre die Märchen also nicht
von seiner Mutter, sondern entweder von seinem Vater oder von einer Amme
bzw. einer Patin erzählt bekommen haben dürfte.

Auf einer psychologisch-symbolischen Ebene des Textes finden wir auch
keine eindeutigen Hinweise, die es uns ermöglichten, uns für eine der beiden
Varianten zu entscheiden. Vair verweist mit seiner grauen Melierung auf die
Asche und auch auf den Tod der Mutter, auf die versteckte Noblesse,
vielleicht auf den versteckten Ehrgeiz oder Stolz der Schuhträgerin. Vielleicht

6 Mazenauer/Perrig. Dornröschen Unschuld (wie Anm. 5). S. 201.

7 Belmont/Lemire. Cendres (wie Anm. 4). S. 242ff.



102 Karl WernerModler

auch auf den Haselnussbaum, der in vielen Varianten vorkommt und auf
dem Grab der Mutter wächst. Verre verweist auf Transparenz und Fragilität,
aber auch auf Stabilität und auf bekannte Märchenmotive (gläsernes Herz).
Beide Varianten haben etwas für sich. (Dazu ist zu sagen, dass ich im Fall

von verre von einem transparenten Glasschuh ausgehe. Mitte des 15.
Jahrhunderts hatte man in Murano das Geheimnis der Glasentfärbung entdeckt

- vordem war das Glas farbig.)

Es bleiben uns zum einen Überlegungen formeller Art und zum anderen eine

Lektüre der Perrault'schen Variante im Hinblick darauf, was Perrault im
Vergleich zu anderen Versionen des Märchens verändert hat.

Eine sehr schöne Lektüre des Märchens bietet uns Michel Serres in Les

cinq sens, der für die twir-Variante plädiert:

Le conte de Perrault [...] trace le chemin d'une valeur à sa duale, de la valeur
cendre à la valeur or, de Pâtre au palais, d'une source à l'autre, [...] il écrit le

chemin de la variation. Tout le siècle cherche alors la même route. [...] Tout le

siècle cherche alors le chemin de la variation.
Les choses varient, volubiles. Vient toujours un carrefour où le carrosse dans

lequel vous roulez s'amollit tout soudain en citrouille, à votre inconfort, où

l'or, entre vos doigts, s'amenuise en cendre. Or un seul objet, parmi ces

apparences changeantes, résiste à la vague d'instabilité, la pantoufle. [...]
Le vair désigne le varié ou variable et, justement, demeure invariant. [...] la

racine du mot vair retrouve le vairé qui fait notre affaire, la racine du mot varié
à son tour, varus, cagneux, boiteux, à deux pantoufles dépareillées, fait l'affaire
du prince. [...]
La pantoufle de vair, paramètre, devient la variable. Dans le même temps où
Perrault écrivait ses contes, Leibniz introduisait en mathématiques et dans la

même langue, française et latine, la notion de variable et donnait pour critère
de la réalité d'un phénomène la variété.8

Gemäß Michel Serres organisiert der Schuh den ganzen Text und steht selbst

für das Invariante in der Variation: deshalb „pantoufle de vair". Dieser sehr

einleuchtenden und nachvollziehbaren Lektüre könnte man jedoch
entgegnen, dass auch in den anderen Märchenversionen der verlorene Schuh
die Invariante aller Versionen dieses Märchens darstellt, selbst da, wo es

ausdrücklich um andere Schuhe als um „une pantoufle de vair" geht. Das

Motiv des verlorenen Schuhs ist die kleinste bedeutungstragende Einheit, an
dem das Märchen erkannt wird, und zwar nicht aufgrund des Materials des

Schuhs, sondern aufgrund seines doppelten Verweisungszusammenhangs,
wie wir weiter oben gesehen haben. Was Michel Serres vom „pantoufle de

vair" behauptet und als charakteristisch für Perraults und für Leibniz' Zeit

8 Michel Serres. Les cinq sens. Paris: Pluriel, 2014. S. 77-79.



Variationen zumgläsernen Pantoffel 103

auslegt, müsste man also strenggenommen in der Gegenprobe in jeder anderen

Version untersuchen. Aber dennoch darf behauptet werden, dass die

sprachliche Herleitung von vair aus „varius" sehr überzeugend ist.

Betrachten wir nun die hauptsächlichen Veränderungen oder Betonungen,
die Perrault im Vergleich zu den meisten anderen Varianten in seiner Version

vorgenommen hat:
Perrault passte die Märchen dem Geschmack des damaligen literarischen

Publikums an, vor allem dem der Pariser Salons. So lässt er den einzelnen
Texten jeweils eine sie witzig kommentierende und ironisierende Moral in
Versform folgen und manchmal - wie im Fall Cendrillons - sich gegenseitig
relativierende zwei.

Um die von Perrault vorgenommenen Veränderungen des Märchens zu
erkennen, müssen wir uns dem Wesen, dem harten Kern des Cendrillon-
Stoffes zuwenden. Gemäß der internationalen Typologie von Arne-Tomp-
son-Uther gehört Cendrillon zum Typ T 510 A. Wesentlich für unser Märchen

sind folgende Elemente: Schwestern- bzw. Stiefschwesternkonflikt plus
Loslösungskonflikt von der Mutter (durch Tod der Mutter plus Konflikt
mit Stiefmutter), Auszug von daheim mit mehreren Anläufen, Schuhprobe,
glückliches Ende.

Welches sind nun die größten Unterschiede des Perrault'sehen Textes zu
den anderen Versionen? Da ist zum einen die fehlende Mutter, die sonst sehr

viel mehr Raum einnimmt, da zum Beispiel häufig erzählt wird, wie diese

stirbt oder sogar von der zukünftigen zweiten Frau von Cendrillons Vater

umgebracht wird und sich manchmal im Geist einer Kuh (die ebenfalls

von der Stiefmutter getötet wird und dann von Cendrillon begraben wird)
wiederfindet. Bei Charles Perrault kommt der Tod der Mutter nur im ersten

Abschnitt vor: Im ersten Satz wird er kurz angedeutet („II était une fois

un Gentilhomme qui épousa en secondes noces une femme [...]"), und im
dritten Satz desselben Abschnittes werden die „douceur" und die „bonté"
Cendrillons in Beziehung zur „bonté" von Cendrillons Mutter gebracht: „Le
Mari avait de son côté une jeune fille, mais d'une douceur et d'une bonté

sans exemple; elle tenait cela de sa Mère, qui était la meilleure personne du
monde".9 Dass die Mutter gestorben ist, wird nicht ausdrücklich gesagt.
Auch sonst tritt der Tod von Cendrillons Mutter völlig in den Hintergrund.
Andere Märchenmotive, die sonst in diesem Märchen in näherem

Zusammenhang mit dem Tod der Mutter stehen, wie etwa das Muttergrab oder
auch ein Dattel- oder Haselnussbaum, der in manchen Versionen auf dem

Grab der Mutter wächst, fehlen bei Perrault vollständig.

9 Charles Perrault. Contes. Edition de Jean-Pierre Collinet. Paris: Gallimard, 1981.
S. 171.



104 Karl Werner Modler

Zum anderen kommt im Märchen eine Fee bzw. eine „marraine" vor, die

anstelle des Geists der toten Mutter die Regie für Cendrillon zeitweilen
übernimmt und die auch für die Magie im Märchen verantwortlich ist. Sie

spielt die Rolle einer Erzieherin, die Cendrillon für dessen Artigkeit dadurch
belohnt, dass sie sie zum Ball lässt: „Seras-tu bonne fille? dit sa Marraine, je
t'y ferai aller".10 Und sie verwandelt den Kürbis in die Kutsche, die Mäuse in
Pferde, die Eidechsen in Lakaien und die Ratte in den Kutscher.

Des Weiteren wird die Schuhprobe nicht durch den Königssohn, sondern
durch einen „gentilhomme" durchgeführt, was vielleicht die Noblesse des

Königshauses betont. Und Cendrillon muss Schlag Mitternacht zu Hause

sein, eine Vorschrift, die sonst im Märchen nicht vorkommt und die gute
Erziehung Cendrillons in den Vordergrund hebt.

Die dem Märchen angefügte erste explizite Moral („moralité") betont die

Bedeutung der „bonne grâce" Cendrillons11, und die zweite Moral („autre
moralité") weist süffisant auf die Wichtigkeit der „marraine" (in der Mehrzahl:

„ou des parrains ou des marraines") hin.12 „Bonne grâce" ist der zeitgemäß

modische Begriff der Anmut, eine Art Veredelung des Sexappeals
Cendrillons, der zum Beispiel in der Version von Giambattista Basile viel stärker

zum Ausdruck kommt als bei Perrault. Die „bonne grâce" umfasst ein richtiges

Urteil in Sachen Geschmack und bezeichnet somit eine Art Bildung
des Charakters Cendrillons durch die Erziehung der „marraine".13 Durch
die Figur der „marraine", Cendrillons Erzieherin und sprichwörtlicher guter
Fee, wird der Tod der Mutter noch mehr abgeschwächt und Cendrillons
Erziehung in gute Hände gelegt.

Wenn wir uns diese hauptsächlichen Veränderungen in Perraults Version

vor Augen führen, sehen wir, dass sich der Glaspantoffel sehr schön in dieses

neue Bild einfügt. Eine bewusste Ersetzung eines mündlich tradierten vair
durch verre entspräche einer Art Veredelungs- und Sublimierungsprozess,
den Charles Perrault bei seiner Verarbeitung des Cendrillon-Stoffes
vorgenommen hat. Diese Veredelung bestünde zum einen darin, die Erinnerung
an den Tod der Mutter auf ein Minimum zu reduzieren oder beinahe zu

tilgen, und zum anderen darin, die „bonne grâce" Cendrillons, (ein Produkt
der Erziehung der „marraine") zu betonen. Aus der „bonté" und der „douceur"

Cendrillons im ersten Abschnitt - Charaktereigenschaften, die
Cendrillon von ihrer Mutter hat - wird die „bonne grâce" der ersten „moralité"
am Schluss des Märchens, und diese „bonne grâce" hat den Bezug zur toten
Mutter verloren, weil sie Produkt der Erziehung der „marraine" ist. Der
Pantoffel hat in dieser Lesart (verre als Ersatz von vair) den Bezug zur Asche

10 Perrault. Contes (wie Anm. 9). S. 173.

11 Perrault. Contes (wie Anm. 9). S. 177.

12 Perrault. Contes (wie Anm. 9). S. 178.

13 Cf. Mazenauer/Perrig. Dornröschen Unschuld (wie Anm. 5). S. 243f.



Variationen zum gläsernen Pantoffel 105

beinahe vollständig abgelegt und ist aufgrund seiner Lichtdurchlässigkeit
gleichsam auch die entmaterialisierteste, sublimierteste Version des Schuhs.

Da der Ausdruck „de vair" auch eine Farbbezeichnung der Heraldik ist, aber
das Anzeichen von Noblesse in der Glasversion des Schuhs nicht zum Tragen

kommt, passt es nicht schlecht, dass sich Cendrillon in ihrer Kutsche von
einem ganzen Tross von Lakaien an den Ball heranfahren lässt - ein Auftritt,
der einer Adeligen würdig ist.

(Es ist allerdings anzumerken, dass eine venezianische Wiederentdeckung
im 15. Jh. auch das Milchglas war, ein opakes, weißes Glas, das mit Zinnoxid
und Knochenasche getrübt war, womit wir wiederum einen Bezug zur Asche

und zum Tod hätten.)

Schauen wir nun die eigentliche Schuhprobe14 an:

Il [i. e. le gentil-homme] fit asseoir Cendrillon, et approchant la pantoufle de

son petit pied, il vit qu'elle [i.e. Cendrillon] y entrait sans peine, et qu'elle y
était juste comme de cire.15

Egal aus welchem Material der Schuh nun auch sei, Cendrillon drückt mit
ihrem Fuß dem Schuh sozusagen ihren eigenen Stempel auf, und dieser
Schuh passt sich Cendrillon an wie Wachs. Dieser Vergleich „comme de cire"

ergibt nur einen Sinn, wenn man annimmt, dass der Schuh aus Glas sei. Aber
er erinnert auch an das aristotelische BegrifFspaar hyle-morphe bzw. hyle-eidos
oder Stoff-Form: Der Schuh verhält sich zum Fuß wie das Material Wachs

zur Form, die sich in das Wachs drücken lässt. Die doppelte Form der Metonymie

des Schuhs lädt ein, das aristotelische BegrifFspaar Form-Materie nun
seinerseits zu verdoppeln und zu verlängern: Der Schuh verhält sich zum
Fuß wie der Fuß zum Körper, und der Fuß verhält sich zum Körper wie der

Körper zu - ja, wozu denn jetzt? Zu ihr („eile")? Zu Cendrillons Seele? Zu
ihrem Geist? Ihrem Wesen? Ihrem Charakter? Ihrem digitalen Fußabdruck?

Mein Vorschlag lautet: zu ihrer „bonne grâce", aufdie ja in der ersten „moralité"

ausdrücklich hingewiesen wird und die sich dadurch als die eigentlich
Verantwortliche für die Auserwähltheit Cendrillons zeichnet.

Hier müssen wir zurück zur Frage nach dem Material des Schuhs. Ich fragte
nach dem Material des Schuhs und finde immer wieder seine Formhaftigkeit,
sein Eingebettetsein in einen doppelten Verweisungszusammenhang. Die
Frage nach der Materialität wird überschattet von der Zeichenhaftigkeit des

Materials. Das Material wird selbst zum Zeichen. Dadurch wird die Frage

14 Zur sexuellen Symbolik der Schuhprobe siehe: Bruno Bettelheim. Kinder brau¬

chen Märchen. München: Deutscher Taschen Buch Verlag, 2002. Vor allem
S. 309f.undS.3l4f.

15 Perrault. Contes (wie Anm. 9). S. 176.



106 Karl Werner Modler

nach dem Material des Schuhs transformiert in die Frage nach der Unredu-
zierbarkeit der Materialität des Zeichens und zeigt uns ein zeichentheoretisches

Paradox auf: Obwohl das Zeichen in seiner Zeichenhaftigkeit nur der

verschiedenen Differenzen bedarf, von denen her es sich definieren lässt, und

an und für sich nicht aufdie Materialität angewiesen ist, benötigt es dennoch

einen materiellen Support, um überhaupt in Erscheinung zu treten.16 Der
Schuh braucht das Material (das Glas oder den Pelz), der Fuß braucht den

Schuh, der Körper den Fuß, die „bonne grâce" wiederum den Körper, um
sich zu manifestieren.

In unserem Text geht die Frage nach der Irreduzibilität der Materialität
des Zeichens einher mit der Frage nach dem Tod der Mutter. Auch in Cen-
drillons Moment des Triumphes wird verre immer unhörbar auf vair verweisen,

also das Glas aufden Pelz, das Grauwerk aufdie Asche, die Asche aufdie

tote Mutter. Ich schlage deshalb vor, vair als Zeichen für diese irreduzible
Materialität und den Tod (Tod der Mutter, Tod des Anderen) auszulegen.

Doch der Schuh steht nicht nur für die „bonne grâce" Cendrillons oder
die tote Mutter, sondern aufgrund seines Fetischcharakters auch für die

Verweisung des Zeichenzusammenhangs. Am Anfang war die Ersetzung. Die
Substitution. Ist der Schuh aus Glas? Dann steht der Schuh für den Fuß, der
Fuß für den Körper, der Körper für die „bonne grâce" von Cendrillon, die

ohne den Schuh nicht sichtbar wäre. Aber weil am Anfang die Ersetzung
war, steht am Anfang genauso gut das zu Substituierende, und dann verdeckt
das Glas den .ursprünglichen' Pelz, der Pelz ersetzt die Asche, die Asche die

tote Mutter: Durch die Ersetzung wird indirekt auf das Ersetzte verwiesen.
Beide Varianten (Verweisung nach oben: Veredelung, Verdrängung,
Sublimation zur „bonne grâce"; Verweisung nach unten: Spur der Spur, Asche

und Tod der Mutter) sind gleichwertig und gleichermaßen am Werk, und
sie sind zugleich inkompatibel miteinander. Ein double bind: Mit jeder
Substitution, mit der ich das Verschwinden des Anderen vergessen machen will,
werde ich still an dessen Tod erinnert.

Verre wäre dann als Zeichen für die Fragilität des Zeichens zu lesen. Für
die Sublimierung zur „bonne grâce", für das Verschwinden-Lassen der toten
Mutter und für die Veredelung des Märchens, aber auch für die Verwischung
der Differenzen der mündlichen Versionen durch die schriftliche Version
Perraults.

Ich beende die Lektüre nicht mit zwei „moralités", sondern mit zwei
metaphysischen Sätzen, die natürlich genauso wenig belegbar sind wie die Lektüre

Balzacs, von der ich ausgegangen war, und die ich Sätze der „mortalité"
nenne.

16 Cf. Dieter Mersch. Was sich zeigt. Materialität, Präsenz, Ereignis. München:
Wilhelm Fink, 2002.



Variationen zumgläsernen Pantoffel 107

Erster Satz der „mortalité": Die Unreduzierbarkeit der Materialität des

Zeichens geht einher mit der Frage nach dem Tod des Anderen. Im
Perrault sehen Text Cendrillon ou la petite pantoufle de verre wird diese Frage
dadurch verdeckt (vergessen, verdrängt, sublimiert?), dass aus „pantoufle de

vair" „pantoufle de verre" gemacht wurde.
Zweiter Satz der „mortalité": Die Ersetzung von vair durch verre in

Cendrillon ou la petitepantoufle de verre ist die unhörbare Signatur eines Autors,
der seinen Text nicht signiert hat.




	Variationen zum gläsernen Pantoffel

