
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2017)

Heft: 46: Produktive Fehler, konstruktive Missverständnisse = Erreurs
productives, malentendus constructifs

Artikel: Weltliteratur und das Missverstehen des Romans : Orhan Pamuks
"Masumiyet Müzesi" ("Museum der Unschuld")

Autor: Kohns, Oliver

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006234

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Oliver Kohns

Weltliteratur und das Missverstehen des Romans

Orhan Pamuks „Masumiyet Müzesi" („Museum der Unschuld")

The notion ofworld literature is often understood as a global distribution of literary
forms and structures from Europe to the rest of the globe. Under the premise that non-
European literatures don't just reproduce European forms, but reinterpret and change
them in the process of adaptation, world literature can be defined as a „productive
misunderstanding". This article attempts to show that Orhan Pamuks novel „Masumiyet

Müzesi" („Museum of Innocence") is in this sense a productive appropriation of
European forms of the novel. Pamuk s novel is a narration about the modernization of
Turkey in the 20th century, which is depicted as a chain of faulty imitation that
nevertheless creates something new. Similarly, the „Museum of Innocence" is characterized

by an abundance of intertextual relations to the tradition of European novel (e. g., to
Proust's texts), which, however creates a „productive misunderstanding".

I.

Die Allgemeine und Vergleichende Literaturwissenschaft ist - als Wissenschaft

der Textbeziehungen - stets mit konstruktiven Missverständnissen

beschäftigt. So wie die moderne Soziologie (zumindest in ihrer systemtheoretischen

Variante) gesellschaftliche Kommunikation unter dem Vorzeichen
der Unwahrscheinlichkeit betrachtet1, wird die Relation zwischen verschiedenen

Texten von der Komparatistik unter der Prämisse eines (wenngleich
konstruktiven) Missverstehens analysiert. Wann immer ein literarischer Text
in einer zwischentextlichen Relation zu einem anderen Text gelesen wird

- beispielsweise als Nachahmung, Parodie, Ubersetzung oder Überbietung

-, dann bedeutet das nicht, dass allein der spätere Text einen Einfluss
durch den früheren erfährt. Auch der frühere Text wird ein anderer in dem

Moment, in dem er „gelesen, gedeutet, bekämpft, parodiert, übersetzt usw.
wird"2: Unverändert bleiben könnte ein Text nur unter der Bedingung, dass

seine Bedeutung gewissermaßen in Stein gemeißelt wird - aber das schließt

jede neue Kontextualisierung, streng gesehen jede neue Lektüre aus. Jeder
Akt des Verstehens - d. h. der Aneignung, der Neu-Aneignung und Neu-

Kontextualisierung - eines Textes ist so zugleich ein Missverstehen, nämlich

eine Alterierung, Verzerrung und Entfremdung. Konstruktiv ist dieses

1 Vgl. Niklas Luhmann. „Die Unwahrscheinlichkeit der Kommunikation".
Soziologische Außilärung3: Soziales System, Gesellschaft, Organisation. 5. Aufl. Wiesbaden:

VS Verlag für Sozialwissenschaften 2009, S. 29-40, hier: S. 30.
2 Hans-Jost Frey. Der unendliche Text. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1990, S. 20.



62 Oliver Kohns

Missverstehen, insofern es neuen Sinn hervorbringt (und ein Text ohne
diese Alterierung ungelesen und damit tot bliebe).3 In dieser Perspektive

spricht die Vergleichende Literaturwissenschaft immer über konstruktive
Missverständnisse - und produziert allenfalls ein Wissen über diese. Wenn
es zutrifft, dass jeder Akt des Verstehens immer ein konstruktives Missverstehen

einschließt, dann ist die vergleichende Literaturwissenschaft am ehesten

der institutionelle Ort, diese Paradoxic theoretisch zu reflektieren.
Dies ist keine revolutionäre These. Sie könnte jedoch eine neue Perspektive

auf ein Themenfeld bieten, das seit einigen Jahren zentral in der Kom-
paratistik diskutiert wird und teilweise sogar damit identifiziert wurde4: das

Konzept der Weltliteratur. In Goethes humanistisch inspirierter Beschreibung

ist Weltliteratur die Uberwindung national beschränkter Kulturen
durch einen gesteigerten Austausch, der zu wechselseitigem Gewinn genutzt
werden kann.5 Längst jedoch weckt der Begriff der Weltliteratur nicht mehr

primär die in der humanistischen Tradition verwurzelte Vorstellung einer
kollektiven „Arbeit der Kulturinteressierten am Gewebe der Weltkultur"6

3 Harold Blooms Konzept des Misreadings allegorisiert diesen Prozess als Motor
der Literaturgeschichte und reduziert ihn zugleich auf den „Streit zwischen starken

Gleichen, Vater und Sohn" (Harold Bloom. Einfluss-Angst. Eine Theorie der

Dichtung. Aus dem amerikanischen Englisch übers, von Angelika Schweikhart.
Basel/Frankfurt a.M.: Stroemfeld 1995, S. 14) und also auf einen maskulinen

Ringkampf innerhalb des traditionellen Kanons der .Werke' .großer Autoren'.
Für diese reduktive Personalisierung gibt es jedoch keinen sinnvollen Grund: Die

von Hans-Jost Frey als „reziproke Textbeziehung" (Frey. Der unendliche Text [wie
Anm. 2], S. 20) bezeichnete Struktur des Missverstehens ist charakteristisch für
alle Formen der Zwischentextlichkeit.

4 Vgl. Angelika Corbineau-Hoffmann. Einführung in die Komparatistik. Berlin:
Erich Schmidt 2000, S. 16: „Ein Begriff, der häufig mit der Komparatistik in
Verbindung gebracht wird und der ihre Natur zu kennzeichnen scheint, ist
Weltliteratur'." Franco Moretti insistiert dagegen, dass die Comparative Literature dem

Anspruch aufdie Repräsentation von Weltliteratur nie gerecht wurde (Vgl. Franco

Moretti. „Conjectures on World Literature". New Left Review 1 [2000]: S. 54-68,
hier: S. 54). Moretti nennt auch den Preis, den die Komparatistik zahlen müsste,

um tatsächlich über globale Literatur sprechen zu können: der Verzicht auf close

reading, letztlich aufdie Lektüre von einzelnen Texten überhaupt (Ebd., S. 56f.).
5 Johann Peter Eckermann. Gespräche mit Goethe in den letztenJahren seines Lebens.

Hg. Fritz Bergemann. Frankfurt a.M.: Insel 1981, S. 243: „Es ist aber sehr artig,
daß wir jetzt, bei dem engen Verkehr zwischen Franzosen, Engländern und
Deutschen, in den Fall kommen, uns einander zu korrigieren. Das ist der große Nutzen,
der bei einer Weltliteratur herauskommt und der sich immer mehr zeigen wird."

6 Claudia Liebrand, „,1m Deutschen [...] mag ich den Faust nicht mehr lesen'. Goethes

Konzept von Weltliteratur". Globalisierung und Gegenwartsliteratur. Konstellationen

- Perspektiven. Hg. Wilhelm Amann, Georg Mein & RolfParr. Heidelberg:

Synchron 2010, S. 17-28, hier: S. 25.



Weltliteratur und das Missverstehen des Romans 63

zur wechselseitigen Korrektur und zum gegenseitigen Nutzen. Schon im Jahr
1952 notiert Erich Auerbach sorgenvoll, die Idee der Weltliteratur könne
in der Gegenwart nicht mehr mit den Idealen des „geistigen Austausch [s]",
der „Veredlung der Sitte" oder der „Völkerversöhnung" assoziiert werden.7

Weltliteratur bezieht sich, wie Auerbach schreibt, „nicht einfach auf das

Gemeinsame und Menschliche überhaupt, sondern auf dieses als wechselseitige

Befruchtung des Mannigfaltigen"8: Die Idee der Weltliteratur zielt
in dieser Perspektive einerseits darauf, die verbindenden Traditionen
unterschiedlicher Kulturen zu beschreiben - andererseits aber setzt die Idee der

„wechselseitigen Befruchtung" die Existenz kultureller Differenzen voraus,
über die hinaus dann ein Kontakt hergestellt werden kann. Sobald durch
„die sich vollziehende Standardisierung der Erdkultur"9 weltweit nur noch
„eine einzige literarische Kultur" übrig bliebe, wäre „der Gedanke der
Weltliteratur zugleich verwirklicht und zerstört"10, schreibt Auerbach. Die Idee

der Weltliteratur verhält sich paradox zu ihrer Verwirklichung: Das Konzept
zielt zwar auf globale Kommunikation - doch je mehr diese dank der
politischen und technischen Entwicklungen alltägliche Realität geworden ist,
desto mehr geht tatsächlicher Austausch zwischen verschiedenen Kulturen
verloren zugunsten einer einzigen globalen Einheitskultur.

Auerbach beschreibt demnach eine durch politische Entwicklungen
verursachte Dynamik, innerhalb derer die Komparatistik dennoch eine
ambivalente Rolle spielt. Dies wurde innerhalb des Fachs in den letzten Jahren
kontrovers diskutiert. Damit das Projekt der Weltliteratur nicht zur
Verbreitung einer globalen Einheitskultur, sondern zur Förderung kulturellen

Austauschs beitragen kann, musste insbesondere der Kanon des Fachs

reflektiert und neu konzipiert werden. Der Kanon der Weltliteratur wurde

folglich auf „die Literaturen kultureller Minderheiten [...] und insbesondere
Texte von Frauen, aber auch solche von Autoren nicht weißer Hautfarbe"11

ausgeweitet, wie es in einer Einführung in die Komparatistik heißt. Dieses

Unternehmen kann das Problem der kulturellen Vereinheitlichung der
Weltliteratur jedoch nicht grundsätzlich lösen, argumentiert Doris Bachmann-
Medick. Die Kanonisierung von „Texte [n] außerhalb der europäischen
Literaturgeschichte"12 und insbesondere von Autoren aus der sogenannten

.Dritten Welt' kann dem Label .Weltliteratur' keine innere kulturelle

7 Erich Auerbach. „Philologie der Weltliteratur" [1952], Philologie der Weltlite¬

ratur. Sechs Versuche über Stil und Wirklichkeitswahrnebmung, Frankfurt a.M.:
Fischer 1992, S. 87.

8 Ebd., S. 83.

9 Ebd., S. 87.

10 Ebd., S. 83.
11 Corbineau-Hoffmann. Einführung in die Komparatistik (wie Anm. 4), S. 24.

12 Doris Bachmann-Medick. „Multikultur oder kulturelle Differenzen Neue

Konzepte von Weltliteratur und Übersetzung in postkolonialer Perspektive". Kultur



64 Oliver Kohns

Diversität garantieren, sobald sich zeigen lässt, dass auch diese Texte „in
einen komplexen Zusammenhang des immer schon Übersetztseins
eingebunden sind, [...] immer schon übersetzt in westliche BegrifHichkeiten,
Text- und Verbreitungsformen".13 Mit anderen Worten: Auch die
außereuropäischen Literaturen haben sich angesichts der „globalen Zirkulation
kultureller Produkte und Texte"14 bereits so sehr die ,westlichen Formen und
Themen angeeignet, dass sie keinen wechselseitigen Austausch mehr
versprechen können.15 Mit einer Formel von Rebecca Walkowitz kann gesagt
werden, dass die globalisierte Welt der Gegenwart „born translated" ist: nie
bloß in einer Sprache beheimatet, sondern schon mit Blick auf Übersetzung
und globale Rezeption geschrieben.16 Objekt der Analyse von Weltliteratur'
kann in dieser Perspektive nicht mehr nur Literatur sein, die - in der Form

etwa von Übersetzungen - den Rezeptionsrahmen der ,eigenen' Kultur
verlassen konnte17, sondern letztlich von vornherein potentiell alle literarischen
Texte in allen Sprachen der Welt.

Außereuropäische Literatur steht in dieser Perspektive spätestens seit dem
18. Jahrhundert zunehmend unter dem formenden Einfluss der global
dominanten europäischen Literatur. Diese These wurde insbesondere von Franco

Moretti literaturhistorisch ausgearbeitet. Vor allem das Genre des Romans

ist Moretti zufolge nicht bloß eine europäische, sondern präziser eine englische

und französische Erfindung.18 Die viel diskutierte globale Ausdehnung
des Romans19 ist in Morettis Perspektive nichts weiter als die „planetarische

als Text. Die anthropologische Wende in der Literaturwissenschaft. Hg. Doris
Bachmann-Medick. Frankfurt a. M.: Fischer 1996, S. 262-296, hier: S. 266.

13 Ebd., S. 267.
14 Ebd.
15 Die komparatistische Reflexion über Weltliteratur kann an dieser Stelle, wie

Doris Bachmann-Medick betont, von der Debatte überpostcolonialism angeregt
werden. In diesem Sinn ist Weltliteratur der „komplexef.] ,Ort' für eine

Selbstdarstellung der verschiedenen Kulturen und Kulturkonflikte [...], als Medium
der Verarbeitung von Kolonisierung und Modernisierung, nicht zuletzt auch

mit der Stoßkraft eines antieuropäischen Writing Back? (Ebd., S. 269).
16 Vgl. Rebecca L. Walkowitz. Born Translated: The Contemporary Novel in an Age

ofWorld Literature. New York: Columbia University Press 2015, S. 4f.

17 Vgl. David Damrosch. What is World Literature?. Princeton/Oxford: Prince¬

ton University Press 2003, S. 4: „I take world literature to encompass all literary
works that circulate beyond their culture of origin, either in translation or in
their original language (Virgil was long read in Latin in Europe). [...] [A] work
has an effective life as world literature whenever, and whereever, it is actively
present within a literary system beyond that of its original culturel'

18 Vgl. Franco Moretti. Atlas des europäischen Romans. Wo die Literatur spielte. Aus
dem Italienischen von Daniele dellAgli. Köln: DuMont 1999, S. 233.

19 Die These einer Globalisierung des Romans scheint zumindest in der angelsäch¬
sischen Comparative Literature geradezu common sense zu sein. Vgl. etwa Joseph



Weltliteratur und das Missverstehen des Romans 65

Vervielfachung von ein paar besonders erfolgreichen Lokalliteraturen".20

Ermöglicht werde diese globale Ausbreitung einer lokalen Schreibform,
indem der Roman eine radikale Trennung zwischen europäischer' Form
und .globalen' Inhalten erlaube: „Die Form, das unverrückbare Element,
kommt von oben und vom Zentrum; die Details können von Ort zu Ort
wechseln."21 Dieses Modell mag auf den ersten Blick plausibel erscheinen, es

basiert allerdings auf dem recht traditionellen Modell des unidirektionalen
Einflusses. Es ergibt sich die Vorstellung, dass die weltweit geschriebenen
und distribuierten Romane auf der Formseite diktatorisch dem Erbe eines

Walter Scott oder Charles Dickens unterworfen sind.22 Dies wirft die Frage
auf, wie sich die Perspektive auf den globalen Roman (als exemplarischen
Teil der Weltliteratur') womöglich ändert, wenn man den Blick anstatt auf
unidirektionale Einflüsse auf die zwischentextliche Struktur des konstruktiven

Missverstehens, d. h. auf reziproke Textbeziehungen richtet. Zu fragen
wäre dann, mit anderen Worten, nach einem nicht durch westeuropäische

Formung geprägten Zugriff auf den Roman, der nicht durch eine Unterwerfung

unter europäische Prätexte charakterisiert ist, sondern durch einen
spielerischen und transformativen Umgang mit der Form des Romans, kurzum:
durch ein konstruktives Missverstehen.

II.

Dieser Suchauftrag nach einer nicht-westeuropäischen Konzeptionierung des

Romans soll im Folgenden leitend sein für die Lektüre von Orhan Pamuks

Roman Masurriiyet Müzesi (Museum der Unschuld). Pamuks Romane gelten

R. Slaughter. Human Rights, Inc.: The World Novel, Narrative Form, and
International Law, New York: Fordham University Press 2007, S. 37f.; Mariano Sis-

kind, „The Globalization of the Novel and the Novelization of the Global. A
Critique ofWorld Literature". Comparative Literature 62.4 (2010): S. 336-360.

20 Moretti. Atlas des europäischen Romans (wie Anm. 18), S. 236.

21 Ebd., S. 240f. Weiter expliziert Moretti: „Vereinfacht gesagt: als der historische

Roman sich von Großbritannien aus über Europa und die ganze Welt verbreitet,
bleibt nur sein Auft>au konstant (und .britannisch'), während die Figuren wechseln

(und,lokal' werden)" (Ebd., S. 241).
22 In einem späteren Artikel modelliert Moretti seine These weitaus weniger uni-

direktional und beschreibt die Globalisierung des Romans zwar weiterhin als

„compromise between foreign form and local materials", dieser Kompromiss sei

jedoch „generally unstable" und könne - offenbar in seltenen Fällen - „genuine

formal revolutions" hervorbringen, m. a. W. also misreadings der originalen
Form, die eine neue Variante der Form hervorbringt (und womöglich eine neue

Perspektive auf die Ausgangstexte wirft). Moretti. „Conjectures on World
Literature" (wie Anm. 4), S. 60 und 59 (Fußnote 9).



66 Oliver Kohns

generell gewissermaßen als Produkte einer globalisierten Literaturproduktion

par excellence. In ihrer Studie Born Translated nennt Rebecca Walko-
witz Pamuks Texte als exemplarisch für eine moderne globalisierte
Romanproduktion, die von vornherein im Hinblick auf ihre Übersetzung für eine

globale Leserschaft geschrieben wird.23 Pamuks Romane bieten sich zur
Übersetzung geradezu an, schreibt Walkowitz: Sie besäßen eine sogenannte
„translated quality"24, wodurch sie für verschiedenste Leserkreise innerhalb
und jenseits der Türkei ansprechend sein könnten. Indem Pamuk etwa für
seinen Roman Kar (Schnee, 2008)25 eine Hauptfigur mit mangelhaften
Kenntnissen des Handlungsortes - der nordostanatolischen Stadt Kars -
und seiner Geschichte auswählt, gelinge es ihm, die Handlung auch für Leser
ohne jede Vorkenntnis über ihre politischen und historischen Hintergründe
zugänglich zu machen.26 Indem Pamuk diesen historischen Kontext
darüberhinaus nicht einfach durch einen auktorialen Erzähler mitteilt, sondern
wesentlich in der Form von Dialogen in die Romanhandlung einflicht, regt
er die Leser/innen dazu an, über die Zuverlässigkeit der Informationen und
ihre Interpretation durch verschiedene Charaktere zu reflektieren.27 Diese

Charakterisierung verortet Pamuks Text in der Geschichte des modernen

(europäischen) Romans: Während der Lesereinbezug durch die Erleichterung

identifikatorischer Lektürestrategien bereits im Briefroman des 18.

Jahrhunderts perfektioniert wird28, gilt radikale Multi-Perspektivität in der

Interpretation Michail Bachtins seit der „polyphonen Konzeption"29 der

Romane Dostojewskijs als ein Strukturmerkmal des modernen Romans. In
dieser Perspektive fügt sich Pamuks Art und Weise, Romane zu schreiben,

fugenlos in die europäische Tradition des Genres ein - und bereichert diese

allenfalls durch eine exotische, orientalische Motivik.
Pamuk selbst zeichnet in seinen Vorlesungen The Naive and the

Sentimental Novelist (2010) ein komplexeres und ambivalenteres Bild von der

Ausbreitung des Romans zu einem globalen Genre. Pamuk kritisiert die

23 Vgl. Walkowitz. Born Translated (wie Anm. 16), S. 3: „Paying homage to the

past, many novels do not simply appear in translation. They have been written
for translation from the start!'

24 Ebd., S. 17.

25 Vgl. Orhan Pamuk. Schnee. Roman. Aus dem Türkischen von Christoph K. Neu¬

mann. München: Hanser/Wien 2005.
26 Vgl. Walkowitz. Born Translated (wie Anm. 16), S. 16.

27 Vgl. ebd.

28 Vgl. Erich Kleinschmidt. „Fiktion und Identifikation. Zur Ästhetik der Leser¬

rolle im deutschen Roman zwischen 1750 und 1780". Deutsche Vierteljahrs-
schriftfür Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 53 (1979): S. 49-73.

29 Vgl. Michail M. Bachtin. „Der Held im polyphonen Roman" [1963]. Literatur
und Karneval. Zur Romantheorie undLachkultur. Aus dem Russischen von
Alexander Kaempfe. Frankfurt a. M.: Fischer 1996, S. 86-100, hier: S. 98.



Weltliteratur und das Missverstehen des Romans 67

verbreiteten Versuche außereuropäischer Autoren des 19. und 20. Jahrhunderts,

„einen Iwan Karamasow oder Don Quijote in ihrer eigenen Kultur
zu schaffen [...]. Jene Autoren sahen die in den westlichen Kulturzentren
erschaffenen literarischen Figuren als eine Art Artefakte an, die man
nachgießen konnte".30 Was in Morettis Perspektive die übliche Ausbreitung des

europäischen Romans in die außereuropäische Literatur darstellt, wird hier

gewissermaßen als Kunsthandwerk abgewertet: das unkreative „Nachgießen"

eines vorgegebenen Modells. Insofern diese Art von Literatur ihr
Verständnis von Weltliteratur prägt, interessiert sich die Literaturwissenschaft
Pamuk zufolge nicht ausreichend für die außereuropäische Literatur, über

die Ansätze und Herangehensweisen jener Autoren, die das Konzept des

Romans in ihre eigenen Länder importierten, und insbesondere darüber,
wie sie ein im Westen verankertes Fiktionsmodell kreativ an ihr Lesepublikum

und ihre nationale Kultur anpassten und dabei neue Ausdrucksformen
entwickelten.31

Pamuk nennt (neben Bulgakow, Hedayat und Tanizaki) den türkischen
Autor Ahmet Hamdi Tanpinar als Beispiel für eine „kreative" Aneignung
europäischer Literaturformen außerhalb Europas - und gibt damit der
Spekulation Nahrung, dass er zugleich auch seine eigene Literaturproduktion
beschreibt. Weit davon entfernt, lediglich eine traditionelle europäische
Form mit orientalischen Motiven kombinieren zu wollen, beschreibt Pamuk
hier den Ehrgeiz, die Form des Romans kreativ zu interpretieren und
umzuformen: Das wäre sein Ideal der Weltliteratur.

Die zunächst genuin poetologische Frage des Kopierens und Nachahmens

westlicher Muster spielt auch aufder Ebene der Handlung von Pamuks

Romanen eine wichtige Rolle. ,„Wir Türken schaffen es eben, alles, was in
Europa gerade Mode ist, nachzumachen und zu fälschen'"32, sagt der Akteur
Kemal in Pamuks Masumiyet Müzesi (Museum der Unschuld) zu seiner

Geliebten Füsun. Die Handlung des Romans wird von einem gefälschten

Objekt angetrieben: Im Zentrum steht eine Handtasche, die Kemal für Sibel

kauft und umtauschen muss, weil sie sich als gefälscht herausstellt - wobei

er sich dabei hoffnungslos in die Verkäuferin Füsun verliebt, eine entfernte
Verwandte von ihm. Die Geschichte von Kemals Begehren nach Füsun ist

von Anfang an verknüpft mit dem Begehren nach diversen Objekten - sowie

mit der Frage nach Originalität, Nachahmung und Fälschung: Es liegt nahe,

30 Orhan Pamuk. Der naive und der sentimentale Romancier. Aus dem Englischen

von Gerhard Meier. München: Hanser 2012, S. 58.

31 Ebd., S. 36f.
32 Orhan Pamuk. Das Museum der Unschuld. Roman. Aus dem Türkischen von

Gerhard Meier. Frankfurt a.M.: Fischer 2010, S. 23. Vgl. Orhan Pamuk. Masumiyet

Müzesi. Istanbul: Yapi Kredi Yayinlari 2013, S. 24.



68 Oliver Kohns

die Aussage Kemals als selbstironischen Kommentar zu Pamuks Romanpo-
etologie zu lesen, wobei offenbleibt, ob der Aspekt des Nachahmens oder
des erkennbaren Fälschens - das eigentlich etwas Neues hervorbringt - im

Vordergrund steht. Pamuks achter Roman, Masumiyet Müzesi (Museum der

Unschuld), erscheint so als ein geeigneter Ausgangspunkt für die Frage, ob

und inwiefern die Texte des Nobelpreisträgers dem Anspruch gerecht werden,

kreative Adaptionen der Romanform vorzunehmen und „neue
Ausdrucksformen" zu entwickeln.

Auf den ersten Blick bietet Masumiyet Müzesi - im Gegensatz zu oftmals

unter der Kategorie ,Postmoderne' gelesenen Romanen wie Kara Kitap (Das
schwarze Buch, 1990) oder Yeni Hayat {Das neue Leben, 1994) - eine Rückkehr

Pamuks zur Form des „traditionellen Romans aus dem neunzehnten

Jahrhundert".33 Tatsächlich lässt sich der Text ohne Weiteres als ein klassischer

Liebesroman lesen. Kemal verliebt sich in Füsun, verlobt sich allerdings
mit Sibel und verliert Füsun dadurch aus den Augen, er verlässt seine Verlobte,

um Füsun als verheiratete Frau wiederzufinden; acht Jahre lang besucht er sie

und ihre Familie; und kaum hat er sie nach vielen Jahren schließlich erobert,
stirbt sie nach einem Autounfall. Ungewöhnlich ist Kemals melancholische
Reaktion auf diesen nunmehr endgültigen Verlust: Er beauftragt nicht nur
seinen Jugendfreund Orhan Pamuk, seine Lebens- und Liebesgeschichte
aufzuschreiben, sondern lässt zugleich alle über Jahre hinweg angesammelten

Objekte, die ihn an Lüsun erinnern - zusammen mit nun systematisch

gesuchten Erinnerungsstücken - als „Museum der Unschuld" ausstellen.

Originell ist, dass es dieses Museum seit 2012 in Istanbul tatsächlich gibt34:

Der Autor Orhan Pamuk ließ ein altes Haus im Stadtteil Çukurcuma zu

einem Museum umbauen, wo für jedes Kapitel des Romans ein Alltagsgegenstand

ausgestellt ist - Kemal sammelt Dinge wie „Streichholzschachteln,

Zigarettenkippen, Salzstreuer, Mokkatassen und Haarspangen"35 -, der in
dem jeweiligen Kapitel eine mehr oder weniger entscheidende Rolle spielt.

Pamuks Roman erzählt aus diesem Grund zugleich die Geschichte der

Liebe Kemals zu Lüsun und seiner Zuneigung zu allen möglichen
Alltagsobjekten. Dies ist der erklärten Absicht des Erzählers zufolge kein
Widerspruch, insofern er als ,,begeisterte[r] Museumskurator[]" darauf ziele,

„seine Geschichte als die Geschichte von Gegenständen [zu] erzählen".36

Die Verbindung zwischen Liebesnarration und Objektwelt wird in Pamuks

Text durch wiederholte poetologische Einschöbe plausibilisiert. Insofern

33 Pamuk. Der naive und der sentimentale Romancier (wie Anm. 30), S. 153.

34 Vgl. den Katalog und Kommentar dazu: Orhan Pamuk. Die Unschuld der Dinge.
Das Museum der Unschuld in Istanbul. Aus dem Türkischen von Gerhard Maier.
München: Hanser 2012.

35 Pamuk, Das Museum der Unschuld (wie Anm. 32), S. 406.

36 Ebd., S. IM, Masumiyet Müzesi (wie Anm. 32), S. 335.



Weltliteratur und das Missverstehen des Romans 69

der „glücklichste [] Augenblick" des Lebens nur im Nachhinein erkennbar
werde, sei diese Erkenntnis perse melancholisch; gegen die Trauer der

Nachträglichkeit des Glücks helfe aber das Objekt, das den Augenblick wieder
erfahrbar mache: „Greifbare Überbleibsel glücklicher Momente rufen uns
die Erinnerungen daran, die Farben, die Freuden am Berühren und am
Sehen, viel treuer zurück, als die Menschen dies könnten, die uns den Augenblick

verschafft haben."37 Glück ist so - in der Perspektive von Pamuks Erzähler

Kemal - nicht so sehr erfahrbar im jeweiligen Moment des Geschehens,
sondern vielmehr im Moment des späteren Erinnerns an ein Geschehen: Es

ist ein Produkt der Imagination, die sich durch materielle Überbleibsel,
Souvenirs, anregen lässt. Das erste dieser Objekte im Roman - und gleichzeitig
das erste Ausstellungsstück im „Museum der Unschuld" - ist der Ohrring
Füsuns, den sie während des Geschlechtsverkehrs mit Kemal verloren hat,
und den dieser bei sich behält: als relativ simples synekdochisches Symbol38,
das den Moment des Glücks zu einem späteren Zeitpunkt nochmals verfügbar

machen soll.

Alle weiteren Objekte, die Kemal sammelt, sind von anderer Art: Nachdem

er Füsun (infolge seiner Verlobung) verloren hat, repräsentieren die

Dinge, die Kemal auf- und einsammelt, nicht mehr ein vergangenes Glück,
sondern vielmehr das Versprechen eines erträumten und erhofften Glücks mit
ihr in der Zukunft. Für Kemal gewinnen nun alle Gegenstände und Objekte,
mit denen Füsun in Berührung gekommen ist, gewissermaßen eine Aura
ihrer Präsenz39, weshalb der Besitz dieser Objekte für ihn den imaginierten
zukünftigen Besitz der Frau vorwegnimmt (und imaginär sogar ersetzt).40

37 Pamuk. DasMuseum der Unschuld (wie Anm. 32), S. 83; MasumiyetMüzesi (wie
Anm. 32), S. 80.

38 Vgl. Gerhard Kurz. Metapher, Allegorie, Symbol. 4., durchges. Aufl. Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht 1997, S. 68: „Symbolische Flandlungen und
symbolisches Verständnis von Handlungen und Dingen beruhen vor allem auf der

Herstellung von analogischen und synekdochischen Beziehungen. Etwas wird
ein Symbol, weil es in Analogie zu oder als Teil von einem Ganzen aufgefaßt
wird" In diesem Sinn ließe sich formulieren, dass Kemal Füsuns Ohrring als

einen integralen Teil von ihr begreift - als einen wesentlichen Teil der Füsun in
dem Moment, in dem er am „Montag, dem 26. Mai 1975, gegen Viertel vor
drei" Geschlechtsverkehr mit ihr hatte (Pamuk. Das Museum der Unschuld [wie
Anm. 32], S. 9). Im Besitz des Ohrrings vermeint er deshalb, Füsun weiterhin
besitzen zu können, auch wenn er den gesamten Rest von ihr verloren hat.

39 Vgl. Pamuk. Das Museum der Unschuld (wie Anm. 32), S. 180: „Jeder dieser

Gegenstände war schön, denn er hatte zur Bildung eines wunderbaren Wesens

namens Füsun beigetragen."
40 Vgl. ebd., S. 181: „Ja, dieses Oberstufenlineal, das ich Füsun geschenkt hatte [...]

ist wohl das erste echte Ausstellungsstück unseres Museums. Es ist ein Gegenstand,

der mich an sie erinnerte und unter schmerzlichen Umständen ihrem



70 Oliver Kohns

Zeit ist „eine große Täuscherin", folgert Kemal: ,,[N]eben der .offiziellen
Zeit, die wir mit anderen teilen", besäßen wir „jeder unsere eigene Zeit".41

Jenseits der homogenen und linearen Zeit des sozialen Lebens interessiert
sich Kemal (und mit ihm Pamuks Roman) ungleich mehr für die synchrone
und diskontinuierliche Zeit42, die individuell (und asozial) ist, weil sie nur
in der Imagination des Individuums existiert. Am Tisch der Familie Füsuns

sitzt Kemal folglich über acht Jahre lang als eine Art Gespenst: physisch
anwesend, versetzt ihn seine Imagination fortwährend in eine phantasmati-
sche Zukunft oder eine gespenstische Vergangenheit.43

III.

Die narrative Struktur der Ich-Erzählung in Pamuks Masumiyet Müzesi folgt
grundsätzlich dem konventionellen Stil eines (europäischen) Romans des

19. Jahrhunderts (der sich als fiktionale Autobiographie darstellt). Die
Reflexionen über die Struktur der Zeit, die Vorrangigkeit der erinnernden Zeit
schließen jedoch nahezu ausdrücklich an den modernistischen Roman des

frühen 20. Jahrhunderts, vor allem das Monumentalwerk Marcel Prousts,

an. Geradezu als eine explizite Reverenz vor Prousts berühmten Madeleines
erscheint, dass Kemal sich ausgerechnet durch den Genuss von ^yçôrekleri

- im deutschen Text umschrieben als „eine Art von Kringeln mit Walnüssen

und Korinthen"44 -, unweigerlich an seine Gespräche mit Füsun erinnert
fühlt, „wenn wir gemeinsam welche gegessen hatten".45 Pamuks Roman mar-

Leben entnommen wurde. Ich steckte mir das Ende des Lineals in den Mund
[...]. Das tat mir unendlich gut, und ich fühlte mich so glücklich, als hätte ich
Füsun tatsächlich gesehen"

41 Vgl. ebd., S. 309.
42 Vgl. Jörn Etzold. „Zeit vertreiben - Gespenster vertreiben. Leere Zeit und Zeit¬

vertreib bei Marcel Proust". Zum Zeitvertreib. Strategien - Institutionen -
Lektüren - Bilder. Flg. Alexander Karschnia u.a. Bielefeld: Aisthesis 2005, S. 209-
222, hier: S. 209f.

43 Vgl. Pamuk. Das Museum der Unschuld (wie Anm. 32), S. 454: „Bei den Keskins
kam es mir oft so vor, als ob ich in der Vergangenheit lebte. [...] Ich erlebte den

jeweiligen Moment eben nicht, als sei er gerade jetzt, sondern als sähe ich ihn
eher aus der Ferne. Während mein Körper, als sei er der Körper eines anderen,
aufeiner Theaterbühne das Jetzt erlebte, stand ich etwas abseits und beobachtete
Füsun und mich selbst. Mein Körper lebte im Fleute, und meine Seele sah ihm
dabei von ferne zu. Was ich erlebte, war etwas Erinnertes."

44 Pamuk. Das Museum der Unschuld (wie Anm. 32), S. 173; Masumiyet Müzesi
(wie Anm. 30), S. 164f. Tatsächlich handelt es sich um ein halbmondförmiges,
gefülltes Kleingebäck.

45 Pamuk. Das Museum der Unschuld (wie Anm. 32), S. 173.



Weltliteratur und das Missverstehen des Romans 71

kiert durch die von vornherein zitathaft wirkende Assoziation von Gebäck
und Erinnerung Prousts Monumentalroman - dessen Autor im Text nicht
weniger als viermal erwähnt wird46 - nahezu ausdrücklich als einen zentralen
Prätext.

So offensichtlich der Anschluss von Pamuks Roman an das klassische

Vorbild Prousts auch sein mag: Im poetologischen Detail weicht Masu-

miyet Müzesi durchgehend von dessen Romantechnik und Poetik ab. Die
Proust sehe mémoire involontaire ist wesentlich durch eine vollkommen kon-

tingente Relation zu dem Gegenstand charakterisiert, der sie anstößt. Ein
„jäher Zufall"47 bringt eine vergangene Erfahrung wieder zum Vorschein,
angestoßen durch ein Objekt - der Biss in die Madeleine im ersten Band, das

Stolpern über den Pflasterstein im Hofder Guermantes im letzten Band der
Recherche -, das für die Imagination Marcels eine Beziehung der Ähnlichkeit

etabliert. Hier öffnet sich, in den Worten Walter Benjamins, eine „Welt
im Stand der Ähnlichkeit", beherrscht von „.Korrespondenzen [...], die [...]
Proust (als Einziger) vermochte, in unserem gelebten Leben zum Vorschein

zu bringen."48 Der Ort, an dem diese Ähnlichkeiten hervorgebracht werden,
ist aber nicht die Dingwelt selbst, sondern die imagination des erinnernden
Subjekts. Deshalb kann die Erfahrung dieser Erinnerung für Marcel „den
Glauben an die Literatur wiedergeben".49 Die Analogie fungiert gewissermaßen

als poetologischer Kern des Romans und verwandelt etwa den Speisesaal
Balbecs in „ein riesiges wunderbare [s] Aquarium".50 Sie ist demnach wesentlich

eine Kraft zur assoziierenden Verähnlichung, durch die die faktische
Realität um einen Kosmos sprachlicher Relationen erweitert wird. Konsequent

mündet deshalb die erinnernde Erfahrung der Vergangenheit in eine

Apotheose der Literatur, die als das „wahre Leben, das endlich entdeckte und
aufgehellte"51, erscheint.

Nichts von alledem in Pamuks Museum der Unschuld-, Die Vergegenwärtigung

der Vergangenheit findet zwar ebenfalls in Kemals Imagination statt,
doch fungieren die materiellen Objekte hier nicht bloß als austauschbare

Anlässe für deren kreative Arbeit, sondern als ihre notwendigen Hilfsmittel.
In Kapitel 68 des Romans gesteht Kemal etwa, im Laufe derJahre „insgesamt

46 Ebd., S. 526, 533,550 und 562.

47 Marcel Proust. Die wiedergefundene Zeit (Aufder Suche nach der verlorenen Zeit,
siebter Teil). Aus dem Französischen von Eva Rechel-Mertens, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1984, S. 258.

48 Walter Benjamin. „Zum Bilde Prousts" [1933]. Illuminationen. Ausgewählte
Schrifien 1, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977, S. 335-348, hier: S. 344.

49 Proust. Die wiedergefundene Zeit (wie Anm. 47), S. 259.
50 Marcel Proust. Im Schatten junger Mädchenblüte (Aufder Suche nach der verlo¬

renen Zeit, zweiter Teil, Bd. 2). Aus dem Französischen von Eva Rechel-Mertens.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1981, S. 336.

51 Proust. Die wiedergefundene Zeit (wie Anm. 47), S. 297.



72 Oliver Kohns

4213 Zigarettenkippen Füsuns gesammelt" zu haben: Dank der Berührung
der Kippen mit Füsuns „Mund" und „Zunge" stellen sie für Kemal „ganz
besonders intime Gegenstände dar, von denen jeder [...] an einen traurigen
oder schönen Moment erinnerte!'52 Die gesammelten Dinge sind für Kemal
zweifellos magische Objekte, ,,bedeutende[] und kraftgeladene[] Objekt[e]"
mit einer ,,pseudo-objektive[n] Macht"53, die Präsenz Füsuns zu evozieren:
Kurzum, Prousts Orientierung an der Erinnerung wird bei Pamuk durch das

Paradigma des Fetischismus ersetzt.
Der Kniff, gegen Ende des Romans Pamuk selbst als - fiktionalen - Autor

des Romans in Erscheinung treten zu lassen, reduziert die narrative Komplexität

im Vergleich zu Prousts Recherche, insofern dadurch die dort wesentliche,

spannungsvolle Relation zwischen handelndem und erinnerndem Ich

weitgehend entfällt. Dafür baut Pamuks Roman eine Komplexität anderer

Art auf: Der Roman erzählt nicht einfach nur eine Liebesgeschichte zu einer
Frau und zu diversen Objekten, sondern er erzählt „als die Geschichte von
Gegenständen" zugleich eine Geschichte der Modernisierung und Verwestlichung'

der Türkei in den letzten vierzig Jahren. Diese Geschichte erzählt
Pamuk durchgehend als eine des Nachahmens und Kopierens, genauer:
des misslingenden Kopierens. Hier tut sich vor allem das reiche Milieu der

„Istanbuler Bourgeoisie" hervor, der auch Kemal entstammt, und das „sich
damals [d. h. im Jahr 1975,0. K.] mit Rasierapparaten, elektrischen Messern,
Dosenöffnern und noch schlimmeren Apparaten Gesicht und Hände blutig
schnitt, in der Aufregung, als erste in der Türkei diese Dinge zu benützen!'54

Der gesamte Lebensstil der Istanbuler Neureichen, die den Hauptteil
des Romanpersonals stellen, ist zentriert um die Idee der Nachahmung
eines (imaginierten) ,westlichen Lebens'. Diese Nachahmung reicht von der

Anschaffung von technologischen Geräten bis zu alltäglichen Gesten. Die
Freunde um Kemal verhalten sich bei einem Ausflug in den Wald in allen
Details „so, wie wir uns Europäer beim Picknick vorstellten"55; der Fabrikbesitzer

Turgay tupft sich die Lippen mit einer Serviette aufeine Art ab, „wie er
es wohl in westlichen Filmen gesehen hatte"56; die Produkte der türkischen
Filmindustrie sind „billig abgekupfert [çahnti Plagiat, Diebesgut]"57 von
westlichen Vorbildern, die türkische Popmusik „größtenteils bei Italienern
und Franzosen abgekupfert".58 Kemals Liebe zu Füsun und zu ihrer Welt

52 Pamuk. Das Museum der Unschuld (wie Anm. 32), S. 425.

53 Hartmut Böhme. Fetischismus und Kultur. Eine andere Theorie der Moderne.
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2006, S. 17.

54 Pamuk. Das Museum der Unschuld (wie Anm. 32), S. 140.

55 Ebd., S. 170.

56 Ebd., S. 189.

57 Ebd., S. 293; MasumiyetMüzesi (wie Anm. 32), S. 276.

58 Pamuk. Das Museum der Unschuld (wie Anm. 32), S. 337.



Weltliteratur und das Missverstehen des Romans 73

- die ganz und gar nicht die reiche Welt der .Istanbuler Bourgeoisie' ist: die
Familie ist arm und wohnt in einem alten, heruntergekommenen Viertel der

Stadt, in einer „ärmlichen Gasse"59 - entspringt wesentlich der Sehnsucht
nach einer „viel echteren und tieferen Welt"60 als derjenigen der reichen

.Society' Istanbuls.61

Wenn in diesen Randbezirken auf leeren Grundstücken oder schmutzigen
Straßen zwischen Autos und Mülltonnen Kinder im Schein der Straßenlampen

mit einem kaputten Ball herumkickten, dann war mir, als würde mir darin
das wahre Wesen des Lebens offenbar62,

notiert Kemal über seine „Suche nach dem abhanden gekommenen Dreh-
und Angelpunkt [s] eines Lebens".63 Diese ist damit nicht nur eine Suche

nach der verlorenen Füsun, sondern zugleich eine nach einem echten, nicht
kopierten Lebensstil. Füsun repräsentiert dieses echte Leben für Kemal
ebenso wie die sie umgebenden Dinge - einfache Dinge, die .westliche' Dinge
nicht plump verdoppeln, sondern wenigstens auf eine eigenwillige Art und
Weise nachahmen64 -, und in gewisser Weise verkörpert sie für Kemal dieses

Ideal des einfachen Lebens. Die Gegenstände, die Kemal über die Jahre

ansammelt, repräsentieren daher ein Istanbuler Leben der .kleinen Leute'.
Dass Füsun selbst durchaus den Wunsch nach einem anderen Leben verspürt

- sie träumt von einer Karriere als Schauspielerin und erscheint nicht zuletzt

aus diesem Grund empfänglich für Kemals Avancen -, nimmt Kemal
durchgehend nur wahr, insofern es ihm nutzt, um ihr näher zu kommen.

Pamuk stellt Kemals Suche nach Echtheit vollkommen glaubhaft dar, aber

er unternimmt zugleich einiges, um dem Leser eine ironische Distanzierung
dazu zu ermöglichen. Nicht ohne solche Ironie ist, dass Kemal, der bei seinen

Streifzügen durch die Stadt dutzendweise auf falsche .Füsuns' gestoßen ist

59 Ebd., S. 325.
60 Ebd., S. 380.
61 Die Differenz zwischen diesen Sphären lässt sich bereits anhand der Stadtteile

nachvollziehen, in denen die Protagonisten wohnen: Während Kemal und die

meisten Figuren aus seinem Milieu im reichen Ni^antafi wohnen, befindet sich

Füsuns Haus im armen Viertel Çukurcuma. „Zehn, fünfzehn Jahre vor der Eröffnung

des Museums machte es mir schon manchmal zu schaffen, wie arm und vor
allen Dingen heruntergekommen das Viertel stellenweise war", schreibt Pamuk
über letztere Gegend (Pamuk. Die Unschuld der Dinge [wie Anm. 34], S. 25).

62 Pamuk. Das Museum der Unschuld (wie Anm. 32), S. 235.

63 Ebd.

64 Kein einfaches Ding und darum kein typisches Beispiel, dennoch als eigenwillige
Nachahmung einer .westlichen' Technikphantasie ein emblematisches

Ausstellungsstück im „Museum der Unschuld": die Schwarzlichtmaschine. Vgl. Pamuk.

Die Unschuld der Dinge (wie Anm. 34), S. 144.



74 Oliver Kohns

(die sich wie diese das Haar blond gefärbt haben)65, die echte Füsun bei ihrem
Wiedersehen nicht wiedererkennt und für ihre Schwester hält (weil diese

die Haare inzwischen nicht mehr blondiert trägt).66 Indem hier die Echtheit
des Originals zweifach infrage gestellt wird, ergibt sich eine ironische

Distanzierung zu Kemals Phantasma des .Authentischen', welches er in Füsun

verkörpert sieht. Erst kurz vor ihrem Tod wird für die Leser/innen deutlich
erkennbar, dass Füsun, nur scheinbar die leere Leinwand für Kemals Projektionen,

alles dafür getan hätte, um dem vermeintlich .echten' und einfachen
Leben zu entkommen - um den Kontakt aufrechtzuerhalten, hatte Kemal

versprochen, ihr eine Karriere als Schauspielerin zu ermöglichen -, und dass

Kemal diesbezüglich leere Versprechungen gemacht hatte.67

Es ist nicht ohne Ironie, dass Pamuk die Geschichte der Suche Kemals
nach einem echten, nicht am .Westlichen' orientierten Leben in der Form des

- wie Pamuk selbst darlegt - durch und durch westlich orientierten Romans

präsentiert. Es fällt leicht, Masumiyet Müzesi als Exempel einer Literatur zu
lesen, die born translated ist: Der nicht-türkischsprachige Leser wird hier
durchgehend antizipiert und angesprochen (etwa in der subtilen Explikation
der Bedeutung des türkischen Verbs oturmak68, das nicht nur sitzen, sondern
über zusammen sitzen auch zusammen sein impliziere69). Pamuks Roman
unterscheidet sich jedoch von den .billig' von westlichen Vorbildern ,abge-

kupferten' Filmen, die er fortlaufend thematisiert, dadurch, dass er nicht nur
Prozesse des .Abkupferns' und Nachahmens kritisch beschreibt, sondern
ebenso die Suche nach einer nur vermeintlich .authentischen', nicht westlich

geprägten .Originalkultur' ironisch bricht.
Born translated ist Pamuks Roman schließlich, insofern er - durch seine

enge Verknüpfung der Romanpoetik mit einer melancholischen Theorie
der Erinnerung - für westliche Leser/innen unschwer erkennbar eng an
den Roman der Klassischen Moderne (insbesondere an Prousts Monumentalwerk)

anknüpft. Nichtsdestotrotz betont Pamuk, dass die Figuren in
Masumiyet Müzesi sich „durch eine Fokussierung auf Gegenstände [...] von
westlichen Romanhelden deutlich abheben, und zwar dadurch, dass sie auf
authentischere Weise in Istanbul verankert sein würden!'70 Die Fixierung auf

65 Pamuk. Das Museum der Unschuld (wie Anm. 32), S. 185: „In jenen Tagen
bemerkte ich, wie viele Mädchen und Frauen Füsuns Frisur und ihr ganzes
Aussehen nachahmten und wie überhaupt viele dunkelhaarige Türkinnen sich die

Haare blond färbten."
66 Ebd., S. 260: „Hinter ihm stand an der Türschwelle ein hübsches dunkelhaari¬

ges Mädchen, das Füsun ähnlich sah und ihre Schwester sein musste. Plötzlich
durchfuhr es mich: Es war Füsun selbst! Ihre Haare waren pechschwarz."

67 Ebd., S. 521 f.

68 Pamuk. MasumiyetMüzesi (wie Anm. 32), S. 306.

69 Pamuk. Das Museum der Unschuld (wie Anm. 32), S. 322f.

70 Pamuk. Die Unschuld der Dinge (wie Anm. 34), S. 15.



Weltliteratur und das Missverstehen des Romans 75

die Magie der Dingwelt allein ist es nicht, durch die Pamuks Roman sich

von der Tradition des europäischen Erinnerungsromans absetzt. Wie Pamuk
betont, ist die Hervorhebung der Dingwelt im Museum der Unschuld
allerdings auch nicht ohne Einfluss auf die Form des Romans: Die scheinbar
.authentische' Verortung der Figuren am Handlungsort Istanbul trägt nicht,
wie in Franco Morettis Schema angenommen, einfach einen lokalen Inhalt
in eine unverändert westeuropäische Form des Romans ein. Die Dinge aus
dem „Museum der Unschuld" verbreiten nicht einfach einen .orientalisti¬
schen' Flair, sondern sie erzählen - jedes Ding für sich - Geschichten, die
immer wieder auf die Modernisierung der Türkei und die damit verbundenen

kleinen Tragödien und Komödien verweisen. Durch die Einspeisung
dieser Geschichten in den Roman alteriert Pamuks Roman die Tradition
des europäischen Erinnerungsromans. In dieser Tradition sind die Dinge,
die den Erinnerungsprozess auslösen, vollkommen willkürlich: Erst in der

Imagination des dichtenden Subjekts erhalten sie Sinn und Zusammenhang.
Indem die materiellen Dinge in Pamuks Roman jeweils selbst Geschichten

repräsentieren und hervorbringen, wird das Modell der poetischen
Imagination durch ein Modell des Geschichtsraums ersetzt. Der Roman nutzt
den Raum, der sich in dieser Distanzierung von der Genretradition des

Romans eröffnet, für Reflexionen über die Modernisierung der Türkei im
Allgemeinen und über Fragen kultureller Nachahmung und Eigenständigkeit

im Besonderen. In dieser reflexiven Dimension auf die Übertragung
des Romans in einen außereuropäischen Raum, die einen Anschluss an die
Tradition des Romans bei gleichzeitiger Transformation derselben vollzieht,
liegt, wenn man es so formulieren will, das .konstruktive Missverständnis'
des Genres in MasumiyetMüzesi.




	Weltliteratur und das Missverstehen des Romans : Orhan Pamuks "Masumiyet Müzesi" ("Museum der Unschuld")

