Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2017)
Heft: 46: Produktive Fehler, konstruktive Missverstandnisse = Erreurs

productives, malentendus constructifs

Artikel: Weltliteratur und das Missverstehen des Romans : Orhan Pamuks
"Masumiyet Mlzesi" ("Museum der Unschuld")

Autor: Kohns, Oliver

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006234

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Oliver Kohns

Weltliteratur und das Missverstehen des Romans

Orhan Pamuks ,, Masumiyet Miizesi“ (,Museum der Unschuld“)

The notion of world literature is often understood as a global distribution of literary
forms and structures from Europe to the rest of the globe. Under the premise that non-
European literatures don’t just reproduce European forms, but reinterpret and change
them in the process of adaptation, world literature can be defined as a ,productive
misunderstanding®. This article attempts to show that Orhan Pamuk’s novel , Masumi-
yet Miizesi® (,Museum of Innocence®) is in this sense a productive appropriation of
European forms of the novel. Pamuk’s novel is a narration about the modernization of
Turkey in the 20th century, which is depicted as a chain of faulty imitation that never-
theless creates something new. Similarly, the ,Museum of Innocence® is characterized
by an abundance of intertextual relations to the tradition of European novel (e.g., to
Proust’s texts), which, however creates a ,,productive misunderstanding®

L

Die Allgemeine und Vergleichende Literaturwissenschaft ist — als Wissen-
schaft der Textbeziechungen - stets mit konstruktiven Missverstindnissen
beschiftigt. So wie die moderne Soziologie (zumindest in ihrer systemtheo-
retischen Variante) gesellschaftliche Kommunikation unter dem Vorzeichen
der Unwahrscheinlichkeit betrachtet!, wird die Relation zwischen verschie-
denen Texten von der Komparatistik unter der Primisse eines (wenngleich
konstruktiven) Missverstehens analysiert. Wann immer ein literarischer Text
in einer zwischentextlichen Relation zu einem anderen Text gelesen wird
— beispielsweise als Nachahmung, Parodie, Ubersetzung oder Uberbie-
tung —, dann bedeutet das nicht, dass allein der spitere Text einen Einfluss
durch den fritheren erfihrt. Auch der frithere Text wird ein anderer in dem
Moment, in dem er ,gelesen, gedeutet, bekimpft, parodiert, iibersetzt usw.
wird“: Unverindert bleiben kénnte ein Text nur unter der Bedingung, dass
seine Bedeutung gewissermaflen in Stein gemeifSelt wird — aber das schlieft
jede neue Kontextualisierung, streng gesehen jede neue Lektiire aus. Jeder
Akt des Verstehens — d.h. der Aneignung, der Neu-Aneignung und Neu-
Kontextualisierung — eines Textes ist so zugleich ein Missverstehen, nim-
lich eine Alterierung, Verzerrung und Entfremdung. Konstruktiv ist dieses

1 Vgl. Niklas Luhmann. ,Die Unwahrscheinlichkeit der Kommunikation®. Sozio-
logische Aufkldrung 3: Soziales System, Gesellschaft, Organisation. 5. Aufl. Wiesba-
den: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften 2009, S. 29-40, hier: S. 30.

2 Hans-Jost Frey. Der unendliche Text. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1990, S. 20.



62 Oliver Kobns

Missverstehen, insofern es neuen Sinn hervorbringt (und ein Text ohne
diese Alterierung ungelesen und damit tot bliebe).? In dieser Perspektive
spricht die Vergleichende Literaturwissenschaft immer iiber konstruktive
Missverstindnisse — und produziert allenfalls ein Wissen tiber diese. Wenn
es zutrifft, dass jeder Akt des Verstehens immer ein konstruktives Missverste-
hen einschliefit, dann ist die vergleichende Literaturwissenschaft am ehesten
der institutionelle Ort, diese Paradoxie theoretisch zu reflektieren.

Dies ist keine revolutionire These. Sie kénnte jedoch eine neue Perspek-
tive auf ein Themenfeld bieten, das seit einigen Jahren zentral in der Kom-
paratistik diskutiert wird und teilweise sogar damit identifiziert wurde*: das
Konzept der Weldliteratur. In Goethes humanistisch inspirierter Beschrei-
bung ist Weltliteratur die Uberwindung national beschrinkter Kulturen
durch einen gesteigerten Austausch, der zu wechselseitigem Gewinn genutzt
werden kann.’ Lingst jedoch weckt der Begriff der Weltliteratur nicht mehr
primir die in der humanistischen Tradition verwurzelte Vorstellung einer
kollektiven ,, Arbeit der Kulturinteressierten am Gewebe der Weltkultur“®

3 Harold Blooms Konzept des Misreadings allegorisiert diesen Prozess als Motor
der Literaturgeschichte und reduziert ihn zugleich auf den ,Streit zwischen star-
ken Gleichen, Vater und Sohn“ (Harold Bloom. Einfluss-Angst. Eine Theorie der
Dichtung. Aus dem amerikanischen Englisch tibers. von Angelika Schweikhart.
Basel/Frankfurt a. M.: Stroemfeld 1995, S. 14) und also auf einen maskulinen
Ringkampf innerhalb des traditionellen Kanons der ,Werke® ,groffer Autoren’.
Fiir diese reduktive Personalisierung gibt es jedoch keinen sinnvollen Grund: Die
von Hans-Jost Frey als ,,reziproke Textbezichung® (Frey. Der unendliche Text [wie
Anm. 2], S. 20) bezeichnete Struktur des Missverstehens ist charakteristisch fiir
alle Formen der Zwischentextlichkeit.

4 Vgl. Angelika Corbineau-Hoffmann. Einfiibrung in die Komparatistik. Betlin:
Erich Schmidt 2000, S. 16: ,,Ein Begriff, der haufig mit der Komparatistik in Ver-
bindung gebracht wird und der ihre Natur zu kennzeichnen scheint, ist Weltli-
teratur’’ Franco Moretti insistiert dagegen, dass die Comparative Literature dem
Anspruch auf die Reprisentation von Weltliteratur nie gerecht wurde (Vgl. Franco
Moretti. ,Conjectures on World Literature®. New Left Review 1 [2000]: S. 54-68,
hier: S. 54). Moretti nennt auch den Preis, den die Komparatistik zahlen miisste,
um tatsichlich iiber globale Literatur sprechen zu kénnen: der Verziche auf close
reading, letztlich auf die Lekeiire von cinzelnen Texten iiberhaupt (Ebd., S. 56£.).

5 Johann Peter Eckermann. Gespriche mit Goethe in den letzten Jahren seines Lebens.
Hg. Fritz Bergemann. Frankfurt a. M.: Insel 1981, S. 243: ,Es ist aber schr artig,
daf8 wir jetzt, bei dem engen Verkehr zwischen Franzosen, Englindern und Deut-
schen, in den Fall kommen, uns einander zu korrigieren. Das ist der grofie Nutzen,
der bei einer Weltliteratur herauskomme und der sich immer mehr zeigen wird:

6 Claudia Liebrand. ,,,Im Deutschen [...] magich den Faust nicht mehr lesen’. Goe-
thes Konzept von Weltliteratur®. Globalisierung und Gegenwartsliteratur. Konstel-
lationen — Perspektiven. Hg. Wilhelm Amann, Georg Mein & Rolf Parr. Heidel-
berg: Synchron 2010, S. 17-28, hier: §. 25.



Weltliteratur und das Missverstehen des Romans 63

zur wechselseitigen Korrektur und zum gegenseitigen Nutzen. Schon im Jahr
1952 notiert Erich Auerbach sorgenvoll, die Idee der Weltliteratur konne
in der Gegenwart nicht mehr mit den Idealen des ,geistigen Austausch(s]®
der ,Veredlung der Sitte” oder der ,Volkervershnung® assoziiert werden.’
Weltliteratur bezieht sich, wie Auerbach schreibt, ,nicht einfach auf das
Gemeinsame und Menschliche iiberhaupt, sondern auf dieses als wechsel-
seitige Befruchtung des Mannigfaltigen*®: Die Idee der Weltliteratur zielt
in dieser Perspektive einerseits darauf, die verbindenden Traditionen unter-
schiedlicher Kulturen zu beschreiben — andererseits aber setzt die Idee der
swechselseitigen Befruchtung® die Existenz kultureller Differenzen voraus,
tiber die hinaus dann ein Kontakt hergestellt werden kann. Sobald durch
»die sich vollziechende Standardisierung der Erdkultur®® weltweit nur noch
»eine einzige literarische Kultur® tibrig bliebe, wire ,,der Gedanke der Welt-
literatur zugleich verwirklicht und zerstért“'?, schreibt Auerbach. Die Idee
der Weltliteratur verhalt sich paradox zu ihrer Verwirklichung: Das Konzept
zielt zwar auf globale Kommunikation — doch je mehr diese dank der poli-
tischen und technischen Entwicklungen alltigliche Realitit geworden ist,
desto mehr geht tatsachlicher Austausch zwischen verschiedenen Kulturen
verloren zugunsten einer einzigen globalen Einheitskultur.

Auerbach beschreibt demnach eine durch politische Entwicklungen ver-
ursachte Dynamik, innerhalb derer die Komparatistik dennoch eine ambi-
valente Rolle spielt. Dies wurde innerhalb des Fachs in den letzten Jahren
kontrovers diskutiert. Damit das Projekt der Weltliteratur nicht zur Ver-
breitung einer globalen Einheitskultur, sondern zur Férderung kulturel-
len Austauschs beitragen kann, musste insbesondere der Kanon des Fachs
reflektiert und neu konzipiert werden. Der Kanon der Weltliteratur wurde
folglich auf ,die Literaturen kultureller Minderheiten [...] und insbesondere
Texte von Frauen, aber auch solche von Autoren nicht weifSer Hautfarbe“!!
ausgeweitet, wie es in einer Einfithrung in die Komparatistik heif}t. Dieses
Unternehmen kann das Problem der kulturellen Vereinheitlichung der Welt-
literatur jedoch nicht grundsitzlich l6sen, argumentiert Doris Bachmann-
Medick. Die Kanonisierung von ,Texte[n] auferhalb der europiischen
Literaturgeschichte“? und insbesondere von Autoren aus der sogenann-
ten ,Dritten Welt’ kann dem Label Weltliteratur® keine innere kulturelle

7  Erich Auerbach. ,,Philologie der Weltliteratur® [1952]. Philologie der Weltlite-
ratur. Sechs Versuche iiber Stil und Wirklichkeitswahrnehmung, Frankfurt a. M..:
Fischer 1992, S. 87.

8 Ebd.,S.83.
9 Ebd.,S.87.
10 Ebd,, S. 83.

11 Corbineau-Hoffmann. Einfiibrung in die Komparatistik (wie Anm. 4), S. 24.
12 Doris Bachmann-Medick. , Multikultur oder kulturelle Differenzen? Neue Kon-
zepte von Weltliteratur und Ubersetzung in postkolonialer Perspektive®, Kultur



64 Oliver Kobns

Diversitit garantieren, sobald sich zeigen ldsst, dass auch diese Texte ,in
einen komplexen Zusammenhang des immer schon Ubersetztseins einge-
bunden sind, [...] immer schon tbersetzt in westliche Begrifflichkeiten,
Text- und Verbreitungsformen®.”> Mit anderen Worten: Auch die auflereu-
ropaischen Literaturen haben sich angesichts der ,globalen Zirkulation kul-
tureller Produkee und Texte ' bereits so sehr die ,westlichen’ Formen und
Themen angecignet, dass sie keinen wechselseitigen Austausch mehr ver-
sprechen konnen.” Mit einer Formel von Rebecca Walkowitz kann gesagt
werden, dass die globalisierte Welt der Gegenwart ,,born translated” ist: nie
blof in einer Sprache beheimatet, sondern schon mit Blick auf Ubersetzung
und globale Rezeption geschrieben.'® Objekt der Analyse von ,Weltliteratur*
kann in dieser Perspektive nicht mehr nur Literatur sein, die — in der Form
etwa von Ubersetzungen — den Rezeptionsrahmen der ,eigenen’ Kultur ver-
lassen konnte', sondern letztlich von vornherein potentiell alle literarischen
Texte in allen Sprachen der Welt.

Auflereuropiische Literatur steht in dieser Perspektive spatestens seit dem
18. Jahrhundert zunehmend unter dem formenden Einfluss der global domi-
nanten europaischen Literatur. Diese These wurde insbesondere von Franco
Moretti literaturhistorisch ausgearbeitet. Vor allem das Genre des Romans
ist Moretti zufolge nicht blof eine europiische, sondern priziser eine engli-
sche und franzosische Erfindung.' Die viel diskutierte globale Ausdehnung
des Romans" ist in Morettis Perspektive nichts weiter als die ,,planetarische

als Text. Die anthropologische Wende in der Literaturwissenschaft. Hg. Doris
Bachmann-Medick. Frankfurt a. M.: Fischer 1996, S. 262-296, hier: S. 266.

13 Ebd,, S. 267.

14 Ebd.

15 Die komparatistische Reflexion tiber Weltliteratur kann an dieser Stelle, wie
Doris Bachmann-Medick betont, von der Debatte tiber postcolonialism angeregt
werden. In diesem Sinn ist Weltliteratur der ,,komplexe[.] ,Ort fiir eine Selbst-
darstellung der verschiedenen Kulturen und Kulturkonflikee [...], als Medium
der Verarbeitung von Kolonisierung und Modernisierung, nicht zuletzt auch
mit der StoRkraft eines antieuropiischen ,Writing Back™ (Ebd., S. 269).

16 Vgl. Rebecca L. Walkowitz. Born Translated: The Contemporary Novel in an Age
of World Literature. New York: Columbia University Press 2015, S. 4f.

17 Vgl. David Damrosch. What is World Literature?. Princeton/Oxford: Prince-
ton University Press 2003, S. 4: ,,I take world literature to encompass all literary
works that circulate beyond their culture of origin, either in translation or in
their original language (Virgil was long read in Latin in Europe). [...] [A] work
has an effective life as world literature whenever, and whereever, it is actively pre-
sent within a literary system beyond that of its original culture:

18 Vgl. Franco Moretti. Atlas des europiischen Romans. Wo die Literatur spielte. Aus
dem Iralienischen von Daniele dell’Agli. Kéln: DuMont 1999, S. 233.

19 Die These einer Globalisierung des Romans scheint zumindest in der angelsich-
sischen Comparative Literature geradezu common sense zu sein. Vgl. etwa Joseph



Weltliteratur und das Missverstehen des Romans 65

Vervielfachung von ein paar besonders erfolgreichen Lokalliteraturen®?
Ermoglicht werde diese globale Ausbreitung einer lokalen Schreibform,
indem der Roman eine radikale Trennung zwischen ,europiischer’ Form
und ,globalen’ Inhalten erlaube: ,Die Form, das unverriickbare Element,
kommt von oben und vom Zentrum; die Details kdnnen von Ort zu Ort
wechseln:?! Dieses Modell mag auf den ersten Blick plausibel erscheinen, es
basiert allerdings auf dem recht traditionellen Modell des unidirektionalen
Einflusses. Es ergibt sich die Vorstellung, dass die weltweit geschriebenen
und distribuierten Romane auf der Formseite diktatorisch dem Erbe eines
Walter Scott oder Charles Dickens unterworfen sind.** Dies wirft die Frage
auf, wie sich die Perspektive auf den globalen Roman (als exemplarischen
Teil der Weltliteratur’) womdglich dndert, wenn man den Blick anstatt auf
unidirektionale Einfliisse auf die zwischentextliche Strukeur des konstrukti-
ven Missverstehens, d.h. auf reziproke Textbeziechungen richtet. Zu fragen
wire dann, mit anderen Worten, nach einem nicht durch westeuropiische
Formung geprigten Zugriff auf den Roman, der nicht durch eine Unterwer-
fung unter europiische Pritexte charakeerisiert ist, sondern durch einen spie-
lerischen und transformativen Umgang mit der Form des Romans, kurzum:
durch ein konstruktives Missverstehen.

II.

Dieser Suchauftrag nach einer nicht-westeuropdischen Konzeptionierung des
Romans soll im Folgenden leitend sein fir die Lektiire von Orhan Pamuks
Roman Masumiyet Miizesi (Museum der Unschuld). Pamuks Romane gelten

R. Slaughter. Human Rights, Inc.: The World Novel, Narrative Form, and Inter-
national Law, New York: Fordham University Press 2007, S. 37f.; Mariano Sis-
kind, ,,The Globalization of the Novel and the Novelization of the Global. A
Critique of World Literature®. Comparative Literature 62.4 (2010): S. 336-360.

20 Moretti. Atlas des europiischen Romans (wic Anm. 18), S. 236.

21 Ebd,, S. 240f. Weiter expliziert Moretti: ,Vereinfacht gesagt: als der historische
Roman sich von Groflbritannien aus iiber Europa und die ganze Welt verbreitet,
bleibt nur sein Aufbau konstant (und ,britannisch’), wihrend die Figuren wech-
seln (und ,lokal‘ werden)“ (Ebd., S. 241).

22 In einem spiteren Artikel modelliert Moretti seine These weitaus weniger uni-
direkrional und beschreibt die Globalisierung des Romans zwar weiterhin als
~compromise between foreign form and local materials®, dieser Kompromiss sei
jedoch ,.generally unstable” und kénne - offenbar in seltenen Fillen - ,genu-
ine formal revolutions“ hervorbringen, m.a. W. also misreadings der originalen
Form, die eine neue Variante der Form hervorbringt (und woméglich eine neue
Perspektive auf die Ausgangstexte wirft). Moretti. ,Conjectures on World Lite-

rature” (wie Anm. 4), S. 60 und 59 (Fufinote 9).



66 Oliver Kobns

generell gewissermafien als Produkte einer globalisierten Literaturproduk-
tion par excellence. In ihrer Studie Born Translated nennt Rebecca Walko-
witz Pamuks Texte als exemplarisch fur eine moderne globalisierte Roman-
produktion, die von vornherein im Hinblick auf ihre Ubersetzung fir eine
globale Leserschaft geschrieben wird.” Pamuks Romane bieten sich zur
Ubersetzung geradezu an, schreibt Walkowitz: Sie besifien eine sogenannte
translated quality“*, wodurch sie fiir verschiedenste Leserkreise innerhalb
und jenseits der Tiirkei ansprechend sein konnten. Indem Pamuk etwa fur
seinen Roman Kar (Schnee, 2008)% eine Hauptfigur mit mangelhaften
Kenntnissen des Handlungsortes — der nordostanatolischen Stadt Kars -
und seiner Geschichte auswihlt, gelinge es ihm, die Handlung auch fiir Leser
ohne jede Vorkenntnis iiber ihre politischen und historischen Hintergriinde
zuginglich zu machen.”® Indem Pamuk diesen historischen Kontext darii-
berhinaus nicht einfach durch einen auktorialen Erzahler mitteilt, sondern
wesentlich in der Form von Dialogen in die Romanhandlung einflicht, regt
er die Leser/innen dazu an, tiber die Zuverlissigkeit der Informationen und
ihre Interpretation durch verschiedene Charaktere zu reflektieren.” Diese
Charakterisierung verortet Pamuks Text in der Geschichte des modernen
(europiischen) Romans: Wihrend der Lesereinbezug durch die Erleich-
terung identifikatorischer Lektiirestrategien bereits im Briefroman des 18.
Jahrhunderts perfektioniert wird®, gilt radikale Multi-Perspektivitit in der
Interpretation Michail Bachtins seit der ,polyphonen Konzeption®® der
Romane Dostojewskijs als ein Strukturmerkmal des modernen Romans. In
dieser Perspektive fugt sich Pamuks Art und Weise, Romane zu schreiben,
fugenlos in die europiische Tradition des Genres ein — und bereichert diese
allenfalls durch eine exotische, orientalische Motivik.

Pamuk selbst zeichnet in seinen Vorlesungen The Naive and the Senti-
mental Novelist (2010) ein komplexeres und ambivalenteres Bild von der
Ausbreitung des Romans zu einem globalen Genre. Pamuk kritisiert die

23 Vgl. Walkowitz. Born Translated (wie Anm. 16), S. 3: ,Paying homage to the
past, many novels do not simply appear in translation. They have been written
for translation from the start*

24 Ebd.,S. 17.

25 Vgl. Orhan Pamuk. Schnee. Roman. Aus dem Tiirkischen von Christoph K. Neu-
mann. Miinchen: Hanser/Wien 2005.

26 Vgl. Walkowitz. Born Translated (wie Anm. 16), S. 16.

27 Vgl. ebd.

28 Vgl. Erich Kleinschmidt. ,Fiktion und Identifikation. Zur Asthetik der Leser-
rolle im deutschen Roman zwischen 1750 und 1780%. Deutsche Vierteljahrs-
schrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 53 (1979): S. 49-73.

29 Vgl. Michail M. Bachtin. ,,Der Held im polyphonen Roman* [1963]. Literatur
und Karneval. Zur Romantheorie und Lachkultur. Aus dem Russischen von Ale-
xander Kaempfe. Frankfurt a. M.: Fischer 1996, S. 86-100, hier: S. 98.



Weltliteratur und das Missverstebhen des Romans 67

verbreiteten Versuche aufereuropiischer Autoren des 19. und 20. Jahrhun-
derts, ,einen Iwan Karamasow oder Don Quijote in ihrer eigenen Kultur
zu schaffen [...]. Jene Autoren sahen die in den westlichen Kulturzentren
erschaffenen literarischen Figuren als eine Art Artefakee an, die man nach-
gieflen konnte“?® Was in Morettis Perspektive die tibliche Ausbreitung des
europiischen Romans in die auflereuropdische Literatur darstellt, wird hier
gewissermafSen als Kunsthandwerk abgewertet: das unkreative ,Nachgie-
en” eines vorgegebenen Modells. Insofern diese Art von Literatur ihr Ver-
stindnis von Weltliteratur prigt, interessiert sich die Literaturwissenschaft
Pamuk zufolge nicht ausreichend fiir die auflereuropiische Literatur, tiber

die Ansitze und Herangehensweisen jener Autoren, die das Konzept des
Romans in ihre eigenen Linder importierten, und insbesondere dariiber,
wie sie ein im Westen verankertes Fiktionsmodell kreativ an ihr Lesepubli-
kum und ihre nationale Kultur anpassten und dabei neue Ausdrucksformen
entwickelten.?!

Pamuk nennt (neben Bulgakow, Hedayat und Tanizaki) den tiirkischen
Autor Ahmet Hamdi Tanpinar als Beispiel fur eine ,kreative® Aneignung
europaischer Literaturformen aufSerhalb Europas — und gibt damit der Spe-
kulation Nahrung, dass er zugleich auch seine eigene Literaturproduktion
beschreibt. Weit davon entfernt, lediglich eine traditionelle europiische
Form mit orientalischen Motiven kombinieren zu wollen, beschreibt Pamuk
hier den Ehrgeiz, die Form des Romans kreativ zu interpretieren und umzu-
formen: Das wire sein Ideal der Weltliteratur.

Die zunichst genuin poetologische Frage des Kopierens und Nachah-
mens westlicher Muster spielt auch auf der Ebene der Handlung von Pamuks
Romanen eine wichtige Rolle. ,,Wir Tirken schaffen es eben, alles, was in
Europa gerade Mode ist, nachzumachen und zu falschen™, sagt der Akteur
Kemal in Pamuks Masumiyet Miizesi (Museum der Unschuld) zu seiner
Geliebten Fiisun. Die Handlung des Romans wird von einem gefilschten
Objeke angetrieben: Im Zentrum steht eine Handrtasche, die Kemal fiir Sibel
kauft und umtauschen muss, weil sie sich als gefilscht herausstellt — wobei
er sich dabei hoffnungslos in die Verkduferin Fisun verliebt, eine entfernte
Verwandte von ihm. Die Geschichte von Kemals Begehren nach Fasun ist
von Anfang an verkniipft mit dem Begehren nach diversen Objekeen - sowie
mit der Frage nach Originalitit, Nachahmung und Filschung: Es liegt nahe,

30 Orhan Pamuk. Der naive und der sentimentale Romancier. Aus dem Englischen
von Gerhard Meier. Miinchen: Hanser 2012, S. 58.

31 Ebd, S. 36f.

32 Orhan Pamuk. Das Museum der Unschuld. Roman. Aus dem Tiirkischen von
Gerhard Meier. Frankfurt a. M.: Fischer 2010, S. 23. Vgl. Orhan Pamuk. Masu-
miyet Miizesi. Istanbul: Yap1 Kredi Yayinlar1 2013, S. 24.



68 Oliver Kohns

die Aussage Kemals als selbstironischen Kommentar zu Pamuks Romanpo-
ctologie zu lesen, wobei offenbleibt, ob der Aspekt des Nachahmens oder
des erkennbaren Filschens — das eigentlich etwas Neues hervorbringt — im
Vordergrund steht. Pamuks achter Roman, Masumiyet Miizesi (Museum der
Unschuld), erscheint so als ein geeigneter Ausgangspunke fiir die Frage, ob
und inwiefern die Texte des Nobelpreistrigers dem Anspruch gerecht wer-
den, kreative Adaptionen der Romanform vorzunchmen und ,necue Aus-
drucksformen® zu entwickeln.

Auf den ersten Blick bietet Masumiyet Miizesi — im Gegensatz zu oftmals
unter der Kategorie ,Postmoderne’ gelesenen Romanen wie Kara Kitap (Das
schwarze Buch, 1990) oder Yeni Hayat (Das neue Leben, 1994) - eine Riick-
kehr Pamuks zur Form des ,traditionellen Romans aus dem neunzehnten
Jahrhundert®.?* Tatsichlich lasst sich der Text ohne Weiteres als ein klassi-
scher Liebesroman lesen. Kemal verliebt sich in Fiisun, verlobt sich allerdings
mit Sibel und verliert Fiisun dadurch aus den Augen, er verlisst seine Verlobte,
um Fiisun als verheiratete Frau wiederzufinden; acht Jahre lang besucht er sie
und ihre Familie; und kaum hat er sie nach vielen Jahren schlieflich erobert,
stirbt sie nach einem Autounfall. Ungewdhnlich ist Kemals melancholische
Reaktion auf diesen nunmehr endgiiltigen Verlust: Er beauftragt nicht nur
seinen Jugendfreund Orhan Pamuk, seine Lebens- und Liebesgeschichte
aufzuschreiben, sondern lisst zugleich alle iiber Jahre hinweg angesammel-
ten Objekte, die ihn an Fiisun erinnern — zusammen mit nun systematisch
gesuchten Erinnerungsstiicken — als ,Museum der Unschuld® ausstellen.
Originell ist, dass es dieses Museum seit 2012 in Istanbul tatsichlich gibc*:
Der Autor Orhan Pamuk lieS ein altes Haus im Stadtteil Cukurcuma zu
einem Museum umbauen, wo fir jedes Kapitel des Romans ein Alltagsge-
genstand ausgestellt ist — Kemal sammelt Dinge wie ,,Streichholzschachteln,
Zigarettenkippen, Salzstreuer, Mokkatassen und Haarspangen™ -, der in
dem jeweiligen Kapitel eine mehr oder weniger entscheidende Rolle spielt.

Pamuks Roman erzahlt aus diesem Grund zugleich die Geschichte der
Liebe Kemals zu Fisun und seiner Zuneigung zu allen méglichen Alltags-
objekten. Dies ist der erklirten Absicht des Erzihlers zufolge kein Wider-
spruch, insofern er als ,begeisterte[r] Museumskurator[]* darauf ziele,
,seine Geschichte als die Geschichte von Gegenstinden [zu] erzihlen®3¢
Die Verbindung zwischen Liebesnarration und Objektwelt wird in Pamuks
Text durch wiederholte poetologische Einschiibe plausibilisiert. Insofern

33 Pamuk. Der naive und der sentimentale Romancier (wie Anm. 30), S. 153.

34 Vgl. den Katalog und Kommentar dazu: Orhan Pamuk. Die Unschuld der Dinge.
Das Museum der Unschuld in Istanbul. Aus dem Tiirkischen von Gerhard Maier.
Miinchen: Hanser 2012.

35 Pamuk, Das Museum der Unschuld (wie Anm. 32), S. 406.

36 Ebd., S. 351; Masumiyet Miizesi (wie Anm. 32), S. 335.



Weltliteratur und das Missverstehen des Romans 69

der ,gliicklichste[] Augenblick® des Lebens nur im Nachhinein erkennbar
werde, sei diese Erkenntnis per se melancholisch; gegen die Trauer der Nach-
traglichkeit des Gliicks helfe aber das Objekt, das den Augenblick wieder
erfahrbar mache: ,Greifbare Uberbleibsel gliicklicher Momente rufen uns
die Erinnerungen daran, die Farben, die Freuden am Berithren und am
Sehen, viel treuer zuriick, als die Menschen dies konnten, die uns den Augen-
blick verschafft haben " Gliick ist so — in der Perspektive von Pamuks Erzih-
ler Kemal - nicht so sehr erfahrbar im jeweiligen Moment des Geschehens,
sondern vielmehr im Moment des spiteren Erinnerns an ein Geschehen: Es
ist ein Produkt der Imagination, die sich durch materielle Uberbleibsel, Sou-
venirs, anregen lasst. Das erste dieser Objekte im Roman — und gleichzeitig
das erste Ausstellungsstiick im ,Museum der Unschuld® - ist der Ohrring
Fisuns, den sie wihrend des Geschlechtsverkehrs mit Kemal verloren hat,
und den dieser bei sich behilt: als relativ simples synekdochisches Symbol*,
das den Moment des Gliicks zu einem spiteren Zeitpunkt nochmals verfiig-
bar machen soll.

Alle weiteren Objekee, die Kemal sammelt, sind von anderer Art: Nach-
dem er Fiisun (infolge seiner Verlobung) verloren hat, reprisentieren die
Dinge, die Kemal auf- und einsammelt, nicht mehr ein vergangenes Glick,
sondern vielmehr das Versprechen eines ertriumten und erhofften Gliicks mit
ihr in der Zukunft. Fir Kemal gewinnen nun alle Gegenstinde und Objekte,
mit denen Fiisun in Berithrung gekommen ist, gewissermaflen eine Aura
ihrer Prisenz®, weshalb der Besitz dieser Objekte fiir ihn den imaginierten
zukiinftigen Besitz der Frau vorwegnimmt (und imaginir sogar ersetzt).*

37 Pamuk. Das Museum der Unschuld (wie Anm. 32), S. 83; Masumiyet Miizesi (wie
Anm. 32), S. 80.

38 Vgl. Gerhard Kurz. Metapher, Allegorie, Symbol. 4., durchges. Aufl. Géttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht 1997, S. 68: ,Symbolische Handlungen und sym-
bolisches Verstindnis von Handlungen und Dingen beruhen vor allem auf der
Herstellung von dnalogiscbm und syne/edocbiscben Bezichungen. Etwas wird
ein Symbol, weil es in Analogie zu oder als Teil von einem Ganzen aufgefafit
wird! In diesem Sinn liefe sich formulieren, dass Kemal Fusuns Ohrring als
einen integralen Teil von ihr begreift — als einen wesentlichen Teil der Fisun in
dem Moment, in dem er am ,Montag, dem 26. Mai 1975, gegen Viertel vor
drei“ Geschlechtsverkehr mit ihr hatte (Pamuk. Das Museum der Unschuld [wie
Anm. 32], S. 9). Im Besitz des Ohrrings vermeint er deshalb, Fiisun weiterhin
besitzen zu konnen, auch wenn er den gesamten Rest von ihr verloren hat.

39 Vgl. Pamuk. Das Museum der Unschuld (wie Anm. 32), S. 180: ,,Jeder dieser
Gegenstinde war schén, denn er hatte zur Bildung eines wunderbaren Wesens
namens Fiisun beigetragen.

40 Vgl.ebd., S. 181: ,,Ja, dieses Oberstufenlineal, das ich Fiisun geschenkt hatte [...]
ist wohl das erste echte Ausstellungsstiick unseres Museums. Es ist ein Gegen-
stand, der mich an sie erinnerte und unter schmerzlichen Umstinden ihrem



70 Oliver Kohns

Zeit ist ,eine grofie Tauscherin®, folgert Kemal: ,[N]eben der ofhziellen’
Zeit, die wir mit anderen teilen®, besiflen wir ,jeder unsere eigene Zeit“.*!
Jenseits der homogenen und linearen Zeit des sozialen Lebens interessiert
sich Kemal (und mit ihm Pamuks Roman) ungleich mehr fiir die synchrone
und diskontinuierliche Zeit*?, die individuell (und asozial) ist, weil sie nur
in der Imagination des Individuums existiert. Am Tisch der Familie Fiisuns
sitzt Kemal folglich aber acht Jahre lang als eine Art Gespenst: physisch
anwesend, versetzt ihn seine Imagination fortwihrend in eine phantasmati-
sche Zukunft oder eine gespenstische Vergangenheit.*

III.

Die narrative Struktur der Ich-Erzihlung in Pamuks Masumiyet Miizesi folgt
grundsitzlich dem konventionellen Stil eines (europiischen) Romans des
19. Jahrhunderts (der sich als fiktionale Autobiographie darstellt). Die Refle-
xionen tber die Strukeur der Zeit, die Vorrangigkeit der erinnernden Zeit
schlieffen jedoch nahezu ausdriicklich an den modernistischen Roman des
frithen 20. Jahrhunderts, vor allem das Monumentalwerk Marcel Prousts,
an. Geradezu als eine explizite Reverenz vor Prousts berithmten Madeleines
erscheint, dass Kemal sich ausgerechnet durch den Genuss von ay¢orekleri
— im deutschen Text umschrieben als ,eine Art von Kringeln mit Walnis-
sen und Korinthen®* -, unweigerlich an seine Gespriache mit Fiisun erinnert
fihle, ,wenn wir gemeinsam welche gegessen hatten®.* Pamuks Roman mar-

Leben entnommen wurde. Ich steckte mir das Ende des Lineals in den Mund
[...]. Das tat mir unendlich gut, und ich fithlte mich so gliicklich, als hitte ich
Fisun tatsichlich gesehen

41 Vgl. ebd., S.309.

42 Vgl. Jorn Etzold. ,,Zeit vertreiben — Gespenster vertreiben. Leere Zeit und Zeit-
vertreib bei Marcel Proust®. Zum Zeitvertreib. Strategien — Institutionen — Lek-
tiiren — Bilder. Hg. Alexander Karschnia u.a. Bielefeld: Aisthesis 2005, S. 209-
222, hier: S. 209f.

43 Vgl. Pamuk. Das Museum der Unschuld (wie Anm. 32), S. 454: ,Bei den Keskins
kam es mir oft so vor, als ob ich in der Vergangenheit lebte. [...] Ich erlebte den
jeweiligen Moment eben nicht, als sei er gerade jetzt, sondern als sihe ich ihn
cher aus der Ferne. Wihrend mein Korper, als sei er der Korper eines anderen,
auf einer Theaterbiihne das Jetzt erlebte, stand ich etwas abseits und beobachrete
Fiisun und mich selbst. Mein Kérper lebte im Heute, und meine Seele sah ihm
dabei von ferne zu. Was ich erlebte, war etwas Erinnertes:

44 Pamuk. Das Museum der Unschuld (wie Anm. 32), S. 173; Masumiyet Miizesi
(wie Anm. 30), S. 164f. Tatsichlich handelt es sich um ein halbmondférmiges,
geftilltes Kleingebick.

45 Pamuk. Das Museum der Unschuld (wie Anm. 32), S. 173.



Weltlitevatur und das Missverstehen des Romans 71

kiert durch die von vornherein zitathaft wirkende Assoziation von Gebick
und Erinnerung Prousts Monumentalroman — dessen Autor im Text nicht
weniger als viermal erwihnt wird* — nahezu ausdriicklich als einen zentralen
Pratext.

So offensichtlich der Anschluss von Pamuks Roman an das klassische
Vorbild Prousts auch sein mag: Im poetologischen Detail weicht Masu-
miyet Miizesi durchgehend von dessen Romantechnik und Poetik ab. Die
Proust’sche mémoire involontaire ist wesentlich durch eine vollkommen kon-
tingente Relation zu dem Gegenstand charakeerisiert, der sie anst6f8t. Ein
njaher Zufall* bringt eine vergangene Erfahrung wieder zum Vorschein,
angestoflen durch ein Objeket — der Biss in die Madeleine im ersten Band, das
Stolpern iiber den Pflasterstein im Hof der Guermantes im letzten Band der
Recherche -, das fiir die Imagination Marcels eine Beziehung der Ahnlich-
keit etabliert. Hier 6ffnet sich, in den Worten Walter Benjamins, eine ,Welt
im Stand der Ahnlichkeit, beherrscht von ,,,Korrespondenzen' [...], die [...]
Proust (als Einziger) vermochte, in unserem gelebten Leben zum Vorschein
zu bringen“*® Der Ort, an dem diese Ahnlichkeiten hervorgebracht werden,
ist aber nicht die Dingwelt selbst, sondern die imagination des erinnernden
Subjekts. Deshalb kann die Erfahrung dieser Erinnerung fir Marcel ,den
Glauben an die Literatur wiedergeben“*’ Die Analogie fungiert gewisserma-
fen als poetologischer Kern des Romans und verwandelt etwa den Speisesaal
Balbecs in ,ein riesiges wunderbare[s] Aquarium“® Sie ist demnach wesent-
lich eine Kraft zur assoziierenden Verihnlichung, durch die die faktische
Realitit um einen Kosmos sprachlicher Relationen erweitert wird. Konse-
quent miindet deshalb die erinnernde Erfahrung der Vergangenheit in eine
Apotheose der Literatur, die als das ,wahre Leben, das endlich entdeckte und
aufgehellte®’, erscheint.

Nichts von alledem in Pamuks Museum der Unschuld: Die Vergegenwir-
tigung der Vergangenheit findet zwar ebenfalls in Kemals Imagination statt,
doch fungieren die materiellen Objekte hier nicht blof§ als austauschbare
Anlisse fiir deren kreative Arbeit, sondern als ihre notwendigen Hilfsmittel.
In Kapitel 68 des Romans gesteht Kemal etwa, im Laufe der Jahre ,insgesamt

46 Ebd.,, S. 526, 533, 550 und 562.

47 Marcel Proust. Die wiedergefundene Zeit (Auf der Suche nach der verlorenen Zeit,
siebter Teil). Aus dem Franzosischen von Eva Rechel-Mertens, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 1984, S. 258.

48 Walter Benjamin. ,Zum Bilde Prousts” [1933]. llluminationen. Ausgewihlte
Schriften 1, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1977, S. 335-348, hier: S. 344.

49 Proust. Die wiedergefundene Zeit (wie Anm. 47), S. 259.

50 Marcel Proust. Im Schatten junger Midchenbliite (Auf der Suche nach der verlo-
renen Zeit, zweiter Teil, Bd. 2). Aus dem Franzosischen von Eva Rechel-Mertens.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1981, S. 336.

51 Proust. Die wiedergefundene Zeit (wie Anm. 47), S. 297.



72 Oliver Kohns

4213 Zigarettenkippen Fisuns gesammelt® zu haben: Dank der Berithrung
der Kippen mit Fisuns ,Mund® und ,Zunge” stellen sie fiir Kemal ,,ganz
besonders intime Gegenstinde dar, von denen jeder [...] an einen traurigen
oder schonen Moment erinnerte.>* Die gesammelten Dinge sind fiir Kemal
zweifellos magische Objekte, ,bedeutende[] und kraftgeladene[] Objeke[e]”
mit einer ,,pseudo-objektive[n] Macht“?, die Prisenz Fisuns zu evozieren:
Kurzum, Prousts Orientierung an der Erinnerung wird bei Pamuk durch das
Paradigma des Fetischismus ersetzt.

Der Kniff, gegen Ende des Romans Pamuk selbst als — fiktionalen — Autor
des Romans in Erscheinung treten zu lassen, reduziert die narrative Komple-
xitdt im Vergleich zu Prousts Recherche, insofern dadurch die dort wesentli-
che, spannungsvolle Relation zwischen handelndem und erinnerndem Ich
weitgehend entfille. Daftr baut Pamuks Roman eine Komplexitat anderer
Art auf: Der Roman erzihlt nicht einfach nur eine Liebesgeschichte zu einer
Frau und zu diversen Objekten, sondern er erzahlt ,als die Geschichte von
Gegenstinden® zugleich eine Geschichte der Modernisierung und ,Verwest-
lichung’ der Tiirkei in den letzten vierzig Jahren. Diese Geschichte erzahle
Pamuk durchgehend als eine des Nachahmens und Kopierens, genauer:
des misslingenden Kopierens. Hier tut sich vor allem das reiche Milieu der
»Istanbuler Bourgeoisie“ hervor, der auch Kemal entstammt, und das ,,sich
damals [d. h. im Jahr 1975, O.K.] mit Rasierapparaten, elektrischen Messern,
Dosendéffnern und noch schlimmeren Apparaten Gesicht und Hande blutig
schnitt, in der Aufregung, als erste in der Tiitkei diese Dinge zu beniitzen:*

Der gesamte Lebensstil der Istanbuler Neureichen, die den Hauptteil
des Romanpersonals stellen, ist zentriert um die Idee der Nachahmung
eines (imaginierten) ,westlichen Lebens’. Diese Nachahmung reicht von der
Anschaffung von technologischen Geriten bis zu alltiglichen Gesten. Die
Freunde um Kemal verhalten sich bei einem Ausflug in den Wald in allen
Details ,,s0, wie wir uns Europier beim Picknick vorstellten; der Fabrikbe-
sitzer Turgay tupft sich die Lippen mit einer Serviette auf eine Art ab, ,wie er
es wohl in westlichen Filmen gesehen hatte**%; die Produkee der tiirkischen
Filmindustrie sind ,,billig abgekupfert [¢alinu = Plagiat, Diebesgut]“” von
westlichen Vorbildern, die tiirkische Popmusik ,grofStenteils bei Italienern
und Franzosen abgekupfert®® Kemals Liebe zu Fiisun und zu ihrer Welt

52 Pamuk. Das Museum der Unschuld (wie Anm. 32), S. 425.

53 Hartmut Bohme. Fetischismus und Kultur. Eine andere Theorie der Moderne.
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2006, S. 17.

54 Pamuk. Das Museum der Unschuld (wie Anm. 32), S. 140.

55 Ebd., S. 170.

56 Ebd., S. 189.

57 Ebd., S.293; Masumiyet Miizesi (wie Anm. 32), S. 276.

58 Pamuk. Das Museum der Unschuld (wie Anm. 32), S. 337.



Weltliteratur und das Missverstehen des Romans 73

- die ganz und gar nicht die reiche Welt der ,Istanbuler Bourgeoisie® ist: die
Familie ist arm und wohnt in einem alten, heruntergekommenen Viertel der
Stadt, in einer ,irmlichen Gasse®’ — entspringt wesentlich der Sehnsucht
nach einer ,viel echteren und tieferen Welt“® als derjenigen der reichen
,Society* Istanbuls.®’

chn in diCSCn RandbCZirken a.uf lceren Grundstﬁcken Odﬁr Schmutzigen
Strallen zwischen Autos und Miilltonnen Kinder im Schein der Straflenlam-
pen mit einem kaputten Ball herumkickten, dann war mir, als wiirde mir darin
das wahre Wesen des Lebens offenbar®?,

notiert Kemal iiber seine ,,Suche nach dem abhanden gekommenen Dreh-
und Angelpunkt [s]eines Lebens®.® Diese ist damit nicht nur eine Suche
nach der verlorenen Fiisun, sondern zugleich eine nach einem echren, nicht
kopierten Lebensstil. Fisun reprisentiert dieses echte Leben fiir Kemal
ebenso wie die sic umgebenden Dinge — einfache Dinge, die ;westliche’ Dinge
nicht plump verdoppeln, sondern wenigstens auf eine eigenwillige Art und
Weise nachahmen® —, und in gewisser Weise verkorpert sie fir Kemal die-
ses Ideal des einfachen Lebens. Die Gegenstinde, die Kemal iiber die Jahre
ansammelt, reprisentieren daher ein Istanbuler Leben der ,kleinen Leute".
Dass Fiisun selbst durchaus den Wunsch nach einem anderen Leben verspiirt
— sie traumt von einer Karriere als Schauspielerin und erscheint nicht zuletzt
aus diesem Grund empfinglich fir Kemals Avancen —, nimmt Kemal durch-
gehend nur wahr, insofern es ihm nutzt, um ihr niher zu kommen.

Pamuk stellt Kemals Suche nach Echtheit vollkommen glaubhaft dar, aber
er unternimmt zugleich einiges, um dem Leser eine ironische Distanzierung
dazu zu erméglichen. Nicht ohne solche Ironie ist, dass Kemal, der bei seinen
Streifziigen durch die Stadt dutzendweise auf falsche ,Fiisuns® gestofSen ist

59 Ebd,, S. 325.

60 Ebd.,S. 380.

61 Die Differenz zwischen diesen Sphiren lasst sich bereits anhand der Stadtteile
nachvollziehen, in denen die Protagonisten wohnen: Wihrend Kemal und die
meisten Figuren aus seinem Milieu im reichen Nigantagi wohnen, befindet sich
Fiisuns Haus im armen Viertel Cukurcuma. ,,Zehn, fiinfzehn Jahre vor der Eroff-
nung des Museums machte es mir schon manchmal zu schaffen, wie arm und vor
allen Dingen heruntergekommen das Viertel stellenweise war®, schreibt Pamuk
iiber letztere Gegend (Pamuk. Die Unschuld der Dinge [wie Anm. 34], S. 25).

62 Pamuk. Das Museum der Unschuld (wie Anm. 32), S. 235.

63 Ebd.

64 Kein einfaches Ding und darum kein typisches Beispiel, dennoch als eigenwillige
Nachahmung einer ,westlichen’ Technikphantasie ein emblematisches Ausstel-
lungsstiick im ,Museum der Unschuld®: die Schwarzlichtmaschine. Vgl. Pamuk.
Die Unschuld der Dinge (wie Anm. 34), S. 144.



74 Oliver Kobns

(die sich wie diese das Haar blond gefirbt haben)®, die echze Fiisun bei ihrem
Wiedersehen nicht wiedererkennt und fiir ihre Schwester hilt (weil diese
die Haare inzwischen nicht mehr blondiert trigt).® Indem hier die Echtheit
des Originals zweifach infrage gestellt wird, ergibt sich eine ironische Dis-
tanzierung zu Kemals Phantasma des ,Authentischen’, welches er in Fiisun
verkdrpert sieht. Erst kurz vor ihrem Tod wird fiir die Leser/innen deutlich
erkennbar, dass Fusun, nur scheinbar die leere Leinwand fir Kemals Projek-
tionen, alles dafiir getan hitte, um dem vermeintlich ,echten® und einfachen
Leben zu entkommen — um den Kontake aufrechtzuerhalten, hatte Kemal
versprochen, ihr eine Karriere als Schauspielerin zu erméglichen —, und dass
Kemal diesbeziiglich leere Versprechungen gemacht hatte.””

Es ist nicht ohne Ironie, dass Pamuk die Geschichte der Suche Kemals
nach einem echten, nicht am Westlichen' orientierten Leben in der Form des
— wie Pamuk selbst darlegt — durch und durch westlich orientierten Romans
prasentiert. Es fallt leicht, Masumiyet Miizesi als Exempel einer Literatur zu
lesen, die born translated ist: Der nicht-tirkischsprachige Leser wird hier
durchgehend antizipiert und angesprochen (etwa in der subtilen Explikation
der Bedeutung des tiirkischen Verbs oturmak®, das nicht nur sizzen, sondern
iiber zusammen sitzen auch zusammen sein impliziere®). Pamuks Roman
unterscheidet sich jedoch von den ,billig* von westlichen Vorbildern ,abge-
kupferten’ Filmen, die er fortlaufend thematisiert, dadurch, dass er nicht nur
Prozesse des ,Abkupferns’ und Nachahmens kritisch beschreibt, sondern
ebenso die Suche nach einer nur vermeintlich ,authentischen’, nicht westlich
gepragten ,Originalkultur® ironisch bricht.

Born translated ist Pamuks Roman schliefllich, insofern er — durch seine
enge Verkniipfung der Romanpoetik mit einer melancholischen Theorie
der Erinnerung — fur westliche Leser/innen unschwer erkennbar eng an
den Roman der Klassischen Moderne (insbesondere an Prousts Monumen-
talwerk) ankniipft. Nichtsdestotrotz betont Pamuk, dass die Figuren in
Masumiyet Miizesi sich ,durch eine Fokussierung auf Gegenstinde [...] von
westlichen Romanhelden deutlich abheben, und zwar dadurch, dass sie auf
authentischere Weise in Istanbul verankert sein wiirden:”° Die Fixierung auf

65 Pamuk. Das Museum der Unschuld (wie Anm. 32), S. 185: ,In jenen Tagen
bemerkte ich, wie viele Mddchen und Frauen Fisuns Frisur und ihr ganzes Aus-
schen nachahmten und wie tiberhaupt viele dunkelhaarige Tiirkinnen sich die
Haare blond firbten*

66 Ebd., S. 260: ,,Hinter ihm stand an der Tiirschwelle ein hiibsches dunkelhaari-
ges Midchen, das Fiisun dhnlich sah und ihre Schwester sein musste. Plotzlich
durchfuhr es mich: Es war Fiisun selbst! Ihre Haare waren pechschwarz:

67 Ebd., S.521f.

68 Pamuk. Masumiyet Miizesi (wie Anm. 32), S. 306.

69 Pamuk. Das Museum der Unschuld (wie Anm. 32), S. 322f.

70 Pamuk. Die Unschuld der Dinge (wie Anm. 34), S. 15.



Weltliteratur und das Missverstehen des Romans 75

die Magie der Dingwelt allein ist es nicht, durch die Pamuks Roman sich
von der Tradition des europiischen Erinnerungsromans absetzt. Wie Pamuk
betont, ist die Hervorhebung der Dingwelt im Museum der Unschuld aller-
dings auch nicht ohne Einfluss auf die Form des Romans: Die scheinbar
;authentische’ Verortung der Figuren am Handlungsort Istanbul trage niche,
wie in Franco Morettis Schema angenommen, einfach einen lokalen Inhalt
in eine unverindert westeuropiische Form des Romans ein. Die Dinge aus
dem ,Museum der Unschuld® verbreiten nicht einfach einen ,orientalisti-
schen’ Flair, sondern sie erzihlen — jedes Ding fiir sich — Geschichten, die
immer wieder auf die Modernisierung der Tiirkei und die damit verbunde-
nen kleinen Tragédien und Komédien verweisen. Durch die Einspeisung
dieser Geschichten in den Roman alteriert Pamuks Roman die Tradition
des europiischen Erinnerungsromans. In dieser Tradition sind die Dinge,
die den Erinnerungsprozess ausldsen, vollkommen willkiirlich: Erst in der
Imagination des dichtenden Subjekes erhalten sie Sinn und Zusammenhang,
Indem die materiellen Dinge in Pamuks Roman jeweils selbst Geschichten
reprisentieren und hervorbringen, wird das Modell der poetischen Imagi-
nation durch ein Modell des Geschichtsraums ersetzt. Der Roman nutzt
den Raum, der sich in dieser Distanzierung von der Genretradition des
Romans eroffnet, fir Reflexionen uiber die Modernisierung der Tiirkei im
Allgemeinen und tber Fragen kultureller Nachahmung und Eigenstandig-
keit im Besonderen. In dieser reflexiven Dimension auf die Ubertragung
des Romans in einen auflereuropiischen Raum, die einen Anschluss an die
Tradition des Romans bei gleichzeitiger Transformation derselben vollziehe,
liegt, wenn man es so formulieren will, das ,konstrukeive Missverstindnis*
des Genres in Masumiyet Miizesi.






	Weltliteratur und das Missverstehen des Romans : Orhan Pamuks "Masumiyet Müzesi" ("Museum der Unschuld")

