Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2017)
Heft: 46: Produktive Fehler, konstruktive Missverstandnisse = Erreurs

productives, malentendus constructifs

Artikel: Anciens malentendus et nouvelles erreurs productives dans la premiéere
expérience du théatre arabe moderne

Autor: Langone, Angela Daiana

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006233

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Angela Daiana Langone

Anciens malentendus et nouvelles erreurs productives
dans la premiere expérience du théitre arabe moderne

The erroneous translation of Aristotle’s Poetics by the famous Andalusi philosopher
Averroes seems to be one the fundamental reasons why an autochthon Arab theater
appeared quite late, namely after the Napoleonic campaign of 1798 in Egypt which
started an extensive process of acculturation between the Arab countries and the
West. Our contribution will explore the first theatrical experience in the Arab world,
that of the Lebanese Mariin Nagqas (1817-1855): as every initial experiment, his
attempt is inevitably voted to errors and misunderstandings. The analysis of errors
will allow us to reflect on the new readings and interpretations of Western theatrical
heritage made by the first Arabic drama.

Je préfére l'infidélité du mot pour le mot
4 la fidélité de la pierre pour la pierre
Adonis

Introduction

Comme le rappelle écrivain palestinien Gabra Ibrahim Gabra (1926-1994),
I’histoire entre les Arabes et I'Occident est longue et complexe et, comme
toute histoire complexe qui se respecte, elle comporte un grand nombre de
conflits ainsi que beaucoup d’amour et de haine' : il s’agit, par conséquent,
d’une histoire de malentendus susceptibles d’illustrer I'apreté de la friction
qui existe au sein de I'altérité. Au XIX" siecle, les Arabes ont commencé a se
tourner vers I’ Europe parce qu’ils désiraient rattraper sa modernité et qu’ils
espéraient trouver le talisman qui leur permettrait d’accéder aux secrets du
savoir et du progres de I’Occident, sans pour autant mettre en danger leurs
propres traditions et leur maniere de vivre.? L’Occident, qui apprécia cette
attitude, était — pour reprendre encore une fois les mots de Gabra — plutot
intéressé a établir des colonies, des marchés et des spheres d’influences.?

1 « A long and complicated story and like a good complicated story it has plenty
of conflict in it, and plenty of love and hate ». Cf. Jabra Ibrahim Jabra, « Modern
Arabic Literature and the West », Journal of Arabic Literature, 2, 1971, p. 76.

2 Nous avons repris la métaphore du talisman de Bernard Lewis, The Muslim Discov-
ery of Europe, London, Weidenfeld and Nicolson, 1982, p. 41.

3 « Interested in colonies, markets, and spheres of influence». Cf. Jabra Ibrahim
Jabra, « Modern Arabic Literature and the West », ap. cit., p. 76.



46 Angela Daiana Langone

Tandis que dans le monde arabe les Européens, pour des raisons straté-
giques et économiques, ¢taient en train de se substituer aux Ottomans, les
Arabes, eux, redécouvraient [’idée de nation, non seulement 2 travers leur
passé glorieux, mais également et surtout a travers ’histoire moderne des
nations occidentales. Les idéaux de la Révolution Frangaise, le libéralisme et
la démocratie parlementaire de ’Angleterre, 'unification de I Tralie et de Al
lemagne étaient tous des exemples 4 suivre. Pour mieux comprendre [’équi-
valence « Europe-modernité » pergue par les Arabes de I’époque et leur fort
désir de rattraper le progres occidental, on pourrait citer I'écrivain libanais
Amin al-Rihini (1876-1940) qui avait affirmé qu’il aurait aimé faire le troc
de la poésie de I’Orient pour les techniques de I'Occident.* Pour s’emparer
de ces techniques, le monde arabe entame, durant la période de la Nahda’,
une vaste opération de traduction du patrimoine européen® et notamment
francais.”

Le cas analysé
En ce qui concerne la littérature, traduire les chefs-d’ceuvre européens signi-

fiait essentiellement introduire des genres littéraires qu’a l'origine le monde
arabe ne connaissait pas, tels que le roman, la nouvelle et le théatre.

4 Cité dans Jabra Ibrahim Jabra, « Modern Arabic Literature and the West »,
op. cit., p. 76.

5 Le terme qui signifie littéralement « renaissance, réveil » désigne un mouve-
ment graduel de renaissance sociale, politique et littéraire, dont le début remonte
conventionnellement a I"année 1798, suite a la campagne napoléonienne en
Egypte. Sur la littérature arabe a ’époque de la Nahda, voir, entre autres : Boutros
Hallaq et Heidi Toelle (éds.), Histoire de la littérature arabe moderne, Arles, Actes
Sud, 2007, t. I ; Isabella Camera d’Afflitto, Letteratura araba contemporanea. Dalla
nahdah 4 oggi, Roma, Carocci, 2007.

6 Ils’agit en fait du deuxi¢me grand mouvement de traduction dans le monde arabe,
le premier remontant 4 la période abbasside et plus particuli¢rement 4]’ institution
du Bayt al-Hikma (Maison de la Sagesse), fondée par le calife al-Ma’'min (786-
833), qui s’occupait de la traduction des ouvrages grecs. Voir, 4 ce propos : Dimi-
tri Gutas, Pensée grecque, culture arabe. Le mouvement de traduction gréco-arabe
d Bagdad et la société abbasside primitive : Ile-1Ve/VIlle-Xe siécles, Paris, Editions
Flammarion, Aubier, 2005.

7 Pour une vue d’ensemble du matériel traduit pendant la premi¢re phase de la
Nabda, voir en particulier Ibrahim Abu-Lughod, The Arab Rediscovery of Europe.
A Study in Cultural Encounters, London, Sagi, 2011, p. 60-75 ; Maria Avino,
« The Encounter between the West and the Arab world in the age of Nahdah
(Renaissance). The translation movement in the Arab literary reviews », dans
C. Buffagni, B. Garzelli, S. Zanotti (éds.), The Translator as Author. Perspectives on
Literary Translation, Berlin, Lit Verlag, 2011, p. 211-222.



Anciens malentendus et nouvelles erreurs productives 47

Le présent travail se concentre en particulier sur I'importation du théitre
et notamment sur |’expérience du précurseur de cet art, le libanais Martn ibn
Ilyas ibn Miha’'il Naqqa$ (1817-1855). En 1847, il écrit la premiére piéce en
langue arabe, a/-Babil (L’ Avare), dont le titre évoque le role considérable joué
par Molié¢re dans la naissance d’un théitre autochtone.® Bien évidemment,
Moliére ne surgit pas sur une terre complétement vierge : la littérature arabe
est extrémement riche et a produit ses propres formes de spectacle généra-
lement qualifiées de pré- ou para-théitrales.” Martin Nagqa$ ne se limite
pas a adapter une piece occidentale, il essaie parallelement de récupérer le
patrimoine littéraire trés vaste et multiple de la littérature arabe classique.
Ses choix textuels sont essentiellement le produit d’une négociation entre le
ibyd’ et ligtibas, deux procédés indiquant respectivement la « vivification »
du patrimoine arabo-musulman et '« adaptation » du répertoire européen.

Naqqas$ est bien conscient d’étre un novateur et d’introduire pour la pre-
miére fois dans le monde arabe un art jusqu’alors inconnu. Afin que son
public puisse 'accueillir et pour éviter le choc et I’échec, il a besoin de contre-
balancer I'effet de nouveauté en puisant le plus possible dans des arguments
connus, dans un patrimoine partagé et dans la tradition arabe classique.

Or, tout transfert culturel - ¢’est--dire tout passage d’un objet culturel
(tant de textes transposés ou traduits, que d’objets matériels) d’un contexte
a un autre'® — sous-entend une transformation profonde du sens liée A la
conjoncture changeante de la structure d’accueil et peut impliquer un certain
nombre d’erreurs, de malentendus, de mélectures : c’est particuliérement le
cas dans ce qui va étre présenté s’agissant de la création de la premiére piece
arabe. Cest sur ces aspects que cette contribution se concentrera dans les
lignes suivantes.

8  Pour une réflexion sur le succes de Moli¢re dans le monde arabe, nous renvoyons
a Angela Daiana Langone, Moliére et le théitre arabe. Réception moliéresque et
identités nationales arabes, Berlin, De Gruyter, 2016.

9 « The idea that there is no theater outside the building is another logocentric
fallacy that implies a sort of privileging of certain performances (say, tragedy,
Opera...) at the expense of other folk performing traditions ». Cf. Khalid
Amine, Moroccan Theater between East and West, Tétouan, Le Club du Livre de
la Faculté des Lettres et des Sciences Humaines de Tétouan, 2000, p.17.

10 Pourunedéfinition de « transfert culturel », nous renvoyons a : Michel Espagne,
« La notion de transfert culturel », Revue Sciences/Lettres [En ligne], 1/2013,
in hteps://rsl.revue.org/219 [date de derni¢re consultation: 09/12/2016] ;
Michel Espagne et Michael Werner, « La construction d’une référence cultu-
relle allemande en France. Genése et histoire (1750-1914) », Annales Esc, 4,
1987, p. 969-992.



48 Angela Daiana Langone

L’angoisse de I'erreur

Heureusement, pour mieux comprendre le contexte ou la pi¢ce al-Bahil
(L’Avare) a été congue, nous disposons d’une Mugaddima (Préface) au
recueil d'4rzat Lubnan (Le Cedre du Liban), le recueil de trois pieces qui
contient al-Bahil, publi¢ a titre posthume en 1869 par le poéte et avocat
Niquala Naqqas (1825-1894), frére de Maran.

A lire la Mugaddima, véritable essai théorique sur le théitre, Marin
Naqqas semble parfaitement conscient des risques que représentent 'erreur
et le malentendu. Pour ce premier dramaturge, ’angoisse de I'erreur — pour
paraphraser le titre d’un célebre essai de Harold Bloom'! - concerne essen-
tiellement deux domaines fondamentaux, a savoir la mise en scéne de la piece
et le registre de la langue employée.

La mise en scéne

Maruan Naqqas s’attribue explicitement la responsabilité de toute erreur, en

'expliquant par son inexpérience dans le domaine théatral et en demandant

aux spectateurs de le corriger. La Mugaddima nous transmet ses propres
12

mots'? :

Il faut au contraire attribuer tous les défauts & mon ignorance parce que j’ai
entrepris un domaine nouveau et j’ai monté un cheval que je ne connaissais
pas. Malgré cela, j’espere que les spectateurs me signaleront ce qui est exagéré
et qu’ils m’indiqueront ensuite les fautes commises, parce que cet art est une
mer qui déborde et une sphére qui tourne. Quant aux acteurs qui sont avec
moi pour former cette expression incisive, qui m’ont aidé pour ce travail
et m’ont soutenu pour réaliser 'espoir en ne cessant de répéter encore et
encore, alors qu’ils n’ont jamais vu auparavant un art comme celui-ci, il est
possible qu’ils tombent dans quelques difhicultés et s’affligent pour quelques
erreurs remarquées par celui qui lit les détails des vérités répandues. Mais
les acteurs sont justifiés parce qu’il s’agit de leur premiére expérience, parce
qu’ils n’ont pas eu de guide et surtout parce qu’ils ont manqué de lieux adé-
quats, de costumes et d’équipements convenables. Malgré cela, I'espoir est
resté intact.

11 Harold Bloom, The Anxiety of Influence. A Theory of Poetry, Oxford, Oxford
University Press, 1973.

12 Les traductions des extraits de la préface & Arzat Lubnan et de la piéce al-Bahil
présents dans cet article sont les miennes.



Anciens malentendus et nouvelles erreurs productives 49

Malheureusement, on ne dispose d’aucune information sur la réception des
pi¢ces de Martin Naqqa$ parmi ses contemporains, exception faite pour la
relation de voyage du diplomate écossais David Urquhart (1805-1877).13

Le 13 janvier 1850, Urquhart assiste a2 une pi¢ce de Maran Naqqas, 4bz
Hasan al-Mugaffal aw Riwdyar Harin ar-Rasid (Abou Hasan le Simplet ou
Piece d’Haroun Rachid), écrite en 1849-1850, et converse ensuite avec lui.
Il note ce dialogue dans le second volume de sa relation de voyage, dans un
chapitre intitulé « An Interlude, an Arab Theatre ».

The piece, for the opening of the first Arab theatre, was written by the son of
one of the members of the Megilis : — was to be acted by the family, which
was a large one, in their house in the suburbs. They were Maronites and their
name Maron. It was curious to find the cognomen of Virgil in this attempt to
renovate the Arab muse. The subject announced was « Aroun el Raschid and
Jaffer » ; the piece was said to be composed in the high Arab style, and inter-
spersed with poetry, which was to be sung [...] The room was strewed with
roses, lights blazed in all directions ; we were overpowercd with expressions of
gratitude, and served with hot sherbet of cinnamon. They had seen in Europe
footlights and prompter’s box, and fancied it an essential point of theatricals
to stick them on where they were not required [...] As regards the women, that
is the boys dressed up as such, with perfect success. As there were no women
on the stage, so were there none in the court, and not even at the windows
which opened on the stage [...] The acting was awkward, the singing abomina-
ble ; but the piece was evidently managed with considerable art.'

L’accueil réservé a la piece traduit une forte tension provoquée par la ren-
contre de deux cultures différentes. D’ailleurs, comme I’afhrme Franco La
Cecla, « le culture sono incommensurabili. Le si puo mettere accanto, ma
non coincidono, né ‘combaciano. Da qui’inestinguibilita dei malintesi » .15

Le premier point qu’il est intéressant d’observer concerne le nom du dra-
maturge libanais. Le diplomate écossais confond le prénom du dramaturge
avec le nom de famille lorsqu’il écrit « their name Maron », etafhrme ensuite
qu’il est étrange de trouver le cagnomen de Virgile dans I'effort de renouveler
la ‘muse arabe’ Pour lui, le nom de famille est donc Mirin (« Maron »)
et, a cet égard, il fait référence a la littérature latine qui lui est familiere, en

13 Sur 'importance de ce document en tant que source pour la biographie de
Marin Naqqas, voir Angela Daiana Langone, « Fonti per un ritratto di Maran
Naqqas, pioniere del teatro arabo », Itinerari, 2/3, 2010, p. 201-220.

14 David Urquhart, The Lebanon (Mount Souria). A history and a diary, London,
Thomas Cautley Newby, 1860, t. II, p. 178-180.

15« Les cultures sont incommensurables. On peut les mettre les unes a coté des
autres, mais elles ne coincident pas et ne correspondent pas entre elles. D’olt
une source inépuisable de malentendus. » Cf. : Franco La Cecla, I/ malinteso.
Antropologia dell’incontro, Bari, Laterza, 2009, p. 8.



50 Angela Daiana Langone

citant le po¢te Virgile dont le cognomen était justement Maro — une erreur
que l'on serait tenté d’interpréter comme un effort de translation proximi-
sante.’® Ensuite, le diplomate remarque avoir été accablé de remerciements.
Cela lui semble assez étrange, peut-étre parce qu’'il est plutdt habitué aux
édifices européens, tandis que les deux premicéres piéces arabes ont été jouées
dans |’habitation de Maran Naqgqas$ a Beyrouth!” : encore de nos jours, les
Arabes sont renommés pour leur accueil chaleureux dans leur maison et les
premiers lieux théatraux demeurent des maisons avec leurs regles et normes.

L’abondance de lumiere et le foisonnement de trous de souffleur sont des
éléments qui surprennent Urquhart qui ressent leur emploi comme démesuré
et non justifié. Cependant, aux yeux de Maran Naqqas, ces mémes ¢léments
représentent la nouveauté et symbolisent la modernité. L'usage répété qu’il
en fait correspond a une volonté de s’approprier les techniques du théatre.

Enfin, le jugement négatif prononcé par Urquhart (« The acting was
awkward, the singing abominable ») est évidemment le résultat de la com-
paraison avec la tradition théitrale européenne et se base sur le fait qu’il ne
connait que trés peu la langue arabe.

La question de la langue

Le second souci de la famille Naqqas concerne la langue employée sur scene.
Dans la préface, Niqula consacre une large partie de son propos a la question
de la langue et essaie de justifier les choix opérés par son frére dans ses trois
picces :

Le dramaturge Maran Naqqa$ n’a pas été irréprochable dans I'usage de la
langue arabe dans la pi¢ce qui suit, mais il a seulement attiré 'attention sur le
contenu. Il a rappelé cela dans la pi¢ce al-Hasud as-Salit o il a dit qu’il n’a pas
pris soin de la langue arabe dans la pi¢ce al-Bahil. Nous vous prions d’observer

16 D’ailleurs, les noms et les prénoms restent méme de nos jours des éléments
étranges a corriger selon les usages locaux. En Italie, par exemple, un homme
dont le prénom est Ahmed, se voit « corrigé » en Amedeo, un Moustapha peut
se transformer en Stefano, etc. dans la tentative d’intégrer ['autre et de cacher,
dans une certaine mesure, ['extranéité. L'erreur nait de par la nécessité de retrou-
ver des repéres dans notre univers culturel. Comme Philippe Hamon ["athrme,
« serait lisible quelque chose qui nous donnerait la sensation du déja vu (ou dé¢ja
lu ou déja dit), par le texte ou par I'extra-texte diffus de la culture ». Cf. Philippe
Hamon, « Note sur les notions de norme et de lisibilité en stylistique », Lizzé-
rature, 14, 1974, p. 120.

17 Cl’estseulementen 1851, en effet, que le dramaturge libanais arrive a réaliser son
réve: batir une salle de théitre A c6té de son habitation, ou il représente la piece
al-Hasiid as-Salit (L’envieux impertinent).



Anciens malentendus et nouvelles erreurs productives 51

ce fait dés le début et d’excuser le dramaturge parce qu’il s’agit de sa premiére
piece. L’absence de soin pour la langue dans certains discours ne signifie pas
une carence de connaissance de la part du dramaturge mais il s’agit proba-
blement de donner une impulsion aux autres écrivains dans cet art. S’il n’en
était pas ainsi, je n’aurais jamais osé composer la piéce ag-Sayh al-Gahil, pleine
de fautes de grammaire, parce que je I'avais écrite avant d’amasser toutes les
informations sur les régles de la langue arabe. Et ceux qui en doutent doivent
reprendre la pi¢ce al-Hastd as-Salit ou ils pourront constater la maitrise de la
part du dramaturge de la langue arabe et de ses regles.

Par conséquent, I’angoisse de I'erreur concerne essentiellement 'emploi de la
[fusha, ¢’est-a-dire de la « langue arabe classique ». Niqala Naqqas$ admet que
le langage employé par son frere dans al-Babil n’est pas soigné et rafhiné en
comparaison avec celui de sa derniere piece a/-Hasiid as-Salit. 1l tient a préci-
ser que Mariin maitrise trés bien la langue arabe classique mais qu’il ne veut
pas faire étalage de son érudition pour ne pas géner les éventuels dramaturges
en herbe et que son objectif est d’inciter quiconque 4 aborder ce nouvel art.

Son angoisse des fautes peut s’expliquer par le souci de se différencier de la
lictérature de la Gmma (du « peuple », opposé de la hissa, I'« élite ») qui
comprenait des ouvrages tels les siyar (sg. sira, litt. « biographie » ). Parmi les
traits caractéristiques des séyar qui leur ont valu 'opprobre de la bassa, il y a
justement la langue, dont les écarts avec la norme de I"arabe littéral classique
sont évidents. En tant que matié¢re littéraire des conteurs populaires, ces siyar
sont des romans populaires transmis par des conteurs professionnels ()a-
kawiti) et leur pratique, relevant de I'oralité mixte, consistait & théatraliser
la lecture d’un support écrit, en I'agrémentant de commentaires ou d’expli-
cations. Il s’agissait par conséquent d’une de ces formes de spectacle autoch-
tones généralement appelées ‘para-théitrales’ (askil ma gabla masrabiyya).

Cette angoisse de I'erreur linguistique peut s’expliquer par la tentative
d’insérer cette premiére expérience de théitre dans le cadre de la littérature
de la hassa. 1l n’est dés lors pas étonnant de lire, dans la préface de Naqqas,
un appel 4 un auteur classique tel qu’al-Gihiz (776-868)'%, plutét qu’a la lit-
térature populaire, par exemple, d'une sizaz Baybars®. D’ailleurs, Qarrad - le

18 L’un des plus grands prosateur abbasside est al-Gahiz, lagab de ‘Amr ibn Bahr,
auteur, entre autres, du Kitab al-Hayawan (Livre des Animaux), recueil ency-
clopédique sur les animaux, avec des informations scientifiques mais également
populaires et traditionnelles ; du Kitab al-bayin wa-t-tabyin (Le livre de I'élo-
quence et de I’exposition), une anthologie de poésie et de prose oratoire rédigée
pour démontrer la supériorité des Arabes sur les autres peuples ; du Kitib al-
Bubala’ (Livre des Avares).

19 Roman populaire qui raconte les exploits du sultan mamluk Baybars qui régna
sur la Syrie et ’Egypte de 1260 jusqu’a sa mort en 1277. Les manuscrits du
roman qui s’étalent du XVle si¢cle au milieu du XXe siécle, se répartissent en



52 Angela Daiana Langone

protagoniste de la piece, I’ Harpagon libanais — est en effet, d'une part, 'avare
qui veut se marier avec la jeune Hind, mais, d’autre part, il représente égale-
ment I'ancienne fagon de jouer les spectacles dans le monde arabe. Qarrad,
dont le nom signifie ‘celui qui fait jouer les singes’ dans les places publiques,
est une forme de spectacle para-théatral du passé qui serait, selon la vision de
Naqqa$, dépassée par le théitre a I'italienne.

La littérature cultivée classique s’exprimant en général en arabe littéraire
et non pas en arabe dialectal, Niqala Naqqas se voit dans I'obligation d’ajou-
ter, dans Arzar Lubnan, une note finale concernant la langue de la pi¢ce pour
éclaircir le choix de son frére Maran qui, a coté de la fusha, se sert de I'arabe
libanais.

La postface de Niqula Naqqas$ s’adresse principalement au lecteur non
libanais, en ces termes :

Probablement la nature du discours et le langage d"Umm Risa resteront obs-
curs & ceux qui ne sont pas libanais, c’est pourquoi il faut écrire une note a
ce propos pour avertir notre cher lecteur que le dialecte de ce discours est
employé par le peuple commun dans certaines localités du Liban et que la
servante citée plus haut a commencé 4 parler comme si elle faisait partie du
peuple. Pour cette raison, le dramaturge a jugé nécessaire de la faire parler
selon son appartenance. Tous ceux qui connaissent les habitudes linguistiques
de ces gens s’amusent et rient beaucoup toutes les fois ot ils entendent parler
Umm Risa et aussi lorsqu’ils entendent ‘Isd déguisé parler selon les dialectes
des Egyptiens et Gali et Nadir parler comme des Turcs qui ne connaissent que
tres peu I'arabe.

La fiction du malentendu

Composée pour la plus grande partie en arabe littéraire (avec des écarts de la
norme éparpillés dans le texte), a/-Bahil ne contient qu’un seul personnage
qui s’exprime dans le dialecte de I"auteur, la servante Umm Risa. Toutefois,
a partir du quatrieme acte, d’autres personnages qui se déguisent en respon-
sables et dignitaires turcs, parlent dans un mélange d’arabe égyptien et de
langue turque.

Les dialogues entre les faux dignitaires turcs provenant d’Egypte et le
protagoniste, Qarrad (L’Harpagon libanais), ne peuvent qu’étre sujets a
des malentendus. Ces malentendus nous permettent de réfléchir sur au
moins deux aspects. La rencontre avec 'autre (le thétre occidental) signifie

trois groupes : ceux d’Alep, de Damas et du Caire. Cf. Angela Daiana Langone,
« Elementi medio-arabi nel nucleo egiziano della Sirat Baybars », Rbesis. Inter-
national Journal of Linguistics, Philology, and Literature, 6/1,2015, p. 37-50.



Anciens malentendus et nouvelles erreurs productives 53

Iintroduction de techniques particuli¢res telles que 'aparté, par exemple,
puis le guiprogquo qui nous intéresse ici davantage.”

Plusieurs exemples tirés de I’hypertexte restituent le malentendu, avec un
usage ludique et subversif, ou la surdité se méle a la stupidicé®’ :

Qarrad a part : 1l entend seulement quand on murmure et pas lorsqu’on crie
(Qarvid s'adresse & Gili en murmurant).

Gili 4 Qarrid : Hausse le ton de ta voix !

Qarrid a Gali : ] ai une affaire avec une fille.

Gali 4 Qarrid : Parle-moi du fond de ton cceur.

Qarrid & Gali : Dans le fond de mon cceur il n’y a pas de canon.
Qarrad a part : Mon Dieu, il n’entend rien.

Gali 4 Qarrid : Qu’est-ce que cela signifie mon Dieu?

Qarrid 4 Gali : J"ai dit que Dieu puisse vous donner une longue vie !
Gali a Qarrid : Parle plus fort, je n’ai rien entendu.

Qarrid 4 Gali : La chose est passée, j’en ai marre.

(Qarrad voudyait sortir mais Gali le bloque).

Gili a Qarrad : Raconte !

Qarrad 4 Gali : Aidez-moi un peu pour le discours.

Gili @ Qarrdd : Je n’ai pas entendu, parle plus fort !

Qarrid a part : Parle plus fort ! Maudit soit ton pere !

(Qarrad prononce cette phrase en dansant).

L’autre aspect concerne la signification de ces phénomenes, c’est-a-dire la
portée de ces malentendus volontaires basés sur un tel artifice linguistique :
faire parler aux dignitaires turcs un arabe écorché, en les ridiculisant et en les
dissociant du peuple libanais et arabe, ne serait-il pas le signe d’une profonde
critique politique de la part de I"auteur ?

Pour mieux comprendre cet aspect, il convient d’esquisser en quelques
points ’histoire de la région. A I’époque de Marin Naqqas, la Grande Syrie
est, de par sa position géographique, un pays stratégique ou se concentrent
les intéréts des puissances européennes. La France veut y créer un état

20 Dans la littérature arabe classique, en particulier, c’est plutét le contraire : écri-
ture arabe du fait qu’elle ne transcrit pas les voyelles, est susceptible de malen-
tendus. C’est pour cette raison que les grands poemes classiques et — surtout
- le Coran, ont été vocalisés pour éviter toute ambigiité. Dans la littérature
populaire, par contre, les erreurs et les malentendus sont plus fréquents mais ne
sont jamais systématisés comme pour I’art théatral.

21 Un peu comme cela se passe dans plusieurs comédies frangaises. Cf. Christine
Noille-Clauzade, « Du malentendu considéré comme vice : pour une morale
classique de la lecture », dans B. Clément et M. Escola (éds.), Le Malentendu.
Généalogie du geste herméneutique, Saint-Denis, Presses Universitaires de
Vincennes, 2003, p. 59.

22 ActeIV, scéne 3.



54 Angela Daiana Langone

moyen-oriental arabe indépendant des Ottomans et le soumettre a son
contréle afin de bloquer la route de 'Angleterre vers I'Inde, tandis que ’An-
gleterre a tout intérét 4 maintenir le stazu guo avec la Syrie qui reste une pro-
vince de "’Empire Ottoman, malgré sa faiblesse. Au XVIII¢siecle, la France a
déja commencé a établir des missions religieuses au Liban et, parallélement,
le pays abrite également des missions anglaises et américaines protestantes
ainsi qu'une mission russe orthodoxe, preuve que les intéréts pour cette
région sont multiples.

Appuyé par la France et par labourgeoisie des marchands chrétiens syriens,
le gouverneur de I’Egypte, Muhammad ‘Ali, envoie ses armées en Syrie en
1831. La campagne d’Ibrahim Basa, fils de Muhammad ‘Ali, qui parvient a
occuper la Syrie, ne se justifie pas en termes religieux : elle invite en effet les
Arabes a s’unir pour lutter contre les Turcs, en se fondant sur le facteur lin-
guistique comme ¢lément unitaire.

Selon George Antonius, les ferments des idées nationalistes arabes ont été
cultivés pour la premiere fois justement par Ibrahim Basa pendant son occu-
pation de la Syrie.”> A ce propos, Albert Hourani cite un discours du fils de
Muhammad ‘Ali qui se décrit avec les mots suivants : « Je ne suis pas un Turc.
Je suis arrivé en Egypte quand j étais enfant et, depuis lors, le soleil d’Egypte
a changé mon sang et m’a rendu tout Arabe ».*

Pendant 'occupation égyptienne de la Syrie, Beyrouth devient la capi-
tale de la province. En suivant le modele égyptien, Ibrahim Basa engage des
innovations et des réformes dans le territoire syrien : il instaure I’équité des
imp6ts entre musulmans et chrétiens, ainsi que la possibilité pour les chré-
tiens d’entrer dans I'armée ; il centralise et sécularise le systeme de gouver-
nement et |’administration, et prive les dynasties féodales de leurs pouvoirs
économiques et sociaux. L'un des instruments les plus efficaces de la poli-
tique d’Ibrahim Basa est I'introduction d’un systéme d’école moderne, qui a
permis également aux missions chrétiennes de travailler librement.

23 George Antonius, The Arab Awakening: The Story of the Arab National Move-
ment, London, Hamish Hamilton, 1938, p. 31.

24 Cf. Albert Hourani, Arabic Thought in the Liberal Age, 1798—1939, Cam-
bridge, University Press, 1983, p. 261. Yasir Suleiman recommande de ne pas
interpréter cette affirmation comme preuve de I'existence d’idées nationalistes
en Syrie dans la premiere partie du XIX" siécle, toutefois il admer que ce genre
d’affirmations constitue « a recognition of the latent power of the language in
promoting the idea of Arabness ». Cf. Yasir Suleiman, The Arabic Language and
National Identity, Washington, Georgetown University Press, 2003, p. 80. Paul
Kahle, au contraire, souligne la grande habileté d’Ibrahim Basa dans ['unifica-
tion des différents groupes en Syrie sous le slogan « liberation from the Turkish
yoke ». Cf- Paul Kahle, « Ibrahim Pasha », The Encyclopaedia of Islam, Leyden,
Brill, 1986, t. I1L, p. 999.



Anciens malentendus et nouvelles erreurs productives 55

Toutefois, les dynasties féodales n’acceptent pas facilement ces change-
ments et, en obtenant le soutien des oulémas, elles se révoltent contre Ibrahim
Basa qui devient trés impopulaire auprés de la population musulmane et
druze a cause des priviléges accordés aux Chrétiens.” La Grande-Bretagne,
quant 2 elle, menacée par le projet frangais d’un grand état oriental, oblige
I'armée égyptienne a quitter la Syrie en 1840 et bombarde Beyrouth le
11 septembre de la méme année. Mais les innovations égyptiennes laissent
leur empreinte dans I'esprit des Syriens®, 4 tel point qu’il est évident que
I'émergence de la premiére génération de nationalistes arabes est étroitement
liée aux changements de la structure sociale et a 'ouverture de la Syrie 4 I'in-
fluence européenne.”

Le sultan ottoman qui reprend le pouvoir en Syrie est ‘Abd al-Magid I
(1823-1861). Apres I'impact de I'invasion égyptienne, conseillé par son
ministre Ra$id Basa, il accomplit une série de réformes importantes dans
'administration, 'armée, Iéducation et la monnaie, la magidiyya, connues
sous le nom de tanzimait.®

L’attitude de Maran Nagqa$ vis-a-vis des Ottomans qui ont repris le pou-
voir au moment de la gestation et de la mise en scéne d’al-Babil est double.
Afin de permettre la mise en sceéne de sa premicre piece, le dramaturge liba-
nais doit inviter les autorités ottomanes au spectacle et, dans sa représenta-
tion, il doit faire I’éloge du sultan au travers des panégyriques et des louanges
adressés a |'autorité.”” Le dramaturge est tenu a s’y plier de gré ou de force car
il est conscient du danger, tout au moins potentiel, de cet art : c’est juste-
ment I'autre volet de la négociation. Mais il faudrait pourtant se poser des
questions sur ]’habileté de Naqqas a émettre des critiques voilées. Pendant
les si¢cles du gouvernement ottoman, le turc est la langue du pouvoir dans

25 « The enhanced status of the Christians alarmed the Muslims and Druzes, and
disturbed the traditional modus vivendi ». Cf. Paul Kahle, « Ibrahim Pasha »,
op. cit., p. 1000.

26 Pour plus d’informations historiques sur le Liban au début du XIX* siecle voir,
entre autres, Georges Corm, I/ Libano contemporaneo. Storia e societd, Milano,
Jaca Books, 2006, p. 79-90.

27 Pour approfondir la question de la genese du nationalisme arabe, voir, entre
autres, Bassam Tibi, Arab Nationalism. A critical Enquiry, Hong Kong, The
MacMillian Press, 1990.

28 La période des zanzimit commence avec la promulgation, en 1839, aprés la
mort de Mahmud II, d’un édit impérial visant & réformer graduellement la légis-
lation. Cette période se poursuit avec les innovations entamées par les sultans
‘Abd al-Magid et ‘Abd al-‘Aziz.

29 « Asin many works of contemporary literature Martn is careful to praise the
Ottoman sultan and the local Ottoman authorities in his plays ». Cf. Philip C.
Sadgrove, « Marin al-Naqqa$ », dans R. Allen (éd.), Essays in Arabic Literary
Biography 1850-1950, Wiesbaden, Harrassowitz Verlag, 2010, p. 248.



56 Angela Daiana Langone

le monde arabe au détriment de I’arabe, qui reste cantonné a la sphere reli-
gieuse perdant ainsi sa fonction de langue d’administration de I'empire. Or,
malgré son statut officiel, la plupart des Arabes ne comprennent pas la langue
turque.’® Dans la picce, les dignitaires turcs sont ridiculisés pour leur incapa-
cité 4 maitriser la langue arabe et pour les malentendus dont ils font I'objet :
souligner cette caractéristique ne fait quamplifier la distance entre 'autorité
non-arabe et la population arabe. La pi¢ce de Naqqas représente d’ailleurs
une premiere prise de conscience du réle de la langue en tant quélément
identitaire, perception qui sera 4 la base des revendications successives en
faveur de I’adoption de I’arabe comme langue officielle de I’ Empire ottoman,
contre les Turcs qui sont désormais considérés comme des étrangers.’!

La poursuite d’un grand malentendu ?

Une partie de la Mugaddima nous semble trés intéressante pour son
ambigiiité, a savoir Ja description que Maran Naqqas$ esquisse a propos de
I’ histoire du théatre :

Je sais que la présence de cet art dans le monde est tres ancienne, au point que
certains historiens disent qu’il remonte 4 I"époque de notre pere Abraham. Si
cela nous semble une exagération, nous ne pouvons pas douter du consensus
complet des historiens selon lequel il remonterait a 'époque des Rimaniyyin
[Romains ?] et plusieurs générations avant notre Seigneur Jésus-Christ.

Quel historien a fait remonter le théitre 4 I'époque du patriarche Abraham ?
Pourquoi Nagqas cite-t-il ce personnage biblique ?

Il n’existe, 4 notre connaissance, aucune étude sur I’ histoire du théatre qui
mentionnerait 'époque d’Abraham, mais on peut admettre qu’Abraham est
un personnage fortement évocateur. Figure centrale du Livre de la Genése,
Abraham est un personnage fondateur du judaisme, 'un des personnages
majeurs du christianisme, et I'un des cinq grands prophétes de I’islam (avec
Noé, Moise, Jésus et Mahomet) ; il est présenté comme I’ancétre du peuple

30 « When at the end of the nineteenth century nationalism began to emerge in
the Arab world, it was invariably linked with the Arabic language ». Cf. Kees
Versteegh, The Arabic Language, Edinburgh, Edinburgh University Press, 1997,
p. 175.

31 Pour une analyse des placards apparus clandestinement 4 partir de 1880 a Bey-
routh, Damas, Tripoli et Sidon qui dénongaient I’injustice et 'oppression des
Turcs qualifiés de %/ig (pl. de %/¢ lite. ane ; tout barbare, non arabe, qui n’est
pas musulman, ou tout homme 4 I'état de barbarie et sans religion quelconque;
personne qui ne parle pas I’arabe ou parle I'arabe avec un accent étranger), voir
Yasir Suleiman, The Arabic Language and National ldentity, op.cit., p. 82-85.



Anciens malentendus et nouvelles erreurs productives 57

arabe et comme le pere du monothéisme. Par conséquent, on peut avancer
I’hypothése que Marian Naqqas a mentionné Abraham pour signifier que le
théitre est commun a tous les peuples, toutes religions confondues. Cet élé-
ment souligne encore une fois la prépondérance de la langue arabe sur le fac-
teur religieux. Les chrétiens arabes ont joué un réle déterminant dans cette
renaissance linguistique®?, tres probablement parce qu’ils sont préts a distin-
guer les deux éléments identitaires d’arabité d’un coté et de confession reli-
gieuse de I'autre, en soulignant I'importance de la langue plutét que celle de
I'élément religieux. L’ Empire ottoman, en revanche, fondait sa construction
identitaire de fagon exactement inverse, ¢’est-a-dire sur I’affiliation religieuse
plut6t que sur une langue commune.*

Enfin, on peut s’ interroger sur les raisons qui poussent le dramaturge liba-
nais a faire remonter le théatre 4 I'époque des Ramdniyyin. En effet, Martn
Naqqa$ aurait certainement pu continuer la tradition arabo-musulmane
classique qui employait le toponyme Rumdi/Rimiya pour indiquer aussi
bien la ville de Rome que celle de Constantinople, confusion assez répandue
chez les géographes et chez les savants arabes du Moyen Age. D’ailleurs, le
monde de ’Antiquité tardive et du Moyen Age connaissait deux villes nom-
mées ‘Rome’ : la premiere fondée par Romulus, et la seconde, Constanti-
nople, fondée par I'empereur Constantin, et dénommée Nea Rome et Roma
secunda. Chez les Arabes, le terme Ram a eu, pendant des si¢cles, une signifi-
cation extensive et parfois ambigué car il a été employé pour indiquer a la fois
les anciens et les nouveaux Romains, mais surtout les Byzantins.*

Par I'ethnonyme Rémainiyyin, Maran Naqqa$ pourrait par conséquent
laisser entendre un terme générique ‘les Anciens, voire « les Grecs et les
Romains » ensemble, en exploitant I'équivoque onomastique susmention-
née déja bien consolidée dans la tradition arabe.

A notre avis, toutefois, en fin connaisseur de I’ Europe, Naqqas pouvait dif-
ficilement se référer 4 I'époque des Romains sans une réelle conviction. Mais
il va aussi sans dire que sil’on croit que Naqqas a employé le mot Ramaniyyin
délibérément, une autre série de questions se pose a nous : pourquoi Marin
Naqqas citerait-il les Romains et non pas les Grecs ? S’agirait-il bel et bien
d’une faute, d’une négligence, ou bien d’une omission volontaire ?

32 Voir Pierre Rondot, Les Chrétiens d’Orient, Paris, Peyronnet, 1955, p. 34.

33 Sur le fait que dans les états pré-modernes, il n’y avait aucune corrélation entre
langue et nation, voir Catherine Miller, « Linguistic policies and the issue of
ethno-linguistic minorities in the Middle East », dans A. Usuki et H. Kato
(éds.), Islam in the Middle Eastern studies: Muslims and minorities, Osaka, Japan
Center for Area Studies, 2003, p. 149-174; Reem Bassiouney, Arabic Sociolin-
guistics, Edinburgh, Edinburgh University Press, 2009, p. 208.

34 Pour un approfondissement des termes Rinz, Rima et Ramiya, nous renvoyons
a: Adalgisa De Simone et Giuseppe Mandala, L'immagine araba di Roma. I geo-
grafi del Medioevo (secoli IX-XV'), Bologna, Patron, 2002.



58 Angela Daiana Langone

Il nous semble difficile de croire a une simple erreur, surtout si ['on tient
compte de la grande connaissance des théatres européens de Maran Naqqas.
Une autre hypothese nous parait plus probable : le premier dramaturge arabe
aurait omis de mentionner les Grecs pour contribuer a alimenter la fécondité
d’un malentendu tres célebre, celui d’Averroes (Ibn Rusd) qui, 4 cause d’une
mauvaise traduction, avait manqué « le rendez-vous avec le théatre », « avec
Eurydice ».

En effet, Averro¢s — ou plutée les traducteurs syriaques comme Aba Bisr
Matta (X siecle) — avait eu recours au mot arabe madib (litt. « louange,
panégyrique ») pour indiquer la « tragédie » et au mot higa’ (litt. « invec-
tive, satire ») pour la « comédie », deux termes empruntés au patrimoine
de la littérature arabe classique. Le madib et le higa’ étaient bien connus des
I’époque préislamique : les deux genres faisaient partie du garad (litt. « but,
objectif ») de la gasida, ancien poeme arabe tripartite et monorime, visant le
premier a faire I’éloge de la tribu d’appartenance, le second 4 attaquer un ou
plusieurs membres d’une tribu rivale. Le philosophe andalou avait opté ainsi
pour une traduction infid¢le a la signification originelle, a tel point que, dans
sa version arabe, ce texte avait perdu tout son sens.*

Ce malentendu, qu’Abdelfattah Kilito consideére comme « grave »
qu’Umberto Eco n’a pas hésité a qualifier '« esempio piu vistoso di frain-
tendimento culturale »*, a privé pendant neuf siécles la culture arabe d’une
rencontre possible avec le théarre.

En 1847, Maran Naqqas a eu le courage de mettre en scéne la premiere
piéce arabe, mais il n’a pas vraiment osé dissiper le grand malentendu
d’Averroes.

37 et

35 Pour reprendre les mots d’Abdelfattah Kilito, Les Arabes et l'art du récit. Une
étrange familiarité, Arles, Acte Sud, 2009, p. 151 et p. 154.

36 Malgré ce malentendu, le grand dramaturge Corneille avait lui aussi choisi le
commentaire d’Averroés comme |'une des sources, avec les sources italiennes et
hollandaises, pour mieux comprendre la Poétique d’Aristote, afin de répondre
a laristotélisme superficiel de ses détracteurs, au moment de la genése et de la
mise en scéne de sa pi¢ce Horace (1639-1640). Plus en détail, dans le débat sur
la notion de vraisemblance qui oppose Corneille aux doctes, le dramaturge fran-
cais reprendra justement la définition d’Averroés de la tragédie comme « art de
louer » (ars laudands). Voir, a ce propos, I'analyse de Thomas Hunkeler, « Tra-
gédie cornélienne et pouvoir cathartique : 'exemple d’ Horace », Versants. Revue
suisse des littératures romanes, 55, vol. 1, 2008, p. 47-66.

37 Cf. Abdelfattah Kilito, Les Arabes et [ art du récit. Une étrange familiarité, op. cit.,
p. 149.

38 « L’exemple le plus éclatant de malentendu culturel ». Cf. Umberto Eco, Dire
quasi la stessa cosa. Esperienze di traduzione, Milano, Bompiani, 2003, p. 165.



Anciens malentendus et nouvelles erreurs productives 59
Bibliographie

ABU-LUGHOD Ibrahim, The Arab Rediscovery of Europe. A Study in Cultural Encoun-
ters, London, Saqi, 2011.

AMINE Khalid, Moroccan Theater between East and West, Tétouan, Le Club du Livre
de la Faculté des Lettres et des Sciences Humaines de Tétouan, 2000.

ANTONIUS George, The Arab Awakening: The Story of the Arab National Movement,
London, Hamish Hamilton, 1938.

AvVINO Maria, « The Encounter between the West and the Arab world in the age of
Nahdah (Renaissance). The translation movement in the Arab literary reviews »,
dans C. Buffagni, B. Garzelli, S. Zanotti (éds.), The Translator as Author. Perspec-
tives on Literary Translation, Berlin, Lit Verlag, 2011, p. 211-222.

BASSIOUNEY Reem, Arabic Sociolinguistics, Edinburgh, Edinburgh University Press,
2009.

BrooM Harold, The Anxiety of Influence. A Theory of Poetry, Oxford, Oxford Uni-
versity Press, 1973.

CAMERA D’AFFLITTO Isabella, Letteratura araba contemporanea. Dalla nahdah 4
oggi, Roma, Carocci, 2007.

CorM Georges, Il Libano contemporaneo. Storia e societd, Milano, Jaca Books, 2006.

DE SiMONE Adalgisa et MANDALA Giuseppe, L'immagine araba di Roma. I geografi
del Medioevo (secoli IX-XV'), Bologna, Patron, 2002.

Eco Umberto, Dire quasi la stessa cosa. Esperienze di traduzione, Milano, Bompiani,
2003.

EsPAGNE Michel, « La notion de transfert culturel », Revue Sciences/Lettres [En
ligne], 1, 2013, in heeps://rsl.revue.org/219.

EsPAGNE Michel et WERNER Michael, « La construction d’une référence culturelle
allemande en France. Genése et histoire (1750-1914) », Annales ESC, 4, 1987,
p. 969-992.

GuTas Dimitri, Pensée grecque, culture arabe. Le mouvement de traduction gré-
co-arabe a Bagdad et la société abbasside primitive : Ile-IVe/VIIe-Xe siécles, Paris,
Editions Flammarion, Aubier, 2005.

HALLAQ Boutros et TOELLE Heidi (éds.), Histoire de la littérature arabe moderne,
Arles, Actes Sud, t. 1., 2007.

HaMonN Philippe, « Note sur les notions de norme et de lisibilité en stylistique »,
Littérature, 14,1974, p. 114-122.

HouRrant Albert, Arabic Thought in the Liberal Age, 1798—1939, Cambridge : Uni-
versity Press, 1983.

HUNKELER Thomas, « Tragédie cornélienne et pouvoir cathartique : I'exemple
d’ Horace », Versants. Revue suisse des littératures romanes, 55, vol. 1, p. 47-66.
JaBRA Jabra Ibrahim, « Modern Arabic Literature and the West », Journal of Arabic

Literature,vol. 2, 1971, p. 76-91.

KaHLE Paul, « Ibrahim Pasha », The Encyclopaedia of Islam, Leyden, Brill, 1986,
t. IIL

Kivito Abdelfattah, Les Arabes et l'art du récit. Une étrange familiarité, Atles, Sind-
bad, Actes Sud 2009.

La CecLa Franco, Il malinteso. Antropologia dell’incontro, Bari, Laterza, 2009.



60 Angela Daiana Langone

LANGONE Angela Daiana, Moliére et le théitre arabe. Réception moliéresque et iden-
tités nationales arabes, Berlin, De Gruyter, 2016.

LANGONE Angela Daiana, « Elementi medio-arabi nel nucleo egiziano della Sirat
Baybars », Rbesis. International Journal of Linguistics, Philology, and Literature,
6/1,2015, p. 37-50.

LANGONE Angela Daiana, « Fonti per un ritratto di Marun Naqqa$, pioniere del
teatro arabo », Itinerari, 2/3, 2010, p. 201-220.

Lewis Bernard, The Muslim Discovery of Europe, London, Weidenfeld and Nicol-
son, 1982.

MILLER Catherine, « Linguistic policies and the issue of ethno-linguistic minori-
ties in the Middle East », dans A. Usuki et H. Kato (éds.), Islam in the Middle
Eastern studies : Muslims and minorities, Osaka, Japan Center for Area Studies,
2003, p. 149-174.

NAQQAS Marin, Arzat Lubnan [Le Cedre du Liban], Beyrouth, Imprimerie
Publique, 1869.

No1LLe-CLAUZADE Christine, « Du malentendu considéré comme vice: pour
une morale classique de la lecture », dans B. Clément et M. Escola : Le Malen-
tendu. Généalogie du geste herméneutique, Saint-Denis, Presses Universitaires de
Vincennes, 2003, p. 59-75.

RoNDOT Pierre, Les Chrétiens d’Orient, Paris, Peyronnet, 1955.

SADGROVE Philip C., « Mariin al-Naqqa$ », dans R. Allen (éd.), Essays in Arabic
Literary Biography 1850—1950, Wiesbaden, Harrassowitz Verlag, 2010.

SULEIMAN Yasir, The Arabic Language and National Identity, Washington, George-
town University Press, 2003.

TiB1 Bassam, Arab Nationalism. A critical Enquiry, Hong Kong, The MacMillian
Press, 1990.

URQUHART David, The Lebanon (Mount Souria). A history and a diary, London,
Thomas Cautley Newby, t. II, 1860.

VERSTEEGH Kees, The Arabic Language, Edinburgh, Edinburgh University Press,
1997,



	Anciens malentendus et nouvelles erreurs productives dans la première expérience du théâtre arabe moderne

