
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2017)

Heft: 46: Produktive Fehler, konstruktive Missverständnisse = Erreurs
productives, malentendus constructifs

Artikel: Anciens malentendus et nouvelles erreurs productives dans la première
expérience du théâtre arabe moderne

Autor: Langone, Angela Daiana

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006233

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Angela Daiana Langone

Anciens malentendus et nouvelles erreurs productives
dans la première expérience du théâtre arabe moderne

The erroneous translation ofAristotle's Poetics by the famous Andalusi philosopher
Averroes seems to be one the fundamental reasons why an autochthon Arab theater

appeared quite late, namely after the Napoleonic campaign of 1798 in Egypt which
started an extensive process of acculturation between the Arab countries and the
West. Our contribution will explore the first theatrical experience in the Arab world,
that of the Lebanese Märün Naqqäs (1817-1855): as every initial experiment, his

attempt is inevitably voted to errors and misunderstandings. The analysis of errors
will allow us to reflect on the new readings and interpretations ofWestern theatrical
heritage made by the first Arabic drama.

Jepréféré l'infidélité du motpour le mot
à lafidélité de lapierrepour la pierre

Adonis

Introduction

Comme le rappelle l'écrivain palestinien Gabrâ Ibrahim Gabrâ (1926-1994),
l'histoire entre les Arabes et l'Occident est longue et complexe et, comme
toute histoire complexe qui se respecte, elle comporte un grand nombre de

conflits ainsi que beaucoup d'amour et de haine' : il s'agit, par conséquent,
d'une histoire de malentendus susceptibles d'illustrer l'âpreté de la friction
qui existe au sein de l'altérité. Au XIXe siècle, les Arabes ont commencé à se

tourner vers l'Europe parce qu'ils désiraient rattraper sa modernité et qu'ils
espéraient trouver le talisman qui leur permettrait d'accéder aux secrets du
savoir et du progrès de l'Occident, sans pour autant mettre en danger leurs

propres traditions et leur manière de vivre.2 L'Occident, qui apprécia cette
attitude, était - pour reprendre encore une fois les mots de Gabrâ - plutôt
intéressé à établir des colonies, des marchés et des sphères d'influences.3

1 « A long and complicated story and like a good complicated story it has plenty
ofconflict in it, and plenty oflove and hate ». Cf.Jabra Ibrahim Jabra, « Modern
Arabic Literature and the West »,Journal ofArabic Literature, 2,1971, p. 76.

2 Nous avons repris la métaphore du talisman de Bernard Lewis, The Muslim Discovery

ofEurope, London, Weidenfeld and Nicolson, 1982, p. 41.

3 « Interested in colonies, markets, and spheres of influence». Cf. Jabra Ibrahim
Jabra, « Modern Arabic Literature and the West », op. cit., p. 76.



46 Angela Daiana Langone

Tandis que dans le monde arabe les Européens, pour des raisons

stratégiques et économiques, étaient en train de se substituer aux Ottomans, les

Arabes, eux, redécouvraient l'idée de nation, non seulement à travers leur

passé glorieux, mais également et surtout à travers l'histoire moderne des

nations occidentales. Les idéaux de la Révolution Française, le libéralisme et
la démocratie parlementaire de l'Angleterre, l'unification de l'Italie et de

l'Allemagne étaient tous des exemples à suivre. Pour mieux comprendre
l'équivalence « Europe-modernité » perçue par les Arabes de l'époque et leur fort
désir de rattraper le progrès occidental, on pourrait citer l'écrivain libanais

Amin al-Rlhânï (1876-1940) qui avait affirmé qu'il aurait aimé faire le troc
de la poésie de l'Orient pour les techniques de l'Occident.4 Pour s'emparer
de ces techniques, le monde arabe entame, durant la période de la Nahda'',

une vaste opération de traduction du patrimoine européen6 et notamment
français.7

Le cas analysé

En ce qui concerne la littérature, traduire les chefs-d'œuvre européens signifiait

essentiellement introduire des genres littéraires qu'à l'origine le monde
arabe ne connaissait pas, tels que le roman, la nouvelle et le théâtre.

4 Cité dans Jabra Ibrahim Jabra, « Modem Arabie Literature and the West »,
op. cit., p. 76.

5 Le terme qui signifie littéralement « renaissance, réveil » désigne un mouvement

graduel de renaissance sociale, politique et littéraire, dont le début remonte
conventionnellement à l'année 1798, suite à la campagne napoléonienne en

Egypte. Sur la littérature arabe à l'époque de la Nahda, voir, entre autres : Boutros

Hallaq et Heidi Toelle (éds.), Histoire de la littérature arabe moderne, Arles, Actes
Sud, 2007,1.1 ; Isabella Camera d'Afflitto, Letteratura araba contemporanea. Dalla
nahdah a oggi, Roma, Carocci, 2007.

6 II s'agit en fait du deuxième grand mouvement de traduction dans le monde arabe,

le premier remontant à la période abbasside et plus particulièrement à l'institution
du Bayt al-Hikma (Maison de la Sagesse), fondée par le calife al-Ma'mûn (786-
833), qui s'occupait de la traduction des ouvrages grecs. Voir, à ce propos : Dimi-
tri Gutas, Pensée grecque, culture arabe. Le mouvement de traduction gréco-arabe
à Bagdad et la société abbasside primitive : Ile-IVe/VIIIe-Xe siècles, Paris, Editions
Flammarion, Aubier, 2005.

7 Pour une vue d'ensemble du matériel traduit pendant la première phase de la

Nahda, voir en particulier Ibrahim Abu-Lughod, The Arab Rediscovery ofEurope.
A Study in Cultural Encounters, London, Saqi, 2011, p. 60-75 ; Maria Avino,

« The Encounter between the West and the Arab world in the age of Nahdah
(Renaissance). The translation movement in the Arab literary reviews », dans

C. Buffagni, B. Garzeiii, S. Zanotti (éds.), The Translator as Author. Perspectives on

Literary Translation, Berlin, Lit Verlag, 2011, p. 211-222.



Anciens malentendus et nouvelles erreurs productives 47

Le présent travail se concentre en particulier sur l'importation du théâtre

et notamment sur l'expérience du précurseur de cet art, le libanais Märün ibn
Ilyâs ibn Mlhâ'll Naqqäs (1817-1855). En 1847, il écrit la première pièce en
langue arabe, al-Bahil (L'Avare), dont le titre évoque le rôle considérable joué
par Molière dans la naissance d'un théâtre autochtone.8 Bien évidemment,
Molière ne surgit pas sur une terre complètement vierge : la littérature arabe

est extrêmement riche et a produit ses propres formes de spectacle généralement

qualifiées de pré- ou para-théâtrales.9 Märün Naqqäs ne se limite
pas à adapter une pièce occidentale, il essaie parallèlement de récupérer le

patrimoine littéraire très vaste et multiple de la littérature arabe classique.
Ses choix textuels sont essentiellement le produit d'une négociation entre le

'ikyä' et l'iqtibâs, deux procédés indiquant respectivement la « vivification »
du patrimoine arabo-musulman et 1'« adaptation » du répertoire européen.

Naqqäs est bien conscient d'être un novateur et d'introduire pour la
première fois dans le monde arabe un art jusqu'alors inconnu. Afin que son

public puisse l'accueillir et pour éviter le choc et l'échec, il a besoin de
contrebalancer l'effet de nouveauté en puisant le plus possible dans des arguments
connus, dans un patrimoine partagé et dans la tradition arabe classique.

Or, tout transfert culturel - c'est-à-dire tout passage d'un objet culturel
(tant de textes transposés ou traduits, que d'objets matériels) d'un contexte
à un autre10 - sous-entend une transformation profonde du sens liée à la

conjoncture changeante de la structure d'accueil et peut impliquer un certain
nombre d'erreurs, de malentendus, de mélectures : c'est particulièrement le

cas dans ce qui va être présenté s'agissant de la création de la première pièce
arabe. C'est sur ces aspects que cette contribution se concentrera dans les

lignes suivantes.

8 Pour une réflexion sur le succès de Molière dans le monde arabe, nous renvoyons
à Angela Daiana Langone, Molière et le théâtre arabe. Réception moliéresque et
identités nationales arabes, Berlin, De Gruyter, 2016.

9 « The idea that there is no theater outside the building is another logocentric
fallacy that implies a sort of privileging of certain performances (say, tragedy,

Opera...) at the expense of other folk performing traditions ». Cf. Khalid
Amine, Moroccan Theater between East and West, Tétouan, Le Club du Livre de

la Faculté des Lettres et des Sciences Humaines de Tétouan, 2000, p. 17.

10 Pour une définition de « transfert culturel », nous renvoyons à : Michel Espagne,

« La notion de transfert culturel », Revue Sciences/Lettres [En ligne], 1/2013,
in https://rsl.revue.org/219 [date de dernière consultation: 09/12/2016] ;

Michel Espagne et Michael Wèrner, « La construction d'une référence culturelle

allemande en France. Genèse et histoire (1750-1914) », Annales Esc, 4,

1987, p. 969-992.



48 Angela Daiana Langone

L'angoisse de l'erreur

Heureusement, pour mieux comprendre le contexte où la pièce al-Bahil
(L'Avare) a été conçue, nous disposons d'une Muqaddima (Préface) au
recueil d'Arzat Lubnân (Le Cèdre du Liban), le recueil de trois pièces qui
contient al-Bahil, publié à titre posthume en 1869 par le poète et avocat

Niqùlâ Naqqâs (1825-1894), frère de Märün.
A lire la Muqaddima, véritable essai théorique sur le théâtre, Märün

Naqqâs semble parfaitement conscient des risques que représentent l'erreur
et le malentendu. Pour ce premier dramaturge, l'angoisse de l'erreur - pour
paraphraser le titre d'un célèbre essai de Harold Bloom11 - concerne
essentiellement deux domaines fondamentaux, à savoir la mise en scène de la pièce
et le registre de la langue employée.

La mise en scène

Märün Naqqâs s'attribue explicitement la responsabilité de toute erreur, en

l'expliquant par son inexpérience dans le domaine théâtral et en demandant

aux spectateurs de le corriger. La Muqaddima nous transmet ses propres
mots12 :

Il faut au contraire attribuer tous les défauts à mon ignorance parce que j'ai
entrepris un domaine nouveau et j'ai monté un cheval que je ne connaissais

pas. Malgré cela, j'espère que les spectateurs me signaleront ce qui est exagéré

et qu'ils m'indiqueront ensuite les fautes commises, parce que cet art est une

mer qui déborde et une sphère qui tourne. Quant aux acteurs qui sont avec

moi pour former cette expression incisive, qui m'ont aidé pour ce travail
et m'ont soutenu pour réaliser l'espoir en ne cessant de répéter encore et

encore, alors qu'ils n'ont jamais vu auparavant un art comme celui-ci, il est

possible qu'ils tombent dans quelques difficultés et s'affligent pour quelques

erreurs remarquées par celui qui lit les détails des vérités répandues. Mais
les acteurs sont justifiés parce qu'il s'agit de leur première expérience, parce
qu'ils n'ont pas eu de guide et surtout parce qu'ils ont manqué de lieux

adéquats, de costumes et d'équipements convenables. Malgré cela, l'espoir est
resté intact.

11 Harold Bloom, The Anxiety of Influence. A Theory ofPoetry, Oxford, Oxford
University Press, 1973.

12 Les traductions des extraits de la préface zArzat Lubnân et de la pièce al-Bahil
présents dans cet article sont les miennes.



Anciens malentendus et nouvelles erreurs productives 49

Malheureusement, on ne dispose d'aucune information sur la réception des

pièces de Märün Naqqäs parmi ses contemporains, exception faite pour la

relation de voyage du diplomate écossais David Urquhart (1805-1877).13
Le 13 janvier 1850, Urquhart assiste à une pièce de Märün Naqqâs,^«

Hasan al-Mugaffalaiv Riwàyat Härün ar-Rasld (Abou Hasan le Simplet ou
Pièce d'Haroun Rachid), écrite en 1849-1850, et converse ensuite avec lui.
Il note ce dialogue dans le second volume de sa relation de voyage, dans un
chapitre intitulé « An Interlude, an Arab Theatre ».

The piece, for the opening of the first Arab theatre, was written by the son of
one of the members of the Megilis : - was to be acted by the family, which
was a large one, in their house in the suburbs. They were Maronites and their
name Maron. It was curious to find the cognomen ofVirgil in this attempt to
renovate the Arab muse. The subject announced was « Aroun el Raschid and

Jaffer » ; the piece was said to be composed in the high Arab style, and

interspersed with poetry, which was to be sung [...] The room was strewed with
roses, lights blazed in all directions ; we were overpowered with expressions of
gratitude, and served with hot sherbet of cinnamon. They had seen in Europe
footlights and prompter's box, and fancied it an essential point of theatricals

to stick them on where they were not required [...] As regards the women, that
is the boys dressed up as such, with perfect success. As there were no women
on the stage, so were there none in the court, and not even at the windows
which opened on the stage [...] The acting was awkward, the singing abominable

; but the piece was evidently managed with considerable art.14

L'accueil réservé à la pièce traduit une forte tension provoquée par la

rencontre de deux cultures différentes. D'ailleurs, comme l'affirme Franco La
Cecla, « le culture sono incommensurabili. Le si puo mettere accanto, ma

non coincidono, né combaciano'. Da qui l'inestinguibilità dei malintesi >>.15

Le premier point qu'il est intéressant d'observer concerne le nom du

dramaturge libanais. Le diplomate écossais confond le prénom du dramaturge
avec le nom de famille lorsqu'il écrit « their name Maron »,et affirme ensuite

qu'il est étrange de trouver le cognomen de Virgile dans l'effort de renouveler
la muse arabe'. Pour lui, le nom de famille est donc Märün (« Maron »)
et, à cet égard, il fait référence à la littérature latine qui lui est familière, en

13 Sur l'importance de ce document en tant que source pour la biographie de

Märün Naqqäs, voir Angela Daiana Langone, « Fonti per un ritratto di Märün
Naqqäs, pioniere del teatro arabo >>,Itinerari, 2/3, 2010, p. 201-220.

14 David Urquhart, The Lebanon (Mount Souria). A history and a diary, London,
Thomas Cautley Newby, I860, t. II, p. 178-180.

15 « Les cultures sont incommensurables. On peut les mettre les unes à côté des

autres, mais elles ne coïncident pas et ne correspondent pas entre elles. D'où
une source inépuisable de malentendus. » Cf. : Franco La Cecla, Il malinteso.

Antropologia dell'incontro, Bari, Laterza, 2009, p. 8.



50 Angela Daiana Langone

citant le poète Virgile dont le cognomen était justement Maro - une erreur

que l'on serait tenté d'interpréter comme un effort de translation proximi-
sante.16 Ensuite, le diplomate remarque avoir été accablé de remerciements.
Cela lui semble assez étrange, peut-être parce qu'il est plutôt habitué aux
édifices européens, tandis que les deux premières pièces arabes ont été jouées
dans l'habitation de Märün Naqqâs à Beyrouth1 : encore de nos jours, les

Arabes sont renommés pour leur accueil chaleureux dans leur maison et les

premiers lieux théâtraux demeurent des maisons avec leurs règles et normes.
L'abondance de lumière et le foisonnement de trous de souffleur sont des

éléments qui surprennent Urquhart qui ressent leur emploi comme démesuré

et non justifié. Cependant, aux yeux de Märün Naqqâs, ces mêmes éléments

représentent la nouveauté et symbolisent la modernité. L'usage répété qu'il
en fait correspond à une volonté de s'approprier les techniques du théâtre.

Enfin, le jugement négatif prononcé par Urquhart (« The acting was
awkward, the singing abominable ») est évidemment le résultat de la

comparaison avec la tradition théâtrale européenne et se base sur le fait qu'il ne
connaît que très peu la langue arabe.

La question de la langue

Le second souci de la famille Naqqâs concerne la langue employée sur scène.

Dans la préface, Niqülä consacre une large partie de son propos à la question
de la langue et essaie de justifier les choix opérés par son frère dans ses trois

pièces :

Le dramaturge Mârûn Naqqâs n'a pas été irréprochable dans l'usage de la

langue arabe dans la pièce qui suit, mais il a seulement attiré l'attention sur le

contenu. Il a rappelé cela dans la pièce al-Hasüd as-Salït où il a dit qu'il n'a pas

pris soin de la langue arabe dans la pièce al-Bahîl. Nous vous prions d'observer

16 D'ailleurs, les noms et les prénoms restent même de nos jours des éléments

étranges à corriger selon les usages locaux. En Italie, par exemple, un homme
dont le prénom est Ahmed, se voit « corrigé » en Amedeo, un Moustapha peut
se transformer en Stefano, etc. dans la tentative d'intégrer l'autre et de cacher,

dans une certaine mesure, l'extranéité. L'erreur naît de par la nécessité de retrouver

des repères dans notre univers culturel. Comme Philippe Hamon l'affirme,

« serait lisible quelque chose qui nous donnerait la sensation du déjà vu (ou déjà
lu ou déjà dit), par le texte ou par l'extra-texte diffus de la culture ». Philippe
Hamon, « Note sur les notions de norme et de lisibilité en stylistique »,
Littérature, 14, 1974, p. 120.

17 C 'est seulement en 1851, en effet, que le dramaturge libanais arrive à réaliser son
rêve: bâtir une salle de théâtre à côté de son habitation, où il représente la pièce
al-Hasüd as-Salït (L'envieux impertinent).



Anciens malentendus et nouvelles erreurs productives 51

ce fait dès le début et d'excuser le dramaturge parce qu'il s'agit de sa première
pièce. L'absence de soin pour la langue dans certains discours ne signifie pas

une carence de connaissance de la part du dramaturge mais il s'agit
probablement de donner une impulsion aux autres écrivains dans cet art. S'il n'en
était pas ainsi, je n'aurais jamais osé composer la pièce as-Sayh al-Gähil,/>/«'»£
defautes de grammaire, parce que je l'avais écrite avant d'amasser toutes les

informations sur les règles de la langue arabe. Et ceux qui en doutent doivent

reprendre la pièce al-Hasûd as-Salït où ils pourront constater la maîtrise de la

part du dramaturge de la langue arabe et de ses règles.

Par conséquent, l'angoisse de l'erreur concerne essentiellement l'emploi de la

fushâ, c'est-à-dire de la « langue arabe classique ». Niqûlâ Naqqâs admet que
le langage employé par son frère dans al-Bahïl n'est pas soigné et raffiné en

comparaison avec celui de sa dernière pièce al-Hasûd as-Salït. Il tient à préciser

que Märün maîtrise très bien la langue arabe classique mais qu'il ne veut

pas faire étalage de son érudition pour ne pas gêner les éventuels dramaturges
en herbe et que son objectif est d'inciter quiconque à aborder ce nouvel art.

Son angoisse des fautes peut s'expliquer par le souci de se différencier de la

littérature de la 'âmma (du « peuple », opposé de la hâssa, 1'« élite ») qui
comprenait des ouvrages tels les siyar (sg. sïra, litt. « biographie »). Parmi les

traits caractéristiques des siyar qui leur ont valu l'opprobre de la hâssa, il y a

justement la langue, dont les écarts avec la norme de l'arabe littéral classique

sont évidents. En tant que matière littéraire des conteurs populaires, ces siyar
sont des romans populaires transmis par des conteurs professionnels (ha-
kawâtï) et leur pratique, relevant de l'oralité mixte, consistait à théâtraliser
la lecture d'un support écrit, en l'agrémentant de commentaires ou
d'explications. Il s'agissait par conséquent d'une de ces formes de spectacle autochtones

généralement appelées 'para-théâtrales' (askâlma qabla masrahiyya).
Cette angoisse de l'erreur linguistique peut s'expliquer par la tentative

d'insérer cette première expérience de théâtre dans le cadre de la littérature
de la hâssa. Il n'est dès lors pas étonnant de lire, dans la préface de Naqqâs,

un appel à un auteur classique tel qu'al-Gähiz (776-868)18, plutôt qu'à la

littérature populaire, par exemple, d'une sïrat Baybars19. D'ailleurs, Qarrâd - le

18 L'un des plus grands prosateur abbasside est al-Gähiz, laqab de 'Amr ibn Bahr,

auteur, entre autres, du Kitâb al-Hayawân (Livre des Animaux), recueil

encyclopédique sur les animaux, avec des informations scientifiques mais également

populaires et traditionnelles ; du Kitâb al-bayân wa-t-tabyin (Le livre de

l'éloquence et de l'exposition), une anthologie de poésie et de prose oratoire rédigée

pour démontrer la supériorité des Arabes sur les autres peuples ; du Kitâb al-
Buhalâ' (Livre des Avares).

19 Roman populaire qui raconte les exploits du sultan mamluk Baybars qui régna

sur la Syrie et l'Egypte de 1260 jusqu'à sa mort en 1277. Les manuscrits du

roman qui s'étalent du XVIe siècle au milieu du XXe siècle, se répartissent en



52 Angela Daiana Langone

protagoniste de la pièce, l'Harpagon libanais - est en effet, d'une part, l'avare

qui veut se marier avec la jeune Hind, mais, d'autre part, il représente également

l'ancienne façon de jouer les spectacles dans le monde arabe. Qarrâd,
dont le nom signifie celui qui fait jouer les singes' dans les places publiques,
est une forme de spectacle para-théâtral du passé qui serait, selon la vision de

Naqqäs, dépassée par le théâtre à l'italienne.
La littérature cultivée classique s'exprimant en général en arabe littéraire

et non pas en arabe dialectal, Niqülä Naqqäs se voit dans l'obligation d'ajouter,

dans Arzat Luhnàn, une note finale concernant la langue de la pièce pour
éclaircir le choix de son frère Märün qui, à côté de lafushâ, se sert de l'arabe
libanais.

La postface de Niqülä Naqqäs s'adresse principalement au lecteur non
libanais, en ces termes :

Probablement la nature du discours et le langage d'Umm Räsa resteront obscurs

à ceux qui ne sont pas libanais, c'est pourquoi il faut écrire une note à

ce propos pour avertir notre cher lecteur que le dialecte de ce discours est

employé par le peuple commun dans certaines localités du Liban et que la

servante citée plus haut a commencé à parler comme si elle faisait partie du

peuple. Pour cette raison, le dramaturge a jugé nécessaire de la faire parler
selon son appartenance. Tous ceux qui connaissent les habitudes linguistiques
de ces gens s'amusent et rient beaucoup toutes les fois où ils entendent parler
Umm Rîsa et aussi lorsqu'ils entendent 'Isa déguisé parler selon les dialectes

des Egyptiens et GâlI et Nadir parler comme des Turcs qui ne connaissent que
très peu l'arabe.

La fiction du malentendu

Composée pour la plus grande partie en arabe littéraire (avec des écarts de la

norme éparpillés dans le texte), al-Bahïl ne contient qu'un seul personnage
qui s'exprime dans le dialecte de l'auteur, la servante Umm Rîsa. Toutefois,
à partir du quatrième acte, d'autres personnages qui se déguisent en responsables

et dignitaires turcs, parlent dans un mélange d'arabe égyptien et de

langue turque.
Les dialogues entre les faux dignitaires turcs provenant d'Egypte et le

protagoniste, Qarrâd (L'Harpagon libanais), ne peuvent qu'être sujets à

des malentendus. Ces malentendus nous permettent de réfléchir sur au

moins deux aspects. La rencontre avec l'autre (le théâtre occidental) signifie

trois groupes : ceux d'Alep, de Damas et du Caire. Cf. Angela Daiana Langone,

« Elementi medio-arabi nel nucleo egiziano délia Sïrat Baybars »,Rhesis.

InternationalJournal ofLinguistics, Philology, and Literature, 6/1, 2015, p. 37-50.



Anciens malentendus et nouvelles erreurs productives 53

l'introduction de techniques particulières telles que l'aparté, par exemple,
puis le quiproquo qui nous intéresse ici davantage.20

Plusieurs exemples tirés de l'hypertexte restituent le malentendu, avec un
usage ludique et subversif, où la surdité se mêle à la stupidité21 :

Qarrâd àpart : Il entend seulement quand on murmure et pas lorsqu'on crie

{Qarrâd s'adresse à Gälten murmurant).
Gâli à Qarrâd : Hausse le ton de ta voix
Qarrâd à Gâlî : J'ai une affaire avec une fille.
Galt à Qarrâd : Parle-moi du fond de ton cœur.

Qarrâd à Gâli : Dans le fond de mon cœur il n'y a pas de canon.

Qarrâdà part : Mon Dieu, il n'entend rien.
Gâli à Qarrâd : Qu'est-ce que cela signifie mon Dieu?

Qarrâdâ Gâli : J'ai dit que Dieu puisse vous donner une longue vie
Gâli à Qarrâd : Parle plus fort, je n'ai rien entendu.

Qarrâd à Gâli : La chose est passée, j'en ai marre.
(.Qarrâd voudrait sortir mais Gâli le bloque).
Gâli à Qarrâd : Raconte

Qarrâd à Gâli : Aidez-moi un peu pour le discours.
Gâli à Qarrâd : Je n'ai pas entendu, parle plus fort
Qarrâd âpart : Parle plus fort Maudit soit ton père
(.Qarrâdprononce cette phrase en dansant)}1

L'autre aspect concerne la signification de ces phénomènes, c'est-à-dire la

portée de ces malentendus volontaires basés sur un tel artifice linguistique :

faire parler aux dignitaires turcs un arabe écorché, en les ridiculisant et en les

dissociant du peuple libanais et arabe, ne serait-il pas le signe d'une profonde
critique politique de la part de l'auteur

Pour mieux comprendre cet aspect, il convient d'esquisser en quelques

points l'histoire de la région. A l'époque de Mârûn Naqqâs, la Grande Syrie

est, de par sa position géographique, un pays stratégique où se concentrent
les intérêts des puissances européennes. La France veut y créer un état

20 Dans la littérature arabe classique, en particulier, c'est plutôt le contraire : l'écri¬

ture arabe du fait qu'elle ne transcrit pas les voyelles, est susceptible de
malentendus. C 'est pour cette raison que les grands poèmes classiques et - surtout

- le Coran, ont été vocalises pour éviter toute ambigûité. Dans la littérature
populaire, par contre, les erreurs et les malentendus sont plus fréquents mais ne

sont jamais systématisés comme pour l'art théâtral.
21 Un peu comme cela se passe dans plusieurs comédies françaises. Cf. Christine

Noille-Clauzade, « Du malentendu considéré comme vice : pour une morale

classique de la lecture », dans B. Clément et M. Escola (éds.), Le Malentendu.

Généalogie du geste herméneutique, Saint-Denis, Presses Universitaires de

Vincennes, 2003, p. 59.

22 Acte IV, scène 3.



54 Angela Daiana Langone

moyen-oriental arabe indépendant des Ottomans et le soumettre à son
contrôle afin de bloquer la route de l'Angleterre vers l'Inde, tandis que
l'Angleterre a tout intérêt à maintenir le statu quo avec la Syrie qui reste une
province de l'Empire Ottoman, malgré sa faiblesse. Au XVIIIe siècle, la France a

déjà commencé à établir des missions religieuses au Liban et, parallèlement,
le pays abrite également des missions anglaises et américaines protestantes
ainsi qu'une mission russe orthodoxe, preuve que les intérêts pour cette

région sont multiples.
Appuyé par la France et par la bourgeoisie des marchands chrétiens syriens,

le gouverneur de l'Egypte, Muhammad Ali, envoie ses armées en Syrie en

1831. La campagne d'Ibrahim Bäsä, fils de Muhammad Ali, qui parvient à

occuper la Syrie, ne se justifie pas en termes religieux : elle invite en effet les

Arabes à s'unir pour lutter contre les Turcs, en se fondant sur le facteur

linguistique comme élément unitaire.
Selon George Antonius, les ferments des idées nationalistes arabes ont été

cultivés pour la première fois justement par Ibrahim Bäsä pendant son

occupation de la Syrie.23 A ce propos, Albert Hourani cite un discours du fils de

Muhammad Ali qui se décrit avec les mots suivants : « Je ne suis pas un Turc.

Je suis arrivé en Egypte quand j'étais enfant et, depuis lors, le soleil d'Egypte
a changé mon sang et m'a rendu tout Arabe >>.24

Pendant l'occupation égyptienne de la Syrie, Beyrouth devient la capitale

de la province. En suivant le modèle égyptien, Ibrähim Bäsä engage des

innovations et des réformes dans le territoire syrien : il instaure l'équité des

impôts entre musulmans et chrétiens, ainsi que la possibilité pour les chrétiens

d'entrer dans l'armée ; il centralise et sécularise le système de

gouvernement et l'administration, et prive les dynasties féodales de leurs pouvoirs
économiques et sociaux. L'un des instruments les plus efficaces de la

politique d'Ibrahim Bäsä est l'introduction d'un système d'école moderne, qui a

permis également aux missions chrétiennes de travailler librement.

23 George Antonius, The Arab Awakening: The Story ofthe Arab National Move¬

ment, London, Hamish Hamilton, 1938, p. 31.

24 Cf. Albert Hourani, Arabic Thought in the Liberal Age, 1798-1939, Cam¬

bridge, University Press, 1983, p. 261. Yasir Suleiman recommande de ne pas

interpréter cette affirmation comme preuve de l'existence d'idées nationalistes

en Syrie dans la première partie du XIXe siècle, toutefois il admet que ce genre
d'affirmations constitue « a recognition of the latent power of the language in

promoting the idea ofArabness ». Cf. Yasir Suleiman, The Arabic Language and
National Identity, Washington, Georgetown University Press, 2003, p. 80. Paul

Kahle, au contraire, souligne la grande habileté d'Ibrahim Basa dans l'unification

des différents groupes en Syrie sous le slogan « liberation from the Turkish

yoke ». Cf. Paul Kahle, « Ibrahim Pasha », The Encyclopaedia ofIslam, Leyden,
Brill, 1986, t. Ill, p. 999.



Anciens malentendus et nouvelles erreurs productives 5 5

Toutefois, les dynasties féodales n'acceptent pas facilement ces changements

et, en obtenant le soutien des oulémas, elles se révoltent contre Ibrahim
Basa qui devient très impopulaire auprès de la population musulmane et
druze à cause des privilèges accordés aux Chrétiens.25 La Grande-Bretagne,

quant à elle, menacée par le projet français d'un grand état oriental, oblige
l'armée égyptienne à quitter la Syrie en 1840 et bombarde Beyrouth le

11 septembre de la même année. Mais les innovations égyptiennes laissent
leur empreinte dans l'esprit des Syriens26, à tel point qu'il est évident que
l'émergence de la première génération de nationalistes arabes est étroitement
liée aux changements de la structure sociale et à l'ouverture de la Syrie à

l'influence européenne.27
Le sultan ottoman qui reprend le pouvoir en Syrie est 'Abd al-Magïd I

(1823-1861). Après l'impact de l'invasion égyptienne, conseillé par son
ministre Rasïd Basa, il accomplit une série de réformes importantes dans

l'administration, l'armée, l'éducation et la monnaie, la magidiyya, connues
sous le nom de tanzïmdt.28

L'attitude de Märün Naqqâs vis-à-vis des Ottomans qui ont repris le pouvoir

au moment de la gestation et de la mise en scène d'al-Bahil est double.
Afin de permettre la mise en scène de sa première pièce, le dramaturge libanais

doit inviter les autorités ottomanes au spectacle et, dans sa représentation,

il doit faire l'éloge du sultan au travers des panégyriques et des louanges
adressés à l'autorité.29 Le dramaturge est tenu à s'y plier de gré ou de force car
il est conscient du danger, tout au moins potentiel, de cet art : c'est justement

l'autre volet de la négociation. Mais il faudrait pourtant se poser des

questions sur l'habileté de Naqqâs à émettre des critiques voilées. Pendant
les siècles du gouvernement ottoman, le turc est la langue du pouvoir dans

25 « The enhanced status of the Christians alarmed the Muslims and Druzes, and
disturbed the traditional modus vivendi ». Cf. Paul Kahle, « Ibrahim Pasha »,
op. cit., p. 1000.

26 Pour plus d'informations historiques sur le Liban au début du XIXe siècle voir,
entre autres, Georges Corm, Il Libano contemporaneo. Storia e società, Milano,
Jaca Books, 2006, p. 79-90.

27 Pour approfondir la question de la genèse du nationalisme arabe, voir, entre

autres, Bassam Tibi, Arab Nationalism. A critical Enquiry, Hong Kong, The
MacMillian Press, 1990.

28 La période des tanzimât commence avec la promulgation, en 1839, après la

mort de Mahmüd II, d'un édit impérial visant à réformer graduellement la
législation. Cette période se poursuit avec les innovations entamées par les sultans

Abd al-Magïd et Abd al-Aziz.
29 « As in many works of contemporary literature Märün is careful to praise the

Ottoman sultan and the local Ottoman authorities in his plays ». Cf. Philip C.

Sadgrove, « Märün al-Naqqäs », dans R. Allen (éd.), Essays in Arabic Literary
Biography 1850-1950, Wiesbaden, Harrassowitz Verlag, 2010, p. 248.



56 Angela Daiana Langone

le monde arabe au détriment de l'arabe, qui reste cantonné à la sphère

religieuse perdant ainsi sa fonction de langue d'administration de l'empire. Or,
malgré son statut officiel, la plupart des Arabes ne comprennent pas la langue
turque.30 Dans la pièce, les dignitaires turcs sont ridiculisés pour leur incapacité

à maîtriser la langue arabe et pour les malentendus dont ils font l'objet :

souligner cette caractéristique ne fait qu'amplifier la distance entre l'autorité
non-arabe et la population arabe. La pièce de Naqqâs représente d'ailleurs

une première prise de conscience du rôle de la langue en tant qu'élément
identitaire, perception qui sera à la base des revendications successives en
faveur de l'adoption de l'arabe comme langue officielle de l'Empire ottoman,
contre les Turcs qui sont désormais considérés comme des étrangers.31

La poursuite d'un grand malentendu

Une partie de la Muqaddima nous semble très intéressante pour son

ambigûité, à savoir la description que Mârùn Naqqâs esquisse à propos de

l'histoire du théâtre :

Je sais que la présence de cet art dans le monde est très ancienne, au point que
certains historiens disent qu'il remonte à l'époque de notre père Abraham. Si

cela nous semble une exagération, nous ne pouvons pas douter du consensus

complet des historiens selon lequel il remonterait à l'époque des Rûmàniyyïn
[Romains ?] et plusieurs générations avant notre Seigneur Jésus-Christ.

Quel historien a fait remonter le théâtre à l'époque du patriarche Abraham

Pourquoi Naqqâs cite-t-il ce personnage biblique
Il n'existe, à notre connaissance, aucune étude sur l'histoire du théâtre qui

mentionnerait l'époque d'Abraham, mais on peut admettre qu'Abraham est

un personnage fortement évocateur. Figure centrale du Livre de la Genèse,

Abraham est un personnage fondateur du judaïsme, l'un des personnages
majeurs du christianisme, et l'un des cinq grands prophètes de l'islam (avec

Noé, Moïse, Jésus et Mahomet) ; il est présenté comme l'ancêtre du peuple

30 « When at the end of the nineteenth century nationalism began to emerge in
the Arab world, it was invariably linked with the Arabic language ». Cf. Kees

Versteegh, The Arabic Language, Edinburgh, Edinburgh University Press, 1997,

p. 175.

31 Pour une analyse des placards apparus clandestinement à partir de 1880 à Bey¬

routh, Damas, Tripoli et Sidon qui dénonçaient l'injustice et l'oppression des

Turcs qualifiés de 'ulüg (pl. de 'ilg litt, âne ; tout barbare, non arabe, qui n'est

pas musulman, ou tout homme à l'état de barbarie et sans religion quelconque;

personne qui ne parle pas l'arabe ou parle l'arabe avec un accent étranger), voir
Yasir Suleiman, The Arabie Language andNational Identity, op.cit., p. 82-85.



Anciens malentendus et nouvelles erreurs productives 57

arabe et comme le père du monothéisme. Par conséquent, on peut avancer
l'hypothèse que Märün Naqqäs a mentionné Abraham pour signifier que le

théâtre est commun à tous les peuples, toutes religions confondues. Cet
élément souligne encore une fois la prépondérance de la langue arabe sur le

facteur religieux. Les chrétiens arabes ont joué un rôle déterminant dans cette
renaissance linguistique32, très probablement parce qu'ils sont prêts à distinguer

les deux éléments identitaires d'arabité d'un côté et de confession

religieuse de l'autre, en soulignant l'importance de la langue plutôt que celle de

l'élément religieux. L'Empire ottoman, en revanche, fondait sa construction
identitaire de façon exactement inverse, c'est-à-dire sur l'affiliation religieuse
plutôt que sur une langue commune.33

Enfin, on peut s'interroger sur les raisons qui poussent le dramaturge libanais

à faire remonter le théâtre à l'époque des Rûmâniyyin. En effet, Märün
Naqqäs aurait certainement pu continuer la tradition arabo-musulmane

classique qui employait le toponyme RümälRümiya pour indiquer aussi

bien la ville de Rome que celle de Constantinople, confusion assez répandue
chez les géographes et chez les savants arabes du Moyen Âge. D'ailleurs, le

monde de l'Antiquité tardive et du Moyen Âge connaissait deux villes nommées

'Rome' : la première fondée par Romulus, et la seconde, Constantinople,

fondée par l'empereur Constantin, et dénommée Nea Rome et Roma
secunda. Chez les Arabes, le terme Rûm a eu, pendant des siècles, une signification

extensive et parfois ambiguë car il a été employé pour indiquer à la fois
les anciens et les nouveaux Romains, mais surtout les Byzantins.34

Par l'ethnonyme Rümäniyyin, Märün Naqqäs pourrait par conséquent
laisser entendre un terme générique 'les Anciens', voire « les Grecs et les

Romains » ensemble, en exploitant l'équivoque onomastique susmentionnée

déjà bien consolidée dans la tradition arabe.

A notre avis, toutefois, en fin connaisseur de l'Europe, Naqqäs pouvait
difficilement se référer à l'époque des Romains sans une réelle conviction. Mais
il va aussi sans dire que si l'on croit que Naqqäs a employé le mot Rûmâniyyin
délibérément, une autre série de questions se pose à nous : pourquoi Märün
Naqqäs citerait-il les Romains et non pas les Grecs S'agirait-il bel et bien
d'une faute, d'une négligence, ou bien d'une omission volontaire

32 Voir Pierre Rondot, Les Chrétiens d'Orient, Paris, Peyronnet, 1955, p. 34.

33 Sur le fait que dans les états pré-modernes, il n'y avait aucune corrélation entre
langue et nation, voir Catherine Miller, « Linguistic policies and the issue of
ethno-linguistic minorities in the Middle East », dans A. Usuki et H. Kato
(éds.), Islam in the Middle Eastern studies: Muslims and minorities, Osaka, Japan
Center for Area Studies, 2003, p. 149-174; Reem Bassiouney, Arabic Sociolin-

guistics, Edinburgh, Edinburgh University Press, 2009, p. 208.

34 Pour un approfondissement des termes Rüm, Rümä et Rümiya, nous renvoyons
à : Adalgisa De Simone et Giuseppe Mandai\,L'immaginearaba di Roma. Igeo-
grafi delMedioevo (secoli IX-XV), Bologna, Pàtron, 2002.



58 Angela Daiana Langone

Il nous semble difficile de croire à une simple erreur, surtout si l'on tient

compte de la grande connaissance des théâtres européens de Märün Naqqâs.
Une autre hypothèse nous paraît plus probable : le premier dramaturge arabe

aurait omis de mentionner les Grecs pour contribuer à alimenter la fécondité
d'un malentendu très célèbre, celui d'Averroès (Ibn Rusd) qui, à cause d'une
mauvaise traduction, avait manqué « le rendez-vous avec le théâtre », « avec

Eurydice ».35

En effet, Averroès - ou plutôt les traducteurs syriaques comme Abù Bisr
Mattâ (Xe siècle) - avait eu recours au mot arabe madïh (litt. « louange,

panégyrique ») pour indiquer la « tragédie » et au mot higa (litt. « invective,

satire ») pour la « comédie », deux termes empruntés au patrimoine
de la littérature arabe classique. Le madïh et le higa étaient bien connus dès

l'époque préislamique : les deux genres faisaient partie dugarad (litt. « but,

objectif ») de la qasïda, ancien poème arabe tripartite et monorime, visant le

premier à faire l'éloge de la tribu d'appartenance, le second à attaquer un ou
plusieurs membres d'une tribu rivale. Le philosophe andalou avait opté ainsi

pour une traduction infidèle à la signification originelle, à tel point que, dans

sa version arabe, ce texte avait perdu tout son sens.36

Ce malentendu, qu'Abdelfattah Kilito considère comme « grave »37 et

qu'Umberto Eco n'a pas hésité à qualifier d'« esempio più vistoso di frain-
tendimento culturale »38, a privé pendant neuf siècles la culture arabe d'une

rencontre possible avec le théâtre.

En 1847, Märün Naqqâs a eu le courage de mettre en scène la première
pièce arabe, mais il n'a pas vraiment osé dissiper le grand malentendu
d'Averroès.

35 Pour reprendre les mots d'Abdelfattah Kilito, Les Arabes et l'art du récit. Une

étrangefamiliarité, Arles, Acte Sud, 2009, p. 151 et p. 154.

36 Malgré ce malentendu, le grand dramaturge Corneille avait lui aussi choisi le

commentaire d'Averroès comme l'une des sources, avec les sources italiennes et
hollandaises, pour mieux comprendre la Poétique d'Aristote, afin de répondre
à l'aristotélisme superficiel de ses détracteurs, au moment de la genèse et de la

mise en scène de sa pièce Horace (1639-1640). Plus en détail, dans le débat sur
la notion de vraisemblance qui oppose Corneille aux doctes, le dramaturge français

reprendra justement la définition d'Averroès de la tragédie comme « art de

louer » (ars laudandi). Voir, à ce propos, l'analyse de Thomas Hunkeler, «
Tragédie cornélienne et pouvoir cathartique : l'exemple d'Horace », Versants. Revue

suisse des littératures romanes, 55, vol. 1, 2008, p. 47-66.
37 Cj£ Abdelfattah Kilito, Les Arabes et l'art du récit. Une étrangefamiliarité, op. cit.,

p. 149.

38 « L'exemple le plus éclatant de malentendu culturel ». Cf. Umberto Eco, Dire
quasi la stessa cosa. Esperienze di traduzione, Milano, Bompiani, 2003, p. 165.



Anciens malentendus et nouvelles erreursproductives 59

Bibliographie

Abu-Lughod Ibrahim, TheArab Rediscovery ofEurope. A Study in CulturalEncounters,

London, Saqi, 2011.

Amine Khalid, Moroccan Theater between East and West, Tétouan, Le Club du Livre
de la Faculté des Lettres et des Sciences Humaines de Tétouan, 2000.

Antonius George, The Arab Awakening: The Story ofthe Arab NationalMovement,
London, Hamish Hamilton, 1938.

Avino Maria, « The Encounter between the West and the Arab world in the age of
Nahdah (Renaissance). The translation movement in the Arab literary reviews »,
dans C. Buffagni, B. Garzeiii, S. Zanotti (éds.), The Translator as Author. Perspectives

on Literary Translation, Berlin, Lit Verlag, 2011, p. 211-222.
Bassiouney Reem .Arabic Sociolinguistics, Edinburgh, Edinburgh University Press,

2009.

Bloom Harold, The Anxiety ofInfluence. A Theory ofPoetry, Oxford, Oxford
University Press, 1973.

Camera dAfflitto Isabella, Letteratura araba contemporanea. Dalla nahdah a

oggi, Roma, Carocci, 2007.

Corm Georges, IlLibano contemporaneo. Storia esocietà, Milano, Jaca Books, 2006.
De Simone Adalgisa et Mandalà Giuseppe, L'immaginearaba di Roma. Igeografi

delMedioevo (secoli IX-XV), Bologna, Pàtron, 2002.

Eco Umberto, Dire quasi la stessa cosa. Esperienze di traduzione, Milano, Bompiani,
2003.

Espagne Michel, « La notion de transfert culturel », Revue Sciences/Lettres [En
ligne], 1, 2013, in https://rsl.revue.org/219.

Espagne Michel et Werner Michael, « La construction d'une référence culturelle
allemande en France. Genèse et histoire (1750-1914) », Annales ESC, 4, 1987,

p. 969-992.

Gutas Dimitri, Pensée grecque, culture arabe. Le mouvement de traduction gré¬
co-arabe à Bagdad et la société abbasside primitive : Ile-IVe/VIIIe-Xe siècles, Paris,

Editions Flammarion, Aubier, 2005.

Hallaq^ Boutros et Toelle Heidi (éds.), Histoire de la littérature arabe moderne,

Arles, Actes Sud, 1.1., 2007.

Hamon Philippe, « Note sur les notions de norme et de lisibilité en stylistique »,
Littérature, 14,1974, p. 114-122.

Hourani Albert, Arabie Thought in the LiberalAge, 1798-1939, Cambridge :

University Press, 1983.

Hunkeler Thomas, « Tragédie cornélienne et pouvoir cathartique : l'exemple
d'Horace », Versants. Revue suisse des littératures romanes, 55, vol. l,p.47-66.

JabraJabra Ibrahim, « Modem Arabie Literature and the West »,Journal ofArabie
Literature, vol. 2 1971, p. 76-91.

Kahle Paul, « Ibrahim Pasha », The Encyclopaedia ofIslam, Leyden, Brill, 1986,

t. III.
Kilito Abdelfattah, Les Arabes et l'art du récit. Une étrangefamiliarité, Arles, Sind-

bad, Actes Sud 2009.

La Cecla Franco, Il malinteso. Antropologia dell'incontro, Bari, Laterza, 2009.



60 Angela Daiana Langone

Langone Angela Daiana, Molière et le théâtre arabe. Réception moliéresque et identités

nationales arabes. Berlin, De Gruyter, 2016.

Langone Angela Daiana, « Elementi medio-arabi nel nucleo egiziano délia Sïrat

Baybars », Rhesis. InternationalJournal ofLinguistics, Philology, and Literature,
6/1,2015, p. 37-50.

Langone Angela Daiana, « Fonti per un ritratto di Märün Naqqäs, pioniere del

teatro arabo », Itinerari, 2/3, 2010, p. 201-220.

Lewis Bernard, The Muslim Discovery ofEurope, London, Weidenfeld and Nicol-
son, 1982.

Miller Catherine, « Linguistic policies and the issue of ethno-linguistic minorities

in the Middle East », dans A. Usuki et H. Kato (éds.), Islam in the Middle
Eastern studies : Muslims and minorities, Osaka, Japan Center for Area Studies,

2003, p. 149-174.

Naqqäs Märün, Arzat Lubndn [Le Cèdre du Liban], Beyrouth, Imprimerie
Publique, 1869.

Noille-Clauzade Christine, « Du malentendu considéré comme vice: pour
une morale classique de la lecture », dans B. Clément et M. Escola : Le Malentendu.

Généalogie du geste herméneutique, Saint-Denis, Presses Universitaires de

Vincennes, 2003, p. 59-75.

Rondot Pierre, Les Chrétiens d'Orient, Paris, Peyronnet, 1955.

Sadgrove Philip C., « Märün al-Naqqäs », dans R. Allen (éd.), Essays in Arabie

Literary Biography 1850-1950, Wiesbaden, Harrassowitz Verlag, 2010.

Suleiman Yasir, The Arabic Language andNational Identity, Washington, Georgetown

University Press, 2003.

Tibi Bassam, Arab Nationalism. A critical Enquiry, Hong Kong, The MacMillian
Press, 1990.

Urquhart David, The Lebanon (Mount Souria). A history and a diary, London,
Thomas Cautley Newby, t. II, 1860.

Versteegh Kees, The Arabic Language, Edinburgh, Edinburgh University Press,

1997.


	Anciens malentendus et nouvelles erreurs productives dans la première expérience du théâtre arabe moderne

