
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2016)

Heft: 45: Poetik und Rhetorik des Barbarischen = Poétique et rhétorique du
barbare

Artikel: Integrationskomik : Odyssee und Wilhelm Tell in C.F. Meyers Novelle
Der Schuss von der Kanzel

Autor: Weitin, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006257

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006257
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas Weitin

Integrationskomik

Odyssee und Wilhelm Tell in C. F. Meyers Novelle Der Schuss von

der Kanzel

Conrad Ferdinand Meyer's novella Der Schuss von der Kanzel [ The Shotfrom the

Pulpit] is a slapstick comedy about the orientalism of a small Swiss community
whose national mythology is mocked by the adaption of the Odyssee.

Die Begegnung mit fahrenden Fremden, die keinen dauerhaften Platz in der

Ordnung des bürgerlichen Lebens einnehmen können oder wollen, steht im
deutschsprachigen Realismus des 19. Jahrhunderts im Spannungsfeld von
Faszination und Verachtung.1 In den situativ verdichteten Figurenkonstellationen

der für die Epoche stilprägenden Novellistik zeigt sich das besonders

deutlich. Zu Beginn von Theodor Storms Pole Poppenspäler (1874) wird
der Einzug eines ärmlichen bayerischen Wandertheaters in die norddeutsche

Kleinstadt beobachtet, wobei dem Ich-Erzähler sofort klar ist, dass die

Ankömmlinge „das hergebrachte Quartier aller fahrenden Musikanten,
Seiltänzer oder Tierbändiger" beziehen werden, ,,[d]roben im zweiten Stock,

wo noch heute statt Fenster nur einfache Holzluken auf die Straße gehen".2

Von der Kammer seines Elternhauses gegenüber kann er deutlich „das Lisei"
sehen „mit ihrem roten Mäulchen" im rosigen „Gesichtlein", „um das wie
eine Mähne das schwarze Haar herabfiel".3 Paul ist fasziniert von Lisei, freundet

sich mit ihr an und rettet sie Jahre später aus sozialer Not, indem er sie

heiratet und mit ihr in sein Vaterhaus zurückzieht. Komplementär dazu
verläuft das Schicksal von Fontanes Patriziertochter Grete Minde (1880), die
ihre Begeisterung für das fahrende Theater anders als Storms Paulsen nicht
als Episode auf dem Weg zu einer gefestigten bürgerlichen Existenz erlebt,
sondern aus ihrer Heimatstadt ausbricht, um sich selbst den Fahrenden
anzuschließen, was eine letztlich unumkehrbare soziale Ausgrenzung zur
Folge hat. So wie Fontanes auktorialer Erzähler unter den Theaterleuten die
verschleierte „dunkelfarbige Frau" „in halb spanisch, halb türkischem
Aufzug" hervorhebt, distinguiert sich auch die Wahrnehmung von Trud, Gretes

1 Klaus-Michael Bogdal. Europa erfindet die Zigeuner. Eine Geschichte von Faszination

und Verachtung. Berlin: Suhrkamp, 2011.
2 Theodor Storm. „Pole Poppenspäler". Werke in einem Band. Hg. Peter

Goldammer. München u. a.: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1988. S. 350.
3 Ebd. S. 351 (erstes und zweites Zitat), 350.



198 Thomas Weitin

feindlicher Schwägerin: „Heiden und Türken sind's".4 Diese Verbindung
lässt Gretes Schicksal in der Figurenkonstellation der Novelle als „Erbschaft"
ihrer verstorbenen ,,[s]pansche[n]" Mutter erscheinen: „Eine fahrende Frau

war sie, und keiner weiß, woher sie kam. Aber jetzt kennen wir sie, denn wir
kennen dich. Eine fremde Brut seid ihr, und der Teufel sieht euch aus euren
schwarzen Augen."5

I. Integration fremder Figuren zwischen Sprechakt und

Imagination

Conrad Ferdinand Meyers Novelle Der Schuss von der Kanzel ist 1878
erschienen und hegt damit im literaturgeschichtlichen Rahmen zwischen
den Arbeiten Storms und Fontanes, von denen sie sich durch die heitere,

an vielen Stellen komische Integration des Fremden in eine idyllisierte
bürgerliche Welt unterscheidet. Im Mittelpunkt steht der zur Zeit des Dreißigjährigen

Krieges in Diensten der Seemacht Venedig weit gereiste General
RudolfWertmüller, der mit seinem „Leibmohr Hassan" und einer „aus dem

Morgenlande heimgebrachte [n] " Türkin auf einer Halbinsel im Zürichsee
lebt.6 Meyer konnte zur historisch aus einem Zürcher Ratsherrengeschlecht
stammenden Figur Wertmüllers, die bereits zum Personal seines Romans

Jürg Jenatsch gehört, in verschiedenen Geschichtsdarstellungen seiner

Zeit detailliert recherchieren und fand dort auch Informationen zu dessen

4 Theodor Fontane. Grete Minde. Nach einer altmärkischen Chronik. Frankfurt

a.M.: Aufbau, 1989. S. 21 (erstes und letztes Zitat), 97.

5 Ebd. S. 80,125,81. In Storms Schimmelreiter ist der Einsatz dieses Motivs komplexer.

Zwischen dem Deichgrafen Hauke Haien und seiner Frau wird die Sage, „vor
wohl hundert Jahren [...] sei ein Zigeunerkind verdämmt" worden, um der
Haltbarkeit des Deiches ein Opfer zu bringen, nur noch mit „schelmischefm] Lächeln"

erzählt, und folgerichtigverhindert Haien auch die Opferungeines Hundes durch
die abergläubische Dorfbevölkerung. (Theodor Storm. „Der Schimmelreiter".
Werke in einem Band. Hg. Peter Goldammer. München u.a.: Wissenschaftliche

Buchgesellschaft, 1988. S. 738) Seinen Schimmel kauft er einem „Slowaken" ab,

von dem er der Frau berichtet, dass dessen „dargebotne braune Hand [...] fast wie
eine Klaue aussah" und er nach dem Kaufabschluss „wie ein Teufel" hinter ihm

hergelacht habe (ebd. S. 747). Das anfangs elende Pferd wandelt sich unter der

Pflege des aufgeklärten Ingenieurs rasch: „allmählich verschwanden die rauen
Haare; ein blankes, blaugeapfeltes Fell kam zum Vorschein [...], es hatte, was die

Araber verlangen, ein fleischlos Angesicht; draus blitzten ein paar feurige braune

Augen" (ebd. S. 748).
6 Conrad Ferdinand Meyer. „Der Schuß von der Kanzel". Sämtliche Werke.

Historisch-kritische Ausgabe Bd. 11. Hg. Hans Zeller/Alfred Zäch. Bern: Benteli, 1959.
S. 87, 83. Im Folgenden mit HKA 11 abgekürzt.



Integrationskomik 199

Gesinde, das diesen Quellen nach von den Alteingesessenen am Zürichsee

mit abergläubischer Furcht dämonisiert worden war7, während der General
selbst seiner häufig nachts betriebenen Schmiede wegen als Teufelsbündner

gegolten hatte.

Die Novelle malt diese Uberlieferung von Beginn an komisch aus, wenn
der junge Pfarrer Pfannenstiel auf dem Weg zu Wertmüller von seinem
Kollegen Rosenstock vor dem General gewarnt wird, der nicht nur mit seinen
faustischen Maschinen, sondern auch seines Testaments wegen für große
Unruhe sorge. Rosenstock berichtet, wie der Alte ihn durch eine Erwähnung
im Nachlass bloßzustellen versucht habe. Ihm sollten nämlich zwei gläserne

Knöpfe mit „je drei winzige [n] Würfelchen" im Inneren für die Ärmel seines

Talars vermacht werden, aufdass er bei seinen Predigten laut Wertmüller
„vermittelst wiederholter schräger Blicke bei währendem Sermone mit sich
selbst ein kurzweiliges Spiel machen" könne (HKA11, S. 80fi). Weiter hieß es

in dem Testament: „Vorgenannte Knöpfe sind in Algier, Tunis, und Tripolis
bei den Andächtigen beliebt und finden ihre Anwendung in den Moscheen
während der Vorlesung des Korans." Trotz dieser unerhörten Eröffnung lässt

sich Pfannenstiel zur Insel rudern, wobei die Überfahrt nicht störungsfrei
verläuft. Während das Haus des Generals in Sicht kommt, dessen Bau
offensichtlich nichts zu tun hat „mit den landesüblichen Hochgiebeln", weist der
Schiffer den Ankömmling auf „das Kämmerlein der Türkin" wie auf eine

Attraktion hin, als plötzlich mit starkem Akzent das Schimpfwort „Sweine-
und" (HKA 11, S. 83f.) über den See schallt. Der Schiffer empört sich, „der
verreckte Schwarze", „der Kaminfeger", den man im Wirtshaus in Meilen
betrunken gemacht habe, räche sich nun, indem er selbst die Überfahrenden

„mit Namen" rufe. Die Vermutung Pfannenstiels, der General werde
seinen Angestellten so schelten, bestätigt der Schiffer: „Der Wertmüller bringt
die hochdeutschen, fremdländischen Wörter ins Land, der Staatsverräter!"

(HKA 11, S. 84)
Verschiedene Arten der Grenzziehung überlagern sich in dieser Ouvertüre.

Wertmüllers Inseldasein trennt ihn räumlich von der Seegemeinde mit
dem sprechenden Namen „Mythikon", der die schweizerischen Ortsnamen
rund um den Zürichsee in einem gräzisierenden Kunstwort aufnimmt, das

auf den ,Mythos' des Ortes anspielt, um dessen Gefährdung es im weiteren

7 Der Nachfahre Otto Anton Werdmüller schreibt dazu in Der Glaubenszwang
der zürcherischen Kirche im XVII. Jahrhunderts (Zürich 1845): „Zudem hatte er

aus Dalmatien zwei junge türkische Sklaven mit sich nach Hause gebracht, die er
selbst im Christentume unterrichtete und welche am 21. März 1852 beim
Fraumünster in Zürich getauft wurden. Diese waren seine eigentlichen Leibdiener, die

sich stets in seinem Begleite befanden; aber der Aberglaube stempelte diese ihm

treu ergebenen Diener (Sale und Julie waren ihre Namen), in ihrem orientalischen

Kostüme zu zwei ihm ergebenen Dämonen!* (HKA 11. S. 254)



200 Thomas Weitin

Handlungsverlauf zwischen dem General und den Ortsansässigen geht. Die
sprachliche Grenze zwischen Hassan und den Mythikonern ist durch seinen
Akzent markiert. ,,[D]as Deutsche wunderlich radebrechend" (HKA 11,
S. 87), erscheint er einerseits als klischeehafter ,Mohr', andererseits liegt die
Fremdheit seines Schimpfworts in der Wahrnehmung des Einheimischen
darin, dass es ein hochdeutsches Schimpfwort ist. „Nun frage ich: woher hat
der Mohr das fremde Wort Hier sagt man sich auch wüst, aber nicht sol'

(HKA 11, S. 84) In der Tat schimpft man sich im Zürcher Deutschen nicht
.Schwein', sondern ,Sau'. Im Jahrzehnt der deutschen Reichsgründung unter
preußischer Hegemonie markiert die zur Schau gestellte Sprachgrenze also

auch einen schweizerdeutschen Dialekt als Abweichung gegenüber der
hochdeutschen Standardsprache. Dazu mag passen, dass Meyer den Schuss von der
Kanzel 1878 abweichend von seiner sonstigen Gewohnheit nicht in Rodenbergs

Deutscher Rundschau, sondern im Zürcher Taschenbuch erscheinen ließ.
Hassan spricht die fremden hochdeutschen Wörter mit einem so starken

Akzent aus, dass er nur anders als die Einheimischen von der Standardsprache

abweicht. Durch die Kreolisierung des Deutschen erzeugt er zwar viele
Missverständnisse, gerade das Fehlgehen der Kommunikation aber scheint
ihn zu integrieren. Als der General Hassan vom Wirtshausbesuch abhalten
will, da man ihm schon „arg genug mitgespielt" habe, glaubt dieser fälschlich,

vom Mitspielen bei einem sehr schweizerischen Kartenspiel sei die Rede:

„Schön Spiel, einzig Spiel! J-aß!" (HKA 11, S. 87) Und der Schiffer, mit dem

er per Schimpfwortwechsel kommuniziert hat, ist sich sicher: ,,[M]orgen,
beim Eid, sitzt er wieder bei uns im Löwen" (HKA 11, S. 84). Was als sprachliche

Komik erscheint, wirkt integrierend: das Falschverstehen von Wörtern,
die misslingende Kommunikation, das Aneinandervorbeireden.

Anders verhält es sich mit der zweiten Angestellten Wertmüllers, „der
Türkin", die, ohne in der Novelle aufzutreten oder auch nur einen Namen

zu erhalten, die erzählte Vorstellungswelt der Mythikoner lebhaft beschäftigt.

Ihr „Kämmerlein" führt der Schiffer dem ankommenden Pfannenstiel

wie eine Sehenswürdigkeit vor, dessen Zimmer im Haus des Generals dann

Tür an Tür mit der bewussten Kammer liegt. „Die Möglichkeit einer solchen
Nähe brachte den unbescholtenen jungen Geistlichen begreiflicherweise
in die größte Angst und Unruhe, doch nach kurzer Überlegung beschloß

er, in die berüchtigte Kammer mutig hineinzuleuchten." (HKA 11, S. 108)
Selbst in ihrer Kammer bleibt die gesuchte Türkin abwesend, an ihrer Stelle

findet sich das lebensgroße Bild einer „junge [n] Orientalin mit den
berauschenden dunkeln Augen und glühenden Lippen", ein Anblick, von dem der
Erzähler weiß, dass er „die Prinzen in Tausend und einer Nacht unfehlbar
in Ohnmacht fallen" lässt und der auch im Betrachter sofort „übergewaltige
Empfindungen" (HKA 11, S. 109) auslöst. Pfannenstiel weicht zurück in
sein Schlafgemach, verrammelt die Tür, aber natürlich folgt ihm „das schöne

Schemen" (HKA 11, S. 118) in seine Träume.



Integrationskomik 201

Die Szene ist typisch für die Art und Weise, in der Meyers Novellistik
Figurengestaltung und Plotentwicklung motiviert. Nicht zuletzt, weil seine

Charaktere so häufig und intensiv träumen, zog sein Werk früh das Interesse

Freuds auf sich; ebenso wichtig sind die kognitiven Bilderlebnisse der Figuren,

die entscheidenden Momenten vorausgehen.8 So gestaltet es sich auch

in diesem Fall: „Das orientalische Schemen" nimmt im Traum „tückisch
Gestalt und Antlitz" der von Pfannenstiel begehrten Rahel Wertmüller an,
der Tochter vom Vetter des Generals, der der Mythikoner Gemeinde als

Pfarrer vorsteht. (HKA 11, S. 118, 109) Am folgenden Tag fasst sich der
schüchterne Kandidat der Theologie endlich ein Herz, „etwas nach seiner
Ansicht Kühnes zu unternehmen", und stattet der Angebeteten einen
unangemeldeten Morgenbesuch ab. Dabei freilich wird er von ihr zunächst kaum
erkannt - „Seid ihr krank? Ihr habt etwas Verstörtes, Fremdes an Euch, das

mich erschreckt." (HKA 11, S. 119) -, wenig später aber reicht sie ihm die

Hand.
Die orientalistischen Narrative („Schemen")9, mit denen Pfannenstiel

„die Vision der Türkin" imaginiert, sind ganz offensichtlich Projektionen
seines eigenen sexuellen Begehrens, das ihn sich selbst fremd werden lässt und
dadurch ans Ziel seiner Wünsche bringt, das sich dann freilich scharf von
den ausufernden erotischen Vorstellungen in der nachtseitigen türkischen
Traumkammer abhebt: „Licht und Grün, die niedrige Laube, das bescheidene

Pfarrhaus, die Erlösung von den Dämonen und der Unruhe!" (HKA
11, S. 120) Nur graduell unterscheidet sich dieses ironisch abgeschiedene

Idyll von einer weiteren komischen Abgrenzungsszene, die sich während
des gleichzeitigen Kirchgangs des Generals abspielt. Alle Mythikoner grüßen

höflich, nur ein altes Weib, „das böseste in der Gemeinde", raunt seiner

„blödsinnige[n] Tochter" zu: „Verbirg dich hinter mir, sonst nimmt er dich
und macht dich zur Türkin!" (HKA 11, S. 111)

8 Vgl. zu Meyers Novellistik als Referenz im Entstehungskontext der Traumdeutung:

Thomas Weitin. Zeugenschafi: das Reckt der Literatur. München/Paderborn:

Fink, 2009. S. 335-349. Vgl. zur ,Bildverarbeitung' bei Meyer: Gerhard
Neumann. .„Eine Maske,... eine durchdachte Maske'. Ekphrasis als Medium
realistischer Schreibart in Conrad Ferdinand Meyers Novelle ,Die Versuchung des

Pescara'". Beschreibungskunst - Kunstbeschreibung. Ekphrasis von derAntike bis zur
Gegenwart. Hg. Gottfried Böhm/Helmut Pfotenhauer. München: Fink, 1995.
S. 445-491.

9 Ich beziehe mich aufAlbrecht Koschorke, der Narrative im Sinne der Kognitions-
psychologie als komplexitätsreduzierende „Schemata" definiert, die durch
„erzählerische Generalisierungen" erzeugt werden (Albrecht Koschorke. Wahrheit und
Erfindung. Grundzüge einer allgemeinen Erzähltheorie. Frankfurt a. M.: Fischer,
22012. S. 29-30).



202 Thomas Weitin

II. Komische Integration des Mythos (Odyssee)

Mit dem General Wertmüller selbst pflegen die Mythikoner einen
mehrschichtigen Umgang. Es gilt ihnen als „nicht anzufechtende Tatsache", dass

den blasphemischen Freigeist „über kurz oder lang der Teufel holen werde".
Gleichwohl erwarten sie keine Buße von ihm, „denn sie liebten es nicht und
hielten es für schmählich - hierin den griechischen Dramatikern ähnlich -
wenn eine erwachsene Person ihren Charakter wechselte". Der Hinweis auf
die antike griechische Dichtung trifft den Kern der Novelle, die gleichermaßen

als Text Mythenpoesie verarbeitet und auf der Figurenebene die

Stellung zum Mythos reflektieren lässt. Im Vorfeld seines Besuchs beim General
hat Pfannenstiel ihm seine theologische Dissertation über die Symbolik der

Odyssee vorausgesandt.10 Nachdem ihm sein Kollege Rosenstock noch
vorhält, das Werk habe „alle Verständigen befremdet" (HKA 11, S. 78), wird er
auf der Insel als „Autor" (HKA 11, S. 88) empfangen und umgehend in eine
ebenso polemische wie tiefschürfende Disputation verwickelt.

Ihr habt es gefühlt, Pfannenstiel, daß die zweite Hälfte der Odyssee von besonderer

Schönheit und Größe ist. Wie Der Heimgekehrte wird als ein fahrender
Bettler an seinem eigenen Herde mißhandelt. Wie? Die Freier reden sich ein,

er kehre niemals wieder, und ahnen doch seine Gegenwart. Sie lachen und ihre
Gesichter verzerrt schon der Todeskrampf - das ist Poesie. (HKA 11, S. 89F.)

Der auf den Wert der Poesie abstellenden Kurzinterpretation liegt eine
dezidierte Fesart sowohl des homerischen Epos (das der General in einer
,,aldinische[n] Ausgabe" [HKA 11, S. 90] besitzt, die den Fiebhaber verrät)
als auch der Arbeit des jungen Theologen zugrunde, der der General
widerstreitet. Gegen Pfannenstiels heilsgeschichtliche Deutung, die die Heimkehr
des Odysseus als Jüngstes Gericht interpretiert, beruft sich der General auf
eine deutungsoffene Hermeneutik, die im Text mehr erkennen will als das,

was vorab schon (in diesem Fall: als Glaubenstatsache) feststeht. Odysseus,

so polemisiert der General, bedeute nicht „[ujnsern Herrn und Heiland",
sondern „jede in Knechtesgestalt mißhandelte Wahrheit mitten unter den

übermütigen Freiern, will sagen Faffen". Der Kandidat,erbebt' daraufhin bei
dem Gedanken, „daß sich seiner Symbolik diese gotteslästerliche und verwegene

Wendung hätte geben lassen". (HKA 11, S. 90)

10 Selbst in der dezidiert Meyers Mythosrezeption untersuchenden Forschung ist
der Bezug zur Odyssee bislang erstaunlicherweise nicht untersucht worden. Sandra

Schwarz erwähnt lediglich eine einzige indirekte Motivableitung, lässt aber

alle offensichtlichen Bezüge unberücksichtigt (vgl. Sandra Schwarz. „Poetischer
Realismus in der,Maske des Mythos'. Conrad Ferdinand Meyers „Schuß von der

Kanzel"". Zeitschrififür Deutsche Philologie 127 (2008): S. 535-555.



Integrationskomik 203

Diese letzte Wendung im Gespräch zwischen den beiden Homer-Lesern
ist entscheidend, sie zeigt, was dabei aufdem Spiel steht. In seiner imaginären
türkischen Traumkammer versichert sich der Kandidat mit klischeehaften

Narrativen eines fremden Begehrens, dessen Dämonen er dann abstreift in
der Idylle seiner selbst. Sein Text ist, einmal aus der Hand gegeben, weniger
kontrollierbar. Und so findet der General als Leser der Dissertation etwas,
über dessen Möglichkeiten sich der Verfasser nicht bewusst war: ein Gefühl
für Poesie, das beide Homer-Leser die „Heimkehrernovelle"11 als integrierende

Schlüsselerzählung des Epos schätzen lässt und den General zur
überschießenden allegorischen Deutung reizt.

In der Tat steht Homers ganzes Epos, die abenteuerlichen Erzählungen
des Trojaheimkehrers und Seefahrers Odysseus, die Doppelhandlung seiner
Irrfahrten und der die Gattin Penelope und den Sohn Telemachos daheim

in Ithaka belagernden Freier, von Beginn an im Zeichen der Heimkehr.
Es setzt dort an, wo alles kurz vor der Entscheidung steht.12 Als Odysseus
nach zwanzigjähriger Abwesenheit seine Heimat wieder erreicht, weiß er
durch die Verkleidung als „fahrender Bettler" die sich in Sicherheit wiegenden

Freier zu täuschen und nutzt dann das Überraschungsmoment für ein
furchtbares Blutbad, das der 22. Gesang detailreich schildert. Jacob Burck-
hardt, Inspirationsquelle für viele historische Novellen Meyers, sieht im

Untergang der Nibelungen die „einzige Parallele"13 zu dieser drastischen
Szene. Der 23. Gesang konzentriert sich dann auf das Wiedererkennen des

Odysseus durch Penelope, die nicht weniger als ihr Gatte auf der Basis von
Misstrauen als einem Grundmerkmal der homerischen Vernunft agiert.14 Sie

bleibt auf Distanz, die beiden Eheleute sprechen sich nur indirekt über den

,Mediator' Telemachos an und warten, als für diesen wie für die Amme Eury-
kleia die Identifikation längst klar ist, auf „Zeichen, die wirklich andre nicht
kennen".15 Erst als in Gestalt des Olivenbaumfundaments der ehelichen

Bettstatt ein solches Zeichen gefunden ist, verschwindet das Misstrauen
zwischen den Gatten. Im abschließenden 24. Gesang muss der Odysseus-Clan
einen Aufstand der Angehörigen der ermordeten Freier niederschlagen, ein

nochmaliges Gemetzel verhindert Zeus mit einem von Athene umgesetzten
Entschluss, der die Eintracht der Stadt aufdie Zukunft hin sicherstellen soll:
Die Götter befehlen, die gegenseitige Gewalt für immer zu „vergessen".16

11 Joachim Latacz. Homer. Eine Einführung. München u. a.: Artemis, 1985. S. 173.

12 Ebd. S. 174.

13 Jacob Burckhardt. Griechische Culturgeschichte Bd. III. Hg. Leonhard Burck-

hardt/Fritz Graf/Barbara von Reibnitz. München u.a.: Beck, 2002. S. 76.

14 Barbara Patzek. Homer und seine Zeit. München: Beck, 2003. S. 27.

15 Homerus. Odyssee. Hg. Anton Weiher. Düsseldorf/Zürich: Artemis & Winkler,
132007. S. 625 (VI 10).

16 „Da nun endlich der hehre Odysseus die Freier gestraft hat, / Schwört euch Eide

der Treue und er sei König für immer! / Wir hingegen verfügen: Der Mord an



204 Thomas Weitin

Diese unerhörte Wendung am Schluss lobte Meyers historischer Mentor
Jacob Burckhardt in seiner Griechischen Culturgeschichte als „großartig"17.
Der letzte Wendepunkt in der ,Heimkehrernovelle' des Epos lässt sich für
die realistische Gattungspoetik der Novelle einspannen, die sich im Verhältnis

zum Roman profiliert. Anders als dem Roman ist der Novelle das jähe
Ende als Höhepunkt am Schluss eigen.18 Die Integration desjenigen Epos,
der mit Odysseus die „am Meisten wirklich gewordene Gestalt des ganzen
Altertums"19 schafft, in eine kleine humoristische Novelle ist notwendig dis-

krepant, was jedes einzelne Motiv komisch wirken lässt. Wenn Pfannenstiel
hofft, der General werde ihn „nicht wie ein Lästrygone empfangen" (HKA
11, S. 78), ist diese Komik als Ironie in der Figurenrede präsent. Bei der nicht

ganz unkomplizierten ,Überfahrt' zur Seehalbinsel des Generals, während
welcher den Kandidaten beim Anblick dreier Schiffe „unbewusst" die Sehnsucht

nach ,,weite[r] Freiheit" erfasst (HKA 11, S. 83), verfährt der Erzähler
komisch mit seiner Figur, deren zwischenzeitlicher Wunsch, die venetiani-
sche Feldkaplanei des Generals zu übernehmen (um männlicher auf Rahel

zu wirken), kaum ernst genommen wird. Das setzt sich fort in Pfannenstiels

.Heimkehr' zu Rahel und in die Pfarre (wo er zuvor bereits als

Vertretung tätig war). Auch Pfannenstiel hat ein Freierproblem in Gestalt des

„Kavalierfsj" (HKA 11, S. 100) Leo Kilchsperger, der freilich nicht auftritt.
Rahel dagegen berichtet von der Belagerung durch die Freier. „Diese Kavaliere!

Ich habe genug von ihren Tafeldiskursen, wenn sie den Vater mit Roß

und Wagen überfallen!" (HKA 11, S. 120) Sie bekennt sich zu Pfannenstiel,
weil er „unsern Zehntwein schluckweise trinkt", und berechenbarer ist als ihr
Pate, der General, von dem sie ihren zukünftigen Ehemann mit einer Anekdote

abgrenzt. Wertmüller habe einst seine Ehefrau mit dem Versprechen,
badische Brötchen zu holen, verlassen, diese dann aber von einem Boten
übersenden lassen, um selbst „ins schwedische Lager" zu verreisen. ,„[I]hn
selbst aber sah sie viele Jahre nicht wieder. Das hättet Ihr nicht getan!' Und
sie reichte dem stillen Vikar die Hand!'

Die Komik der Novelle erschöpft sich indes nicht darin, eine biedere

bürgerliche Brautwerbung als Odyssee zu kontrastieren, zu den plottragenden
Motiven trägt neben Pfannenstiel immer auch Wertmüller bei, die eigentlich
zentrale Figur der Novelle, die den titelgebenden Schuss von der Kanzel
initiiert. Als zurückgekehrter Seefahrer, Kriegsmann und Inselbewohner bildet

den Söhnen und Brüdern / Sei nun vergessen! Sie sollen sich lieben einander

wie früher; / Wohlstand aber und Fülle des Friedens herrsche bei ihnen!" (Ebd.
S. 663 [V482-486]).

17 Burckhardt. Bd. III (wie Anm. 13). S. 77.

18 Vgl. Tzvetan Todorov. „Das Methodenerbe des Formalismus". Poetik der Prosa.

Hg. ders. Frankfurt a. M.: Athenäum, 1972. S. 22.

19 Burckhardt. Bd. III (wie Anm. 13). S. 75.



Integrationskomik 205

er mit seinem komischen Counterpart Pfannenstiel ein Odysseus-Gespann,
das sich zur historischen Überlieferung zugleich verkörpernd und reflektierend

verhält, wie die Disputation über die angemessene Art und Weise der

Homer-Interpretation zeigt. Pfannenstiel,erbebt' vor dem deutungsoffenen
Zugang seines Gesprächspartners. „Er fühlte dunkel, daß eine so vollständige
Vorurteilslosigkeit die ganze alte Ordnung der Dinge durchstieß" (HKA 11,

S. 96). So idyllisch sich der Rahmen der Novelle gestaltet, der Umgang mit
Mythos und Überlieferung steht offensichtlich auch zur Disposition.

Neben dem holzschnittartigen komischen Kontrastverfahren bei der

Integration des großen Epos in die kleine Novelle können dabei über Anspielungen

aufhistorische und philologische Debatten zum Umgang mit Homer
differenzierte Sichtweisen gewonnen werden, die das Verhältnis von
theologisch-dogmatischer (Pfannenstiel) und säkular-deutungsoffener (Wertmüller)

Interpretation des alten Texts weniger trennscharferscheinen lassen. Das

Gefühl für Poesie zieht Pfannenstiel grundsätzlich ein wenig in Richtung
der anderen Seite, „glücklich" machen ihn die Ausführungen des Generals

dort, wo dieser keine allegorisch überrissene Lesart von Odysseus als Figur
der Wahrheit präsentiert, sondern von seinen eigenen „Fahrten in
Griechenland" erzählt und dabei „die Naturwahrheiten der Landschaften und
der Meerfarben in der Odyssee" rühmt. (HKA 11, S. 103) Hier erscheint
die Mythenpoesie des ,ersten Dichters' mit erlebter Wirklichkeit gesättigt,
was zugleich an die poetische Produktion von Vergangenheit in den homerischen

Epen denken lässt, die als mythische Vergrößerung der jeweils eigenen
geschichtlichen Gegenwart archaisiert, um in ihrer auf das Miterleben des

(den Sänger hörenden) Publikums gerichteten Wirkungsabsicht zugleich
zu aktualisieren.20 Im literaturgeschichtlichen Kontext Meyers könnte man
darin auch eine Referenz für die Verklärung' der Wirklichkeit im Poetischen
Realismus erkennen, die Meyer als Vermittlung der sich wandelnden Welt des

19. Jahrhunderts mit historischen Welten betrieb. Unterstellt man, dass der
Burckhardt-Leser Meyer die Kulturgeschichte seines Basler Mentors immer
auch mit den Mitteln der Literatur weiterzuentwickeln sucht21, kommt das

Verhältnis der Griechen zum Mythos und zu Homer, mit dem Burckhardt
seine Griechische Culturgeschichte beginnt, als aufschlussreiches Beispiel in
Betracht. Zum Einstieg erörtert Burckhardt die besondere Rolle der
Hellenen unter den Griechenstämmen und die unklare Karriere des Begriffs
,Hellenen' zur Bezeichnung aller Nichtbarbaren. Zum Vergleich bemüht er
die Schweizer Eidgenossen, die diesen Namen im 15. Jahrhundert „bloß"
deshalb erhalten hätten, „weil in einem langen Kriege die Schwyzer im

20 Vgl. Patzek. Homer (wie Anm. 14). S. 70-72.
21 Das habe ich andernorts ausführlich entwickelt: Vgl. Thomas Weitin. „Ver¬

dichtung der Tatsachen. Conrad Ferdinand Meyers Novellenkunst". DVjs 89.3

(2015).



206 Thomas Weitin

Vordergrunde der Parteiung gestanden hatten".22 Hauptsächlich beschäftigt
ihn der Erfindungsreichtum der Griechen, wenn es darum ging, kulturelle
und politische Institutionen, Macht- und Besitzansprüche aus dem Mythos
abzuleiten und zu autorisieren, wozu dieser nicht selten äußerst kreativ
aufgegriffen worden sei. Jedes noch so kleine Städtchen habe sich in der Ilias
erwähnt wissen wollen, denn der Mythos, und nicht etwa die Geschichte,
sei nun einmal „der große allgemeine Lebensgrund der Nation"23 gewesen.
Die allgemeine Homerverehrung habe dazu geführt, dass man die Mythenpoesie

des Dichters „durchaus als Urkunde behandelte, auch gegenüber
jeder anderweitigen alten ethnographischen Aussage"24. Für Geschichte und
Geografie sei dadurch „ein wahrer Landschaden"25 entstanden. Natürlich
hat Burckhardt Strabo konsultiert, der Homer in seinem selektiven, idiosyn-
kratischen Porträt als Reisenden, Historiker und Begründer der Geografie
verstand, ihm entging aber, dass es diesem Porträt nicht nur um die

Identifizierung entsprechender Fakten in den epischen Beschreibungen ging,
sondern auch um eine bestimmte ,empirische' Haltung, die Strabo meinte,
in den Epen auszumachen, deren Helden sich als Wanderer und Reisende

in fremde Städte und Regionen begeben. Lawrence Kim hat das unlängst
„the Homeric model of inquiry"20 genannt, nach dem allen voran Odysseus
die Haltung praktiziert, die Strabo vom Geografen, aber auch vom Historiker

verlangt.27 Deren Erkenntnispraxis „requires hardship and effort and is

closely tied to travel".28

III. Den eigenen Mythos aufs Spiel setzen (Wilhelm Tell)

Im Schuss von der Kanzel sind es nicht nur die tatsächlichen Seefahrten und
Kriegsabenteuer, die den General Wertmüller von seinem ungleichen Partner

im Odysseus-Gespann unterscheiden. Er gewinnt dadurch auch einen

explorativen Blick auf das Epos, dessen „Landschaften" und „Meerfarben"
er zur Freude des „entzückten" Theologen ebenso zu rühmen versteht wie
seine „militärischen Abenteuer". (HKA 11, S. 103) Dieser säkulare Kopf,
wie es ihn in jeder Meyer-Novelle in zentraler Rolle gibt, begegnet allen

22 Jacob Burckhardt. Griechische Culturgeschichte Bd. I. Hg. Leonhard Burckhardt/
Fritz Graf/ Barbara von Reibnitz. München u. a.: Beck, 2002. S. 5.

23 Ebd. S. 16.

24 Ebd. S. 15.

25 Burckhardt. Bd. III (wie Anm. 13) S. 86.

26 Lawrence Kim: „The Portrait of Homer in Strabo's Geography". Classical Philo¬

logy 102.4 (2007): S. 384.

27 „Homer not only is a model for historiographical practice, but also theoretically
reflects on this practice in his descriptions of Odysseus/ (Ebd. S. 371)

28 Ebd.



Integrationskomik 207

Geistlichen mit einem genau „beobachtenden Blick" (HKA 11, S. 93) und

spricht sie über ihre Neigungen als Alltagsmenschen an: Pfannenstiel über
seine geheime Abenteuerlust, verbunden mit dem Gefühl für Poesie und mithin

als Leser nicht nur sakraler Texte, dessen Kollegen Rosenstock mit den in
der Ouvertüre vermachten .Predigt-Würfeln' als leidenschaftlichen Spieler29

und seinen Vetter, den Mythikoner Pfarrer Wilpert Wertmüller, über dessen

weitbekannte Leidenschaft für alles, was mit Waffen zu tun hat. Die letztere

Beobachtung gibt dem General jene riskante Spielidee ein, dank welcher
Pfannenstiel am Ende die Mythikoner Pfarre samt Pfarrerstochter wird
übernehmen können. Er macht dem Waffennarren kurz vor dem Gottesdienst
eine wertvolle venetianische Handfeuerwaffe zum Geschenk und sieht richtig

voraus, dass der Pfarrer sie nicht mehr loslassen will. Sofort schlägt dieser

sie an, scheitert aber am schwer gängigen Mechanismus. Gleichwohl besteht

er darauf, sie zu behalten, was der General zugesteht, nachdem er sie heimlich

gegen eine problemlos funktionierende Waffe gleichen Aussehens
ausgetauscht hat. Es geschieht das nunmehr Wahrscheinliche: Der Pfarrer besteigt
mit der vermeintlich nicht feuerbaren Waffe die Kanzel und predigt sich so

in Schwung, dass er an entscheidender Stelle, da das Gotteslob mit großem
„Schalle" (HKA 11, S. 116) erfolgen soll, den Abzug drückt und zum
Entsetzen aller von der Kanzel feuert. „Das, Herr Pfarrer, ist eine neue Religion",
empört sich der Kirchenälteste. Und der Pfarrer seufzt nur. „Das Beispiellose
seiner Tat stand ihm deutlich genug vor Augen." (HKA 11, S. 124)

Dass in „Mythikon" etwas Neues, noch nie Dagewesenes gänzlich
unerwartet und (wie) aus der Pistole geschossen geschieht, ist eine in dieser Dichte
unweigerlich parodistische Selbstinszenierung der charakteristischen Kürze
und Schnelligkeit des realistischen Novellenstils. Und die erste
Erscheinungsform dieses überwältigend Neuen ist folgerichtig der Schrecken, der
die Gemeinde erfasst, die sich um ihren Rufam See sorgt. „Keinen Schoppen
können wir mehr trinken in Meilen oder Küßnach, ohne daß sie uns verhöhnen

in allen Tonarten und Liederweisen. Der Schuß von Mythikon stirbt
nicht am See, so wenig als in Altorf der Tellenschuß."

Aufgerufen ist damit nichts Geringeres als der nationale Gründungsmythos

der Schweiz, was es, in Anlehnung an den Beginn von Burckhardts
Griechischer Culturgeschickte, nahelegt, das Verhältnis der Mythikoner zu
ihrem Mythos mit demjenigen der Griechen zu vergleichen. Burckhardt

sagt dazu zweierlei: Er hebt die starke Bindung in den Selbstbeschreibungen

der griechischen Polis und ihrer tragenden Institutionen an den Mythos
hervor und betont andererseits die Fähigkeit dieser Gemeinwesen, je nach

Interessenlage über den Mythos zu verfügen und auf dieser Basis selbst

29 ,„Das ist ja eine ganz ruchlose Erfindung', sagte Pfannenstiel mit einem Anfluge
von Lächeln, denn er kannte die Neigung des Uetikoners zum Würfelspiele."
(HKA 11. S. 81)



208 Thomas Weitin

Gründungserzählungen zu gestalten.30 Der Historiker wertet diese in der
modernen Rückschau seit dem 18. Jahrhundert als ,naiv' geltende Fähigkeit
vor allem als „wissenschaftliche Calamität"31, weil die Quellenlage aussichtslos

narrativ überlagert und durchformt erscheint.32 Für den Literaten Meyer
bietet diese Darstellung die Gelegenheit, die Spannung zwischen narrativer
Bindungsmacht des Mythos und der Fähigkeit, über Narrative zu verfügen,
als komisches Spiel vor einem zeitgenössischen Hintergrund zu inszenieren.

Die Mythikoner glauben, sonst wären sie keine Mythikoner, an die
schicksalhafte Bindungskraft von Erzählungen, die einmal in der Welt sind. Sie

glauben sich daran wie an ein Los gebunden, während General Wertmüller,
der darauf wettet, dass sein Vetter dem Drang, „loszudrücken" (HKA 11,
S. 95), nicht wird widerstehen können, im weiteren Verlauf die Gemeinde
dazu bringt, ihre eigene Erzählung gezielt einzusetzen. Wieder hilft dabei

sein Testament, das ihn - typisch für die säkularen Zentralfiguren der Novellen

- als Figur letzter Verfügungen erscheinen lässt. So sehr nämlich, wie
der Kanzelschuss die Mythikoner empört, so sehr begehren sie jenes
Waldgrundstück des Generals, das das Territorium der Gemeindeverwaltung
entzweit. Wertmüller vermacht nun in seinem Testament dem Pistolenpfarrer
einen Herrschaftssitz, sodass Pfannenstiel die Pfarre in Mythikon erhalten
kann, und der Mythikoner Gemeinde eben jenes Grundstück unter der

Bedingung, „daß der heute, wie eine unverbürgte Sage geht, in der Kirche

von Mythikon abgefeuerte Schuß zu den ungeschehenen Dingen verstoßen

und, so weit er Realität hätte, mit einem ewigen Schweigen bedeckt werde"

30 „Ihre Entstehung wird nie als eine allmälige [sie], immer nur als eine einmalige
gedacht, in Folge eines starken momentanen Willens oder Entschlusses. Die
Phantasie der Griechen ist erfüllt von lauter einmaligen Städtegründungen
(icrio'eti]), und wie sich von Anfang an nichts von selbst ergeben hat, so ist dann
das ganze Leben der Polis reine Notwendigkeit." (Burckhardt. Griechische Cul-
turgeschichte Bd. I [wie Anm. 22]. S. 44) „Die Bildung einer Polis war das große,
das entscheidende Erlebniß im ganzen Dasein einer Bevölkerung. Die Lebensweise,

auch wo man fortfuhr die Fluren zu bebauen, wurde aus der ländlichen
doch eine vorwiegende städtische; bisher waren es ,Landwirthe' gewesen, nun,
als Alles beisammen wohnte, wurden es .Politiker'. - Die Bedeutung des Erlebnisses

aber spiegelte sich in Sagen von der Gründung der Stadt und von ihrer

Rettung aus frühen, großen Gefahren. Sie hatte das Gefühl eines opfervollen,
von göttlichen Zeichen umgebenen, daher unbedingte künftige Berechtigung in
sich tragenden Ursprunges und Heranwachsens." (Ebd. S. 49)

31 Ebd. S. 15.

32 „Frühe wie späte Autoren, auch wenn sie Anspruch auf genaue Erzählung zu
machen scheinen, sind und bleiben nicht nur Zöglinge des Mythus und schauen

die Dinge mit mythischen Augen, sondern sie fingiren und ergänzen aufeine Art
und Weise weiter, welche der ganzen neuern Welt völlig fremd ist." (Burckhardt.
Bd. I [wie Anm. 22] S. 7)



Integrationskomik 209

(HKA 11, S. 127). Als er nach dieser Eröffnung die Verbindlichkeit seines

letzten Willens testet und dem Kirchenältesten gegenüber noch einmal auf
den Kanzelschuss anspielt, antwortet dieser bereits: „Welcher Schuß?", und

er tut dies dem Text nach „mit einer sittlichen Entrüstung, die komischerweise

durchaus nicht gespielt war" (HKA 11, S. 128).
In der komödiantischen Novelle triumphiert das Spiel am Ende so

vollständig, dass es selbst Realitätscharakter gewinnt in einem Gemeinwesen,

das über seine Gründungsnarrative frei zu verfügen scheint. Uber den

zugrunde liegenden Spielplan sagt Wertmüller zu Beginn: „Der Plan ist
auf die menschliche Unvernunft gegründet und somit tadellos. Aber etwas
Chance gehört zu jedem Erfolg." (HKA 11, S. 102) Es triumphiert ein Kalkül,

das im Zufall nicht mehr nur das Los des Schicksals, sondern einen

Möglichkeitsraum erkennt, in dem es sich lohnen kann, die Dinge aufs Spiel
zu setzen. Dabei ist diese Perspektive durchaus kein bloßes Glücksspiel.33
Rational mit Fehlverhalten und Normabweichung zu rechnen, entspricht
der soziologischen Vernunft, mit der Wertmüller die Alltagspraktiken von
Religionen ethnographisch beobachtet, sei es den Würfelwurf in Kirche oder
Moschee oder das Verhalten evangelischer Pastoren beim Umgang mit Poesie

und Handfeuerwaffen.
Nachdem der Handel .Grundstück gegen Gründungsnarrativ' abgeschlossen

und das Schweigen der versammelten Männer erkauft ist, reicht der
Kirchenälteste dem General „als Eidgenosse" (HKA 11, S. 128) die Hand,
womit die Szene ihrerseits Gründungscharakter gewinnt. Das Novellenende

schlägt dazu, erstmals in der Erzählung, den Bogen in die Gegenwart der

Erzählzeit. „So begab es sich, daß der Schuß von Mythikon totgeschwiegen
und, im Widerspiel mit dem Teilenschusse, aus einer Realität zu einer blassen

wesenlosen Sage verflüchtigt wurde, die noch heute als ein heimatloses

Gespenst an den schönen Ufern unsres Sees herumschwebt." (HKA 11,
S. 129f.)

Als Meyer die Anekdote vom Kanzelschuss zur Novelle verarbeitete,
bestand der Schweizer Bundesstaat, der den losen Staatenbund der Kantone
1848 abgelöst und die moderne Bundesverfassung in Kraft gesetzt hatte, im
dritten Jahrzehnt. Bereits zum Zeitpunkt der revolutionären Staatengründung

im Anschluss an den 1847 in einem kurzen Bürgerkrieg eskalierenden

Konflikt zwischen den konservativ-katholischen und den liberalen,
mehrheitlich reformierten Kantonen (Sonderbundskrieg) hatten Schweizer
Historiker damit begonnen, die politisch mal für die eine, mal für die andere

Seite reklamierte Figur Wilhelm Teils quellenkritisch zu betrachten. Ältere
Chronisten korrigierend machten sie sich klar, dass es sich bei Teil um eine

legendäre Gestalt, einen Mythos handelte, in dem historische Versatzstücke

33 Peter Schnyder. Alea. Zählen und Erzählen im Zeichen des Glücksspiels 1650-
1850. Göttingen: Wallstein, 2009.



210 Thomas Weitin

rund um den Bundesbrief von 1291 zum Gründungsnarrativ der
Eidgenossenschaft verdichtet worden waren. Zu dieser politisch heiklen
Historiker-Debatte34 trug auch der frisch an die Universität Basel berufene Jacob
Burckhardt bei, der im Sommersemester 1845 (im Jahr der Gründung des

katholischen ,Sonderbundes') eine seiner ersten Vorlesungen diesem Thema
widmete. Darin hält er fest: „Teil hat existiert und mit diesem Namen. [...] Er
hat durch irgend eine mutige Handlung teilgenommen an der Befreiung und
die allgemeine Bewunderung auf sich gezogen. [...] Der Apfelschuss aber ist

gewiß fabelhaft!'35

Die Kommentarfunktion, die der Schuss von Mythikon „im Widerspiel"
mit dem Teil-Mythos entfaltet, ist mehrschichtig. Sie illustriert die
Funktionsweise von Narrativen: Wie Gespenster des Realen bleiben sie vage, sind
ebenso flüchtig wie hartnäckig und können sich hier und da immer wieder

gestalthaft verdichten.36 In dem komödiantischen Handel Grundstück gegen
Gründungsnarrativ steckt womöglich auch eine historische Anspielung auf
die als Versöhnungsgeste den Sonderbund-Kantonen gegenüber gedachte

Spendenaktion aller Kantone zum Erwerb des Rütligrundstücks, das I860
dem Bundesrat als unveräußerliches Nationaleigentum übergeben wurde (ein

privater Hotelbau wurde dadurch vermieden). Den offiziellen Dank für die

Spenden veröffentlichten die Initiatoren bereits am 10. November 1859 zu

34 Die Quellenkritik wurde zum Teil vehement bekämpft. Heino Pfannenschmid
berichtet in der Germania (10 [1865]) vom Schicksal des Luzerner Historikers

Joseph Kopp, dessen kritische Untersuchungen „mit kindischem Trotz und in
nicht sehr geziemender Weise" angegriffen worden seien. „Am Vierwaldstätter-
see antworteten einige Fanatiker auf jenen ihren vermeintlichen Patriotismus
verletzenden Urteilsspruch redlicher und mühsamer Geschichtsforschung durch

ein Autodafé, das in Wirklichkeit auf dem Rütli gegen Ende der fünfziger Jahre

stattfand. Kopp wurde in effigie verbrannt, der Teil durch Machtspruch gerettet."
(S. lf.) Die heutige Forschung bilanziert die Entwicklung so: „Um die Mitte des

19. Jahrhunderts wandelt sich der Charakter des Mythos. Die aufgekommenen
Zweifel und die Zurückstufung des Helden von der historischen zur legendären
Gestalt beeinflussen deren moralische und literarische Verwertung und führen

zu ihrer Desakralisierung" (Jean-François Bergier. Wilhelm Teil. Realität und

Mythos. München u. a.: List, 1990)
35 Dank eines Hinweises von Daniel Kress vom Staatsarchiv des Kantons Basel-

Stadt konnte ich das bei Bergier nicht belegte Zitat (vgl. dort S. 404 bzw.

Anm. 120) in leicht veränderter Form im unedierten Vorlesungsmanuskript Ael-

teste Geschichte der Schweiz (Archivsignatur PA 207a 137, unpaginiert) nachweisen.

36 Sie besitzen einen „mittleren Härtegrad, insofern sie die in ihnen enthaltenen
Elemente konfigurieren, aber nicht bis ins Letzte festschreiben" (Koschorke.
Wahrheit und Erfindung [wie Anm. 9]. S. 30).



Integrationskomik 211

Schillers 100. Geburtstag.37 Zum gleichen Anlass ließen die Ur-Kantone den

„Saenger Teils", der nie Schweizer Boden betreten hatte, in Stein meißeln.38

Dass sich die katholische Reaktion einst von dem von Schiller geprägten
weltformatigen Freiheitsmythos losgesagt hatte, als die königliche Schweizer

Garde in den Tuillerien der Revolution zum Opfer fiel39, war vergessen.
Meyers novellistischer Kommentar zum Verfügbarwerden des Mythos

und zur Wandlungsfähigkeit des Geschichtszeichens Teil erschöpft sich

jedoch nicht in der zweifellos richtigen Beobachtung, dass die Schweiz als

„Mythikon" eine Erfindung des modernen Bundesstaates darstellt.40 Nicht
der Schütze des Kanzelschusses, der General Wertmüller ist die für die Gründung

entscheidende Figur, sondern der verwegene Spieler, der allen fremd
bleibt und alle als Fremder beobachtet. Ihm reichen die Mythikoner am
Ende die Hand, wenn sie sich von den Geschichten lösen, an die sie sich

gebunden glaubten. In der Odyssee braucht es am Ende einen Eingriff der

Götter, damit die Stadtgemeinschaft von Ithaka ihre gegenseitige Gewalt

einträchtig vergessen kann. Im Mythikon von Meyers realistischer Novelle

genügt ein Gründungsvertrag zwischen Partnern, die unterschiedlicher
nicht sein können.

IV. Die Außenwelt der Integrationskomik

Der komische Kontrast zwischen der Heimkehr des Odysseus und dem

Einlaufen eines schwachen bürgerlichen Antihelden in den Hafen der Ehe

wird im Schuss von der Kanzel durch eine dritte Figur kompliziert, die in
der Novelle das Odysseus-Gespann durch die Handlung führt: durch den

General Wertmüller. Was mit diesem Gespann am Ende geschieht, ist wichtig

im Vergleich mit der Odyssee. Die nach unendlichen Mühen glückende
Heimkehr des „einfallsreichen" Odysseus erhält ihre Bedeutung auch durch
ein Kontrastmotiv, das sie von Anfang an begleitet: durch die Tragödie des

arglos aus Troja heimgekehrten Agamemnon, der im eigenen Baderaum von
Frau und Freier erschlagen worden ist. Im Unterschied zu Odysseus hat er
sich auf die Entfremdung durch das lange Fernbleiben nicht vorbereitet.
Während Odysseus seiner Frau mit listiger Camouflage als fahrender Fremder

entgegentritt, kam Agamemnon in umstandsloser Vertrauensseligkeit

37 Vgl. Georg Kreis. Mythos Rütli. Geschichte eines Erinnerungsortes. Zürich: Orell
Füssli, 2004. S. 108."

38 Die Inschrift des Obelisken am Eingang zum Urner See des Vierwaldstätter Sees

lautet: „DEM / SAENGER TELLS / F. SCHILLER / DIE / URKANTONE".
39 Vgl. Bergier. Wilhelm Teil (wie Anm. 34). S. 399.
40 Vgl. dazu ausführlich das Kapitel „Der Bau der modernen Schweiz und die .Erfin¬

dung' der alten Schweiz" bei Kreis. Mythos Rütli (wie Anm. 37). S. 99-133.



212 Thomas Weitin

„einfach heim"41. Als sei Heimat etwas ohne jene Misstrauenssphären, die
beim anderen Heimkehrer Odysseus selbst für die Intimität mit der Ehefrau
konstitutiv sind.

Meyers Novelle figuriert diese Konstellation anders. So deutlich der
Erzählerdas „Paradiesesglück" (HKA 11, S. 120) im idyllischen Mythikoner
Pfarrhaus mit Ironiesignalen versieht, so trennscharf sind die Fronten
zwischen dem Ehebündnis und seinem abenteuerlichen Stifter. Nachdem
Pfannenstiels Türkenvisionen ihn auf letzthin gefahrlose Weise mit den dunklen
Seiten seines Begehrens versöhnt haben, ist am Ende, wenn die „Dämonen
des Zweifels und der Unruhe" besiegt sind, im Binnenraum der bürgerlichen

Idylle für Misstrauen kein Platz, das sich stattdessen nach außen richtet

gegen den General, von dem es heißt, er habe den aus seiner „eigenen
Natur" fast herausgetretenen Pfannenstiel „heimgespottet". Das ungleiche
Odysseus-Gespann löst sich auf, und nur für den in seiner Idylle komischen
Teil sind „Licht und Grün" des Pfarrhauses die Erlösung. Für den anderen ist
nicht zufällig jenseits der Grenze „ein deutsches Städtchen" der Ort, wo er

„seine seltsame Seele" aushaucht. „Sein Ende war rasch, dunkel, unheimlich?

(HKA 11,S. 130)
Für die Integrationskomik der Novelle ist das Zusammenspiel von Figuren-

und Textebene ausschlaggebend. Die als fremd dargestellten, orienta-
lisierten Figuren im Gefolge des Generals Wertmüller werden durch die

Sprachkomik misslingender Kommunikation integriert (Hassan) oder aber

zu imaginären Projektionen, die am realen Erscheinen der Figur vorbeigehen:

Anstelle ,der Türkin' sind nur „orientalische Schemen" am Werk. Auch
der General ist Gegenstand solcher Projektionen des Fremden, zugleich aber

eine handlungsmächtige Mittlerfigur sowohl zwischen der sozialen Gemeinschaft

von Mythikon und deren vorgestellten Fremden als auch zwischen der

Figuren- und der Textebene der Integration. Über ihn läuft das Verfügbarwerden

der Gründungserzählung in Mythikon; der antike Mythos, um den

es dabei geht, wird speziell akzentuiert. Als Inbegriff der Reise, der Begegnung

mit fremden Welten und der Heimkehr hat die Odyssee einen Helden,
der am Ende als Gast am eigenen Herd auftritt. So eine Gastfigur ist und
bleibt auch Wertmüller, während Pfannenstiel heimisch wird. Am Ende

nutzt die Erzählung die Attribute des Dunklen und Unheimlichen, mit
denen die realistische Novellistik typischerweise fahrende Fremde markiert,

um ihre integrative Schlüsselfigur dezidiert auszugrenzen.

41 Latacz, S. 192.


	Integrationskomik : Odyssee und Wilhelm Tell in C.F. Meyers Novelle Der Schuss von der Kanzel

