
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2016)

Heft: 45: Poetik und Rhetorik des Barbarischen = Poétique et rhétorique du
barbare

Artikel: Borges und Proust : Analyse einer Nicht-Rezeption

Autor: Chihaia, Matei

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006256

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Matei Chihaia

Borges und Proust

Analyse einer Nicht-Rezeption

Les études de la relation de Borges à Proust se divisent, pour l'instant, entre celles

qui proposent une analyse des lectures et des influences (Craig et Marter) et celles

qui font des deux auteurs les représentants de différents paradigmes poétologiques
de la littérature moderne (Conley et Ventarola). A la croisée de ces deux approches
se trouvent les questions de l'imitation de l'autre et de la lecture : dans quelle mesure
leurs idées à ces sujets nous permettent-ils de comprendre le décalage des deux

auteurs En effet, la catégorie de l'ascèse et celle de la réception dessinent une image
de l'auteur qui se trouve, chez Borges, à l'opposé de Proust. Tandis que le « moi »
de Proust, moulé sur le moi empirique de sa propre personne, se présente comme le

sujet d'une imitation créatrice, Borges s'éloigne de ce pilier porteur du texte pour
proposer un « moi » fictifet métaphysique au lecteur ; un moi qui se multiplie selon
les principes de la fiction et selon le pluralisme de la réception. Le fait que Borges ne

paraît pas « avoir lu » Proust est un résultat de cette nouvelle perspective que Borges

ouvre sur l'imitation et sur la lecture. En vue de celle-ci, l'œuvre de Proust n'est plus
une référence très utile pour les fictions d'un auteur qui, tourné vers la fonction du
lecteur potentiel, efface sa propre identité empirique.

1. Borges, Leser der Recherche?

Jorge Luis Borges, der argentinische Autor zahlreicher Kurz- und
Kürzestgeschichten, und Marcel Proust, der französische Verfasser eines sagenhaft
langen Romans, wirken auf den ersten Blick wie wahrhafte Antipoden.1
Wenn der Jüngere, Borges, Proust kommentiert, fehlt ihm die Begeisterung,

die andere befreundete Literaten der &tr-Gruppe, allen voran Victoria

Ocampo, dem französischen Autor entgegenbringen.2 Hat Borges, der
Vielleser, Proust überhaupt gelesen? In einer Unterhaltung mit Herbert E.

Craig soll er dies jedenfalls behauptet haben; und Craig bezeugt, dass sein

Gesprächspartner besonders den Band A l'ombre des jeunes filles en fleurs

1 Vgl. z. B. Herbert E. Craig. Marcel Proust and Spanish America: From Critical
Response to Narrative Dialogue. London u. a.: Bucknell University Press, 2002. S. 85,
und Barbara Ventarola. „Zwischen situationaler Repräsentation und Multiadres-

sierung - Marcel Proust und Jorge Luis Borges als Paradigmen der Weltliterarizi-
tät". Figuren des Globalen. Weltbezug und Welterzeugung in Literatur, Kunst und
Medien. Hg. Christian Moser/Linda Simonis. Göttingen: V&R unipress, 2014.
S. 353-367, hier S. 362.

2 Craig. Marcel Proust and Spanish America (wie Anm. 1). S. 84.



178 Matei Chihaia

gekannt habe und dazu noch Le Temps retrouvé? Genau genommen, dient
die Recherche Borges nur als Negativ-Folie, gegen die er sein eigenes Konzept
von Literatur absetzen möchte: Immer wieder kommt er daraufzu sprechen,
allerdings unter generischen Gesichtspunkten, die eine recht oberflächliche,
möglicherweise auch nur durch die Konversation mit den Ocampos und
andere Sekundärtexte vermittelte Auseinandersetzung verrät.4 Die Bezüge
zitieren meist mehr oder weniger offen Texte über Proust: Arnaud Dan-
dieus Marcel Proust. Sa révélation psychologique, den Victoria Ocampo 1936

in der Zeitschrift Sur veröffentlicht, eine proust-kritische Äußerung aus

H. G. Wells' Experiment in Autobiography, und schließlich verwendet er eine

Passage aus Jorge Santayanas Essay „Proust on Essences" in einem anderen

Zusammenhang, indem er den ursprünglichen Kontext, den Proust-Bezug,
mutwillig aus dem Zitat herauskürzt.5 Alle eigenen Kommentare sind, wie

gesagt, summarisch; sie gestatten kaum den Schluss auf die intensive
Auseinandersetzung, die Craig annimmt.6 In Borges' Vorwort zu Adolfo Bioy
Casares' Roman La invencion de Morel (1940), den er als eine neue

Untergattung von den bestehenden Romangenres absetzen möchte, erscheint die
Recherche als Karikatur des „psychologischen Romans", der mit nervtötender

Genauigkeit die alltäglichen Empfindungen analysiere:

La novela „psicolögica" quiere ser también novela „realista": prefiere que olvi-
demos su caräcter de artificio verbal y hace de toda vana precision (o de toda

lânguida vaguedad) un nuevo toque verosimil. Hay paginas, hay capitulos de

Marcel Proust que son inaceptables como invenciones: a los que, sin saberlo,

nos resignamos como a lo insipido y ocioso de cada dia.7

3 Herbert E. Craig. „La novela de Proust". Variaciones Borges 26 (2008): S. 3-14,
hier S. 5-6.

4 Craig. Marcel Proust and Spanish America (wie Anm. 1). S. 84-85.
5 Craig. La novela de Proust (wie Anm. 3). S. 5-6. Vgl. Craig. Marcel Proust and

Spanish America (wie Anm. 1). S. 84-85.
6 Die Hypothese einer nachträglichen Verdrängung des Gelesenen, die Craig

(Craig. Marcel Proust and Spanish America [wie Anm. 1], S. 349, Anm. 26-27)

vertritt, scheint eine wenig wahrscheinliche Konstruktion. Auch Craigs Deutung

der Erzählung „El jardin de los senderos que se bifurcan" als eine verschlüsselte

Auseinandersetzung mit der Recherche (Craig. „La novela de Proust" [wie
Anm. 3]) beruht auf eher unspezifischen Ähnlichkeiten und nicht falsifizierbaren

Vermutungen (so soll der Name „Ts'ui Pen" ein Anagramm von „Proust" sein,

ebd., S. 10).

7 Adolfo Bioy Casares. La invencion de Morel. Hg. Trinidad Barrera. Madrid: Cäte-

dra, 1982. S. 89-90: „Der .psychologische' Roman möchte auch ein .realistischer'

Roman sein. Er sieht es lieber, dass wir seine Natur als Wortkunstwerk vergessen,
und schöpft aus aller eitlen Genauigkeit (oder aus aller schwächelnden Ungenau-
igkeit) einen neuen Anstrich von Wahrscheinlichkeit. Es gibt Seiten, es gibt Kapitel

aus Marcel Proust, die als Erfindungen unbrauchbar sind: die wir, ohne es zu



Borges und Proust 179

Während Bioys Roman um eine einmalige Erfindung kreise, die schon der

Titel ankündigt, wurzele diese Art Literatur also tief im faden Müßiggang
des Alltags. Die überflüssigen Details seien zwar nicht als Erzeugnis der

Imagination akzeptabel, dafür überlasse man sich ihnen jedoch wie der Realität
selbst. Diese Charakteristik von Proust, die sein Werk als Fortsetzung der

realistischen Romane des 19. Jahrhunderts darstellt, was in der argentinischen

Rezeption sehr verbreitet war8, passt natürlich nur höchst bedingt auf
den Autor von Sodome et Gomorrhe. Dieser Gemeinplatz kontrastiert zudem

mit der feinsinnigen Analyse, die José Ortega y Gasset schon in seinem

bekannten Aufsatz aus den 1920er Jahren Proust widmet, und sie steht auch

in diametralem Gegensatz zu dessen Einschätzung der Recherche als eines

Romans der Erfindung und des Imaginären.9
Wie noch an mehreren anderen Stellen aus Borges' Werk zu zeigen sein

wird, verpasst der argentinische Autor immer wieder die Gelegenheit, sich

kontrastiv oder affirmativ aufProust zu beziehen, und zwar auch an den Stellen,

wo sich dies geradezu aufdrängt. Es gibt mindestens eine Passage, die

eine wörtliche Vertrautheit mit der Recherche zu belegen scheint, weil in ihr
eben das Anschauungserlebnis angesprochen wird, das Proust als unwillkürliche

Erinnerung schildert10:

Esa pura representaciön de hechos homogéneos - noche en serenidad, pare-
cita limpida, olor provinciano de la madreselva, barro fundamental - no es

meramente idéntica a la que hubo en esa esquina hace tantos anos; es, sin pare-
cidos ni repeticiones, la misma. El tiempo, si podemos intuir francamente esa

identidad, es una delusion: la indisolubilidad de un momento de su aparente

ayer y otro de su aparente hoy, basta para desordenarlo.11

merken, hinnehmen wie die Fadheit und den Müßiggang des Alltags." (übers,

von mir, M. C.)
8 Zur argentinischen Rezeption der Recherche als „realistischen" und „psychologi¬

schen" Roman, aber auch zu den Gegenstimmen vgl. den ausgezeichneten Uberblick

von Inka Marter. Recuerdo y voz. La narrativa de Norah Lange en sus con-

textos. Dissertation. Universität zu Köln, 2009. Online verfügbar unter http://
kups.ub.uni-koeln.de/3160/. S. 124-137.

9 José Ortega y Gasset. „Tiempo, distancia y forma en el arte de Proust". La Naciôn,
14. Januar 1923 (übers, von Irving Singer in The Hudson Review, 11/4 1958-

1959): S. 504-513).
10 Vgl. Craig. Marcel Proust and Spanish America (wie Anm. 1). S. 85.

11 Jorge Luis Borges. El idioma de los argentinos. Buenos Aires: Colecciön Indice,

1928. S. 150: „Diese reine Vorstellung homogener Tatsachen - klare Nacht,
blitzsauberes Mäuerchen, kleinstädtischer Geißblattduft, grundlegender Lehm

- ist nicht einfach identisch mit dem, was es an dieser Straßenecke viele Jahre

früher gab; sie ist, ohne Ähnlichkeiten oder Wiederholungen, dasselbe. Die

Zeit, wenn wir diese Identität einfach spüren können, ist eine Täuschung:



180 Matei Chihaia

Borges formuliert diese Zeilen in einer zweiteiligen Skizze von 1928, die er
„Dos esquinas" („Zwei Straßenecken") betitelt und im Essay El idioma de
los argentinos veröffentlicht; später gliedert er sie als ausdrückliches Selbstzitat

in den philosophischen Versuch Historia de la eternidad (1936) ein

- wodurch die Struktur der „Unablösbarkeit eines Augenblicks des scheinbaren

Gestern von dem eines scheinbaren Heute" in der identischen
Wiederholung des Texts über acht Jahre hinweg (1928-1936) gespiegelt wird.12

Für Craig klingt in dieser Passage die Schlüsselstelle aus Le Temps retrouvé
nach, an der die besondere Qualität der unwillkürlichen Erinnerung, ihre

Fähigkeit, das Vergangene vollständig wieder präsent zu machen, folgendermaßen

beschrieben wird: „Ce netait d'ailleurs même pas seulement un écho,

un double d'une sensation passée que venait de me faire éprouver le bruit
de la conduite d'eau, mais cette sensation elle-même!'13 Bis in den Stil hinein

- das die Doppelung unterstreichende Hendiadyoin „pas seulement un
écho, un double" wird als „sin parecidos ni repeticiones"14 wiedergegeben -
scheint Borges den Proust'schen Gedanken zu paraphrasieren. Und dennoch

gestattet es m. E. gerade die Nähe dieser beiden Stellen, den Finger auf den

Unterschied zu legen, der Borges von Proust trennt.
So fehlt in der Beschwörung einer Identität über die Zeit hinweg ein

entscheidendes Element: das Ich. Dieses Ich als Produzent des Kunstwerks
wird im Vergleich zur Passage der Recherche herausgetrennt. Hier liegt der
Unterschied in der Poetik der beiden Autoren: Während der eine die Identität

des Kunstwerks aus der Perspektive des Künstlers, des Produzenten und
seiner Mannigfaltigkeit von Blickwinkeln in Frage stellt, nimmt der andere

die Rezeption, das Imaginäre und die Fülle von möglichen Werken, die sich
daraus ergeben, als Ausgangspunkt von mannigfaltigen Simultaneitäts- und
Unendlichkeitsfiguren. Diese beiden Tendenzen, diese beiden gegenläufigen
Poetiken, sollen anhand zweier Themen vertieft werden, die beide Autoren
an zentralen Stellen verhandeln: die Möglichkeit einer vollkommenen
Nachahmung von Klassikern und die verschiedenen Übersetzungen von
Tausendundeiner Nacht.

Die Unablösbarkeit eines Augenblicks des scheinbaren Gestern von dem eines

scheinbaren Heute genügt, um sie durcheinander zu bringen!1 (übers, von mir,
M.C)

12 Jorge Luis Borges: „Historia de la eternidad". Obras complétas I. Barcelona:

Emecé, 1996. S. 347-423, Zitat S. 366.
13 Marcel Proust. À la recherche du temps perdu, IV. Hg. Jean-Yves Tadié. Paris:

Gallimard, 1989. S. 453: „Im Übrigen war es nicht nur ein Echo, nicht ein

Doppel einer vergangenen Empfindung, das ich bei dem Geräusch einer
Wasserleitung erlebte, sondern jene Empfindung selbst." (Marcel Proust. Die
wiedergefundene Zeit. Ubers. Eva Rechel-Mertens. Rev. und hg. Luzius Keller. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp, 2011. S. 270).
14 Borges. El idioma de los argentinos (wie Anm. 12). S. 150.



Borges undProust 181

2. Zwei Arten asketischer Nachahmung

Borges' Essay von 1928, der in El idioma de los argentinos veröffentlicht wird,
deutet aufeine spätere Erzählung voraus, in der diese zeitübergreifende Identität

von Dingen auf die literarische Nachahmung übertragen wird: Pierre
Menard, autor del Quijote (1939). Dieser Text Borges' ist die fiktive Biobi-
bliographie eines französischen Autors, dessen Werk in einen „sichtbaren"
und einen „unsichtbaren" Teil zerfällt. Die eigentliche Aufmerksamkeit des

Erzählers gilt diesem unsichtbaren Teil, der aus einer wortwörtlichen, identischen

Neuerschaffung eines Fragments von Cervantes' Don Quijote besteht:

„Esa obra, tal vez la mäs significativa de nuestro tiempo, Consta de los capf-
tulos noveno y trigésimo octavo de la primera parte del Don Quijote y de un
fragmento del capitulo veintidös!'15 Neben der Uberwindung zeitlicher
Differenz, deren Möglichkeit in dem frühen Essay von Borges selbst postuliert
wird und die möglicherweise auf die entsprechenden Formulierungen von
Proust verweist, muss auch die eigene Spontaneität ausgelöscht werden, die

von derjenigen des klassischen Autors abzuweichen scheint. Die Titelfigur
von Pierre Menard beschreibt ihr Vorhaben als eine Art von Askese, bei der
der moderne Autor durch eine Serie von Experimenten allmählich seinem
Vorbild Cervantes näher kommt - indem er einfach alles das verwirft, was
nicht dem Don Quijote entspricht.

Yo he contraido el misterioso deber de reconstruir literalmente su obra espon-
tänea. Mi solitario juego esta gobernado por dos leyes polares. La primera
me permite ensayar variantes de tipo formal o psicolôgico; la segunda me

obliga a sacrificarlas al texto .original' y a razonar de un modo irrefutable esa

aniquilaciön...16

Alle formalen und psychologischen Varianten, die das Schreiben Menards
einführt, werden ausnahmslos geopfert, wenn sie sich vom Original entfernen.

15 Jorge Luis Borges: „Pierre Menard, autor del Quijote". Obras complétas I. Barce¬

lona: Emecé, 1996. S. 444-450, Zitat S. 446. „Dieses Werk, vielleicht das

bedeutendste unserer Zeit, besteht aus dem Neunten und dem Achtunddreißigsten
Kapitel des Ersten Teils des Don Quijote sowie aus einem Fragment des Kapitels
Zweiundzwanzigl' (Jorge Luis Borges. Erzählungen 1935-1944. Übers, von Karl
August Horst und Gisbert Haefs. München: Carl Hanser, 1981. S. 116).

16 Borges. „Pierre Menard, autor del Quijote" (wie Anm. 17). S. 448: „Ich habe

die geheimnisvolle Pflicht übernommen, sein spontanes Werk Wort für Wort zu
rekonstruieren. Mein einsames Spiel wird von zwei polaren Gesetzen beherrscht.
Das erste erlaubt mir, Varianten formaler und psychologischer Art auszuprobieren;

das zweite nötigt mich, sie dem Originaltext aufzuopfern und diese Tilgung
auf unwiderlegliche Art rational zu begründen..." (Borges. Erzählungen (wie
Anm. 17). S. 119).



182 Matei Chihaia

Das Verfahren, das hier ironisch inszeniert wird, behandelt den Text des

literarischen Kanons also wie den Teil eines religiösen Kanons, eine privilegierte
Schrift, von der Abweichungen als Häresie gelten. Die Askese und das Pries-

tertum des Schriftstellers bilden bekanntlich ein Leitmotiv der kritischen
Essays Borges' - nicht selten mit einer humoristischen oder fantastischen

Besetzung.17 Ein Beispiel für Letzteres bietet auch die bekannte Fiktion La
biblioteca de babel: Die darin geschilderte vollständige und beinahe unendliche

Bibliothek umfasst alle Bücher, die durch mögliche Buchstabenkombinationen

in einer gegebenen Matrix entstehen können. In ihrer Geschichte
manifestiert sich bereits die Möglichkeit einer Orthodoxie, die bestimmte
Versionen kanonisiert und die tausend und tausend davon minimal
abweichende Bücher mit einem „furor higiénico, ascético" zu vernichten sucht.18

Die ausgemerzten Varianten erweisen sich in Pierre Menard allerdings -
anders als in der La biblioteca de Babel - als ein entscheidender Umweg:
Ohne ihre Negation, ihr „Opfer", wäre das Ergebnis nicht das gleiche. Die
Nachahmung zieht ihre spezifische, quasi rituelle Aura aus dieser doppelten
Verneinung.

Neben der Überwindung zeitlicher Differenz führt noch ein anderer

Pfad von Proust zu Pierre Menard}9 In Le Temps retrouvé (1927) erwägt
der Erzähler die Möglichkeit einer Nachahmung von Vergessenem, die eine

vergleichbare Art von Askese voraussetzt:

Non pas que je prétendisse refaire, en quoi que ce fût, Les Mille et Une Nuits,

pas plus que les Mémoires de Saint-Simon, écrits eux aussi la nuit, pas plus

qu'aucun des livres que j'avais aimés dans ma naïveté d'enfant, superstitieusement

attaché à eux comme à mes amours, ne pouvant sans horreur imaginer
une œuvre qui serait différente d'eux. Mais comme Elstir Chardin, on ne peut
refaire ce qu'on aime qu'en le renonçant. [...] Sans doute, quand on est amoureux

d'une œuvre, on voudrait faire quelque chose de tout pareil, mais il faut
sacrifier son amour du moment, ne pas penser à son goût, mais à une vérité qui
ne vous demande pas vos préférences et vous défend d'y songer. Et c'est seulement

si on la suit qu'on se trouve parfois rencontrer ce qu'on a abandonné, et
avoir écrit, en les oubliant, les „Contes arabes" ou les „Mémoires de Saint-Simon"

d'une autre époque.20

17 Sergio Pastormerlo. Borges critico. Buenos Aires: Fondo de Cultura Econômica,
2007. S. 27-34 und S. 46-54.

18 Borges: „La biblioteca de Babel". Obras complétas I. Barcelona: Emecé, 1996.

S. 465-471, Zitat S. 469.

19 Den Vergleich dieser Passage aus der Recherche mit Pierre Menard habe ich

bereits in dem Aufsatz „Marcel Proust, auteur des Mémoires de Saint-Simon?".

Comparatio 6/2 (2014). S. 179-193, kurz skizziert.

20 Proust. À la recherche du temps perdu (wie Anm. 14). S. 620-621: „Nicht, daß

ich mir anmaßen wollte, in irgendeiner Hinsicht etwas wie ein Tausendundeine

Nacht zu schreiben oder wie die Memoiren Saint-Simons, die ebenfalls bei



Borges und Proust 183

Der Vergleich führt nicht weit: Prousts Erzähler sieht ein, dass alles, was er

hervorbringt, „ein ganz anderes Buch" als sein Vorbild sein muss. Menard

hingegen möchte nicht einen ,neuen' Quijote („otro Quijote") schaffen,
sondern den gleichen, den Cervantes geschrieben hat, also genau denselben

Roman („el Quijote"); dies kann nicht durch eine „mechanische" Kopie
gelingen, sondern bedarf des soeben geschilderten Verfahrens, das darin
besteht, durchgehend jeweils das gleiche Wort zu wählen, für das sich auch

der Autor des Quijote entschieden hätte - und es andernfalls zu tilgen.21
Das prägnante gemeinsame Motiv dieser beiden Ideale ist die Askese; aber

es handelt sich um genau gegenläufige Arten der Entsagung: Das Opfer der

Varianten bei Jorge Luis Borges und das Opfer der Vorliebe für das Original
bei Marcel Proust stehen jeweils für konträre Impulse. Auf der einen Seite:

eine Art von Idolatrie des Meisterwerks, auf dessen Altar die psychologischen

und formalen Abweichungen verbrannt werden; auf der anderen im

Gegenteil eine Abwendung von diesem Kult der bewunderten Bücher, deren

Erinnerung willentlich verdrängt wird, um ihre unwillkürlich-epiphanie-
artige Wiederkehr unter der Feder des Autors zu ermöglichen.22

Nacht entstanden sind, noch irgendeines der Bücher, die ich in meiner
kindlichen Naivität, abergläubisch an sie mich anklammernd wie an meine
Liebeserlebnisse, geliebt hatte, denn ich konnte mir nicht ohne Grauen ein Werk
vorstellen, das von ihnen verschieden war. Doch man kann - wie es Elstir mit
Chardin erging - was man liebt, nur wiederschaffen, indem man ihm entsagt.
[...] Es würde vielleicht ein ebensolanges Buch wie Tausendundeine Nacht sein,
aber doch ein ganz anderes Buch. Gewiß möchte man, wenn man in ein Werk
verliebt ist, etwas ganz Gleiches schaffen, doch muß man seine Augenblicksliebe
opfern und nicht an seine Neigung, sondern an eine Wahrheit denken, die nicht
nach unseren Vorlieben fragt, die uns vielmehr daran zu denken verbietet. Nur
wenn man ihr folgt, stößt man möglicherweise auf das, was man preisgegeben
hat, und schreibt, gerade indem man sie vergißt, arabische Märchenerzählungen
oder Saint-Simonsche Memoiren einer anderen Epoche!* (Proust. Die wiedergefundene

Zeit (wie Anm. 14). S. 521).
21 Borges. „Pierre Menard, autor del Quijote" (wie Anm. 17). S. 446.

22 Der argentinische Autor Julio Cortäzar hat aus beiden Figuren der Askese kurze

Erzählungen gestaltet - selbstverständlich ohne einen Bezug auf Borges oder
Proust: In Queremos tanto a Glenda (1980) geht eine Fangemeinde so weit, alle

verfügbaren Kopien von Filmen einer Schauspielerin (deren Name „Glenda Gar-
son" nicht nur auf Greta Garbo, sondern auch auf Glenda Jackson anspielt) zu
sammeln und durch Schnitt oder Vernichtung einem Idealbild dieses Stars

anzunähern. In Lospasos en las huellas (1974) begreift ein Biograph, dass sein Leben
und Werk aufunheimliche Weise dasjenige seines Lieblingsdichters wiederholt,
obwohl er sich vornimmt, ein ganz anderes Werk zu schreiben. Dieser Exkurs

nur als Hinweis darauf, dass die beiden Arten von Askese nicht nur die beiden
betrachteten Autoren, sondern auch zwei Typen von moderner Fiktionsironie
charakterisieren.



184 Matei Chihaia

Unter den Modellen einer nachklassischen Einfluss-Angst, die Harold
Bloom analysiert hat, finden sich Aspekte dieser beiden Formen von Askese
wieder: das Verfahren Menards hat Ähnlichkeit mit dem „askesis" genannten,

bei dem der Autor sich selbst beschränkt und damit auch sein Vorbild
in Schranken weist, das bei Proust geschilderte mit dem „apophrades", bei
dem das vergangene Werk in der aktuellen Produktion zu neuem Leben
erwacht.23 Aber diese überhistorischen, in der Psychoanalyse verankerten

Kategorien lassen sich nur begrenzt auf die poetologischen Ideen anwenden,
die nicht durch die jeweiligen Autoren, sondern durch fiktive Figuren ihrer
Erzählungen vorgebracht werden - weniger als ein Ausdruck der Einflussangst,

sondern als deren mehr oder weniger fiktionsironische Inszenierung.
Als eine solche bewusste Inszenierung müssten m. E. auch die beiden Figuren
der asketischen Nachahmung betrachtet werden, also als eine Inszenierung,
die unter bestimmten historischen und kulturellen Voraussetzungen steht.

Zum einen entwerfen beide Figuren eine Vorstellung von Weltliteratur,
in der die Spuren eines „Globalisierungsschubs von 1900" gesehen werden
können24 und als deren soziokulturelle Voraussetzung eine gebildete
Mehrsprachigkeit gelten kann. Die Figuren erweisen sich damit - ähnlich wie ihre
realen Zeitgenossen Victoria Ocampo, Virginia Woolf, Romain Rolland
und andere - als Stimmen in einem interkontinentalen Dialog über

Literatur, der aus den nationalen Traditionen bewusst ausschert.25 Die zitierten
Klassiker sind nicht nationale Klassiker; besonders deutlich wird dies durch
die Erzählungen aus TausendundeinerNacht, die über den westlichen Kanon
hinausreichen.26

23 Harold Bloom. The Anxiety of Influence. A Theory of Poetry. Oxford: Oxford
University Press, 1997 [1973]. S. 115-155. Ebd., S. 141, zieht Bloom selbst die

Unterscheidung zwischen dem apophrades und der „witty insight ofBorges, that
artists create their precursors".

24 Ventarola. Zwischen situationaler Repräsentation und Multiadressierung (wie
Anm. 1 S. 354. Das Konzept dieses „Globalisierungsschubs" stammt aus Erhard

Schüttpelz. Die Moderne im Spiegel des Primitiven. Weltliteratur und Ethnologie
(1870-1960). München: Fink, 2005.

25 Vgl. dazu Susanne Klengel. „Victoria Ocampo und Tagore. Zur Problemlage
transkultureller Biografik". Anekdote - Biographie - Kanon. Zur
Geschichtsschreibung in den schönen Künsten. Hg. Melanie Unseld/Christian von Zimmermann.

Köln: Böhlau, 2013. S. 365-382 und Matei Chihaia. „Inventar las Indias

en el siglo XX. Victoria Ocampo y los enredos del diâlogo transcontinental". La
reinvenciôn de Latinoamérica. Enfoques desde las dos orillas. Hg. Ana Luengo/
Sabine Schlickers. Frankfurt a. M.: Peter Lang, 2012. S. 231-241.

26 Dieser Kosmopolitismus charakterisiert übrigens auch den Autor Borges, der

einige „kulturvergleichende" Anthologien verfasst hat (Ventarola. Zwischen

situationaler Repräsentation und Multiadressierung [wie Anm. 1], S. 363). In



Borges und Proust 185

Zum anderen treffen sich beide Figuren, Pierre Menard und das Proust sehe

Ich, in einer Naturalisierung des Kanons, der nicht Ergebnis sozio-kultureller

Reproduktion - bewusster Nachahmung oder Idolatrie - sondern eines

weniger transparenten Prozesses sein soll. Wo Prousts Held sich auf das

Vergessen verlässt - das hier auch das Vergessen der kulturell ermöglichten
Begegnung mit den kanonischen Texten ist -, nützt Menard die doppelte

Negation. Borges' Held begibt sich also in eine dialektische Schleife, indem

er den kanonischen Text zunächst durch seine Häresie in Frage stellt, um
danach umso wirksamer - wie einem natürlichen Hang folgend - die

unbestrittene Autorität des Originals wieder herzustellen.

Zumindest bei Borges verteidigt der Autor jedoch mit einer ironischen

Wendung die Häresie, die Abweichung vom Original. Denn das unerhörte
Vorhaben Menards ist, wie man weiß, zum Scheitern verurteilt. Der Erzähler

beobachtet abschließend, dass ein unüberwindlicher Abgrund die beiden

Werke - den Quijote von Cervantes und den von Menard - trennt. Zwar
sind sie vollkommen identisch, aber sie tragen die Spur ihrer jeweils
unterschiedlichen Entstehung. Der barocke Stil, in den Menard sich erfolgreich
hineingeschrieben hat, kontrastiert mit der modernen Umgebung, in der

er tätig ist.27 Zudem entsteht der Text als Ergebnis zahlloser Fehlversuche

und somit eines üppigen ,avant-texte'; als - wie der Erzähler schreibt - ein

„Palimpsest":

He reflexionado que es lictio ver en el Quijote „final" una especie de palimp-
sesto, en el que deben traslucirse los rastros -tenues pero no indescifrables- de

la „previa" escritura de nuestro amigo.28

Schon die Existenz eines ersten Quijote stellt im Übrigen, so der Erzähler, die

Möglichkeit dieser vollkommenen Neuschöpfung in Frage, weil durch die

Entfernung zum 17. Jahrhundert die Welt ja eine andere geworden ist, als sie

noch während seiner Entstehung war.29

Das entsprechende Projekt des Proust'schen Helden vermeidet das Problem

historischer Wahrscheinlichkeit. Anders als bei Borges besteht das Ziel
nun nicht mehr darin, einen wörtlich mit dem Original identischen Text

hervorzubringen - also das Original schlechthin nachzubilden. Ausdrücklich

einer davon, Historia de la eternidad, findet sich ein Vergleich der Ubersetzungen

von Tausendundeiner Nacht, von dem noch die Rede sein soll.

27 Borges. „Pierre Menard, autor del Quijote" (wie Anm. 17). S. 448-450.
28 Borges. „Pierre Menard, autor del Quijote" (wie Anm. 17). S. 450: „Ich bin zu

der Ansicht gekommen, daß es berechtigt ist, wenn man in dem endlichen Quijote

eine Art Palimpsest erblickt, auf dem - schwach, aber nicht unentzifferbar

- die Spuren der vorhergehenden Schrift unseres Freundes sich durchscheinend
abzeichnen sollen." (Borges. Erzählungen (wie Anm. 17). S. 123).

29 Borges. „Pierre Menard, autor del Quijote" (wie Anm. 17). S. 448.



186 Matei Cbihaia

soll transponiert und adaptiert werden, und zuallererst an die ,,ander[e] Epoche",

an die Moderne. Auch wenn diese „Modernisierung" plausibel scheint,

gibt es spezifische Probleme, die das Projekt aus dem Bereich des Möglichen
hinausdrängen.

So soll diese Nachahmung von Vorbildern erstaunlicherweise auf dem

Vergessen dieser Vorbilder beruhen. Die Erklärung für dieses Paradox kommt
aus der Poetologie der Erinnerung, die im gleichen Band der Recherche, in Le
Temps retrouvé, erläutert wird. Es gibt eine Analogie zwischen dieser
unwillkürlichen Nachahmung und der Erfahrung „unwillkürlicher Erinnerung",
die der Held am Ende dieses Romans erlebt und zugleich als ein künstlerisches

Schlüsselerlebnis erkennt.30 Wie sich aber diese beiden Impulse vereinbaren

lassen, wird nicht erläutert; dafür muss der Leser sich fragen, welche

vergessenen Dinge schlussendlich entscheidend sein sollen: die vergessenen
literarischen Vorbilder oder die vergessenen nicht-literarischen Erlebnisse,
die in der Kaskade der mémoire involontaire das Ich überwältigen?

Als Zwischenfazit kann also festgehalten werden, dass Borges und Proust

gleichermaßen, und jeder auf seiner Seite der Welt, eine unmögliche oder
zumindest unwahrscheinliche Art der Nachahmung schildern. Die beiden

Texte, die ich hier kommentiere, bringen die Nachahmung als Modell
literarischer Fiktion bewusst zu Ende. Das Bewusste daran scheint mir mit dem

Angebot der alternativen Modelle einherzugehen, die hier schon angesprochen

wurden: die doppelte Negation der Varianten und das Vergessen des

Vorbilds. Dass dieses merkwürdige Ideal der Protagonisten durch die Autoren

nicht geteilt wird, ist bei Borges offensichtlicher als bei Proust. Dem
Scheitern von Pierre Menard steht ein Epiphanie-Erlebnis des Proust sehen

Ichs gegenüber, das anzudeuten scheint, dass mit der überraschenden
Kaskade der unwillkürlichen Erinnerung auch die Möglichkeit in greifbare
Nähe rückt, „arabische Märchenerzählungen oder Saint-Simonsche Memoiren

einer anderen Epoche" zu schreiben.

Während Proust die künstlerische Produktion nicht aus dem Blick
verliert, in welche die Recherche münden soll, schließt Borges mit einer
Beobachtung, die den Rezipienten gegenüber dem Autor in den Vordergrund
rückt. Die Beziehung von Autor und Text erweist sich als abhängig von einer

Zuschreibung, die durch den Leser willkürlich variiert werden kann. So wie
der Quijote, gelesen als Text des Pierre Menard, ein neues und aufregendes
Werk wird, können alle Klassiker durch die Verknüpfung mit neuen potenziellen

Autoren verfremdet werden:

30 Zum Verhältnis dieser Stelle zu den Pastiches vgl. Ursula Link-Heer. „Pastiches

und multiple Persönlichkeiten. Proust: Eine Vater-Sohn-Geschichte". BildKör-

per. Verwandlungen des Menschen zwischen Medium undMedizin. Hg. Marianne
Schuller/Claudia Reiche/Gunnar Schmidt. Hamburg: LIT, 1998. S. 169-183.



Borges und Proust 187

Menard (acaso sin quererlo) ha enriquecido mediance una técnica nueva el arte
detenido y rudimentario de la lectura: la técnica del anacronismo deliberado

y de las atribuciones errôneas. Esa técnica de aplicaciôn infinita nos insta a

recorrer la Odisea como si fuera posterior a la Eneida y el libro Le jardin du
Centaure de madame Henri Bachelier como si fuera de madame Henri Bachelier.

Esa técnica puebla de aventura los libres mâs calmosos. Atribuir a Louis
Ferdinand Céline o a James Joyce la Imitation de Cristo <no es una suficiente
renovaciôn de esos tenues avisos espirituales?31

Die Verwandlung eines Werks durch die Zuschreibung an einzelne Autoren,
so wie sie sich im Prozess der Rezeption vollzieht, lässt sich am Phänomen
der Ubersetzung besonders anschaulich zeigen. Und dies ist der Gegenstand
von Borges' Essay über die Übersetzer der Erzählungen aus Tausendundeiner

Nacht, die dieses Werk in unterschiedlichen Facetten leuchten lassen.

3. Die Übersetzer von Tausendundeiner Nacht

Wenn es einen Beleg dafür brauchte, dass der junge Borges nur Fragmente
der Recherche kannte, dann könnte der Essay zitiert werden, den der argentinische

Autor 1935 den Übersetzern von Tausendundeiner Nacht widmet.32

In diesem Text erwähnt er zweimal André Gides Kommentar zu Mardrus'
Übersetzung, listet die Serie bekannter Autoren auf, die sich von den
orientalischen Nächten haben inspirieren lassen - Coleridge, De Quincey,
Stendhal, Tennyson, Poe, Newman, Arnold, Morand, Swinburne, Flaubert
und andere -33, vergisst aber die intensiven und durchgehenden Bezüge von
Prousts Roman, wo sich auch ein ausführlicher Vergleich der Übersetzungen

31 Borges. „Pierre Menard, autor del Quijote" (wie Anm. 17). S. 450: „Menard hat

(vielleicht ohne es zu wollen) vermittels einer neuen Technik die abgestandene
und rudimentäre Kunst des Lesens bereichert, nämlich durch die Technik des

vorsätzlichen Anachronismus und der irrtümlichen Zuschreibungen. Diese

unendlich anwendungsfähige Technik veranlaßt uns, die Odyssee so zu lesen,

als sei sie nach der Aeneis gedichtet worden, und das Buch LeJardin du
Centaure von Madame Henri Bachelier so, als sei es von Madame Henri Bachelier.

Diese Technik erfüllt die geruhsamsten Bücher mit abenteuerlicher Vielfalt.
Wie, wenn man Louis Ferdinand Céline oder James Joyce die Imitatio Christi
zuschriebe: hieße das nicht, diese dünnblütigen geistigen Anweisungen
hinlänglich mit Erneuerungskraft begaben?" (Borges. Erzählungen (wie Anm. 17).
S. 123).

32 Zur Datierung und Textgeschichte vgl. Raquel Atena Green. Borges y Revista

multicolor de los sabados. New York: Peter Lang, 2010. S. 27.

33 Jorge Luis Borges. „Los traductores de Las 1001 Nockes". Obras complétas I. Bar¬

celona: Emecé, 1996. S. 397-413, hier v. a. S. 397,398,400,402,410,412.



188 Matei Cbihaia

von Galland und Mardrus findet.34 Diese Lücke ist umso auffälliger, als Borges

ähnliche Aspekte diskutiert wie Proust - etwa den Unterschied im Titel
der Sammlung, bei dem die Übersetzungen auseinandergehen. Zumindest
im Jahr 1935 fand Borges den Zusammenhang der Recherche mit Tausendundeine

Nacht nicht erwähnenswert, und das, obwohl er mit Proust die

Begeisterung für deren narrative Struktur und ungewöhnliche Überlieferung
teilt.

In der Recherche identifiziert der Erzähler sich bekanntlich nicht nur
mit dem eifersüchtigen Sultan Scheriar, mit Figuren wie dem „wachenden
Schläfer" und dem das nächtliche Bagdad durchstreifenden Haroun-Alra-
schid, sondern auch mit Scheherazade, der Erzählerin, die sich mittels ihrer
Erzählungen gegen den Tod wehrt.35 Auch die bereits zitierte Passage aus

Le Temps retrouvé, in der sich der Erzähler wünscht, Autor einer modernen
Version von Tausendundeiner Nacht zu sein, steht im Zusammenhang dieser

multiplen Identifikation, in der das Ich - wie in einem Traum oder einem

entsprechend intensiven Lektüreerlebnis36 - alle Positionen einnimmt. Der
Wunsch scheint sich mit der Offenbarung der unwillkürlichen Erinnerung
zu erfüllen, der seine Vergangenheit mit einem Mal aus dem Schatten des

Vergessens hebt. Aber eben die Vergänglichkeit, über welche die Erinnerungen

des Erzählers jetzt erhaben zu sein scheinen, behält ihren Anspruch
auf seine körperliche Existenz, von der das Kunstwerk nicht unabhängig ist.

Wird er Zeit haben, das Erinnerte zu erzählen? In dem Moment, in dem
der Erzähler aufseine künftige nächtliche Arbeit vorausblickt, erhält der
Vergleich mit Scheherazade sein volles Gewicht:

Mais il me faudrait beaucoup de nuits, peut-être cent, peut-être mille. Et je
vivrais dans l'anxiété de ne pas savoir si le Maître de ma destinée, moins indulgent

que le sultan Sheriar, le matin quand j'interromprais mon récit, voudrait
bien surseoir à mon arrêt de mort et me permettrait de reprendre la suite le

prochain soir.37

34 Volker Roloff Proust und Tausendundeine Nacht. Marcels Lieblingslektüre und
der Orientalismus in der ,Recherche'. Köln: Marcel Proust Gesellschaft, 2009.
S. 44-51.

35 Vgl. hierzu die ausführliche Darstellung von Roloff. Proust und Tausendundeine

Nacht (wie Anm. 36). S. 33-43 und 81-91, sowie Bernard Brun. „Le Dormeur
éveillé. Genèse d'un roman de la mémoire". Études proustiennes IV. Cahiers
Marcel Proust 11. Paris: 1982. S. 242-316.

36 Vgl. Roloffs These von der Recherche als „Lektüreroman" (Proust und Tausend¬

undeine Nacht [wie Anm. 36]. S. 21), in dem die orientalischen Erzählungen für
das narrative Prinzip „des Aufschubs, das sich immer weiter verzweigende, den

Arabesken vergleichbare, unabschließbare Erzählen" (ebd., S. 70) stehen.

37 Proust. À la recherche du temps perdu (wie Anm. 14). S. 620: „Doch es würde
vieler Nächte bedürfen, vielleicht hundert, vielleicht tausend. Ich aber würde in



Borges und Proust 189

Diese Angst erklärt sich entweder damit, dass der Erzähler am Ende des

Romans offenbar noch nicht weiß, dass die Recherche sein Werk ist, oder
aber dass deren viele tausend Seiten nur ein Prolegomenon des Texts sein
sollen, der in vollem Besitz der unwillkürlichen Erinnerung verfasst wird. Der
„Status des zu diesem Zeitpunkt bereits vollbrachten Werks" bleibt bekanntlich

unkommentiert: Handelt es sich bereits um „das geplante Buch", das

am Ende angekündigt wird (aber bereits erzählt wurde) oder lediglich um
eine Autobiographie, die mit dem künstlerischen Berufungserlebnis endet?38

Diese Unbestimmtheit stellt die zitierte Passage in ein dramatisches Licht.
In dem einen Fall suggeriert der Bezug auf Sheherazade eine mise en abyme,
bei dem das Ende in einer perfekten Schleife auf den Anfang zurückführt.
In dem anderen kann das offene Ende befürchten lassen, dass der erfüllten

Erinnerung eben nicht die erhoffte Produktion gefolgt ist.
Beide Ausgänge wirken auf den ersten Blick höchst affin mit den narrati-

ven Pointen, die Borges' Erzählungen beenden, und mit den Sujets, die häufig

durch Spiegelungen, Ambiguitäten und Ellipsen verkompliziert werden.
Betrachtet man jedoch genauer die Texte, bei denen sich der Vergleich
aufdrängt, fällt ein spezifischer Unterschied auf. Bei Proust ist es die Position
des Subjekts in der Zeit, von welcher aus erzählt wird. Alle Ambiguitäten
ergeben sich aus der subjektiv erfahrenen Orientiertheit menschlicher Existenz

- also, weniger begriffslastig formuliert, aus dem Mittelpunkt des Ich,
hier und jetzt, der auch beim Erinnern, Erzählen und Lesen niemals
aufgehoben wird. Bei Borges hingegen erscheint die Struktur der Subjektivität als

Objekt quasi-wissenschaftlicher Betrachtung. Und auch die mise en abyme,

wie andere Verfahren, wird von einem Standpunkt aus betrachtet, der wie
bei einem beobachtenden Gelehrten - oder allerhöchstens einemparticipant
observer mit wissenschaftlicher Intention - verschiedene Möglichkeiten
einkalkuliert. Diese betonte Verlagerung des Interesses fällt in verschiedenen
Texten von Borges auf.

Ein ähnlich verlagerter Bezug auf die Schleifen-Struktur von
Tausendundeiner Nacht findet sich beispielsweise in Eljardin de los senderos que se

bifurcan: Die orientalischen Nächte erscheinen als eine Möglichkeit des

„unendlichen Buchs", der Unendlichkeit der perfekten Schleife, die
allerdings erst in dem „Garten der Pfade, die sich verzweigen", ihre wirkliche
Vollendung findet:

der Angst leben, nicht zu wissen, ob der Herr meines Geschicks, der weniger
nachsichtig als der Sultan Scheriar war, am Morgen, wenn ich meine Erzählung
unterbrach, mein Todesurteil noch etwas aufschieben und mir erlauben würde,
am nächsten Abend darin fortzufahren? (Proust. Die wiedergefundene Zeit
(wie Anm. 14). S. 520-521); vgl. Roloff. Proust und Tausendundeine Nacht (wie
Anm. 36). S. 41-43.

38 Nils Soelberg. Recherche et narration: lecture narratologique de MarcelProust: ,A la
recherche du tempsperdu'. Kopenhagen: Museum Tusculanum Press, 2000. S. 409.



190 Matei Cbibaia

Antes de exhumar esta carta, yo me habia preguntado de qué manera un libro
puede ser infinito. No conjeturé otro procedimiento que el de un volumen
ciclico, circular. Un volumen cuya ultima pagina fuera idéntica a la primera,
con posibilidad de continuar indefinidamente. Recordé también esa noche

que esta en el centra de Las 1001 Noches, cuando la reina Shahrazad (por una
mâgica distraccion del copista) se pone a referir textualmente la historia de

Las 1001 Noches, con riesgo de llegar otra vez a la noche en que la refiere, y asi

hasta lo infinito.39

Während die Figur Sheherazades als Erzählerin für Proust also eine Zeitlichkeit

und Orientiertheit des Erzählens evoziert, die auch durch die schleifenartige

Rückkehr an den Anfang nicht aufgehoben wird (und die entgegen der

Euphorie der unwillkürlichen Erinnerung an die bleibende Todesgefahr des

Subjekts erinnert), dient sie bei Borges als Beispiel einer Spiegelung, die sich
verlustlos bis ins Unendliche fortsetzt. Diese Spiegelung ist nun eine objektive

Struktur, die sich vom Subjekt des Künstlers abgelöst hat. Prousts Sorgen
lassen Borges in dem Maße kalt, in dem das Subjekt nur eine Funktion von
Erzählstrukturen ist, die erst die Imagination des Lesers mit Leben erfüllt.40

Die Abenteuer von Borges' Figuren drehen sich um Ereignisse, die mit
der Erfahrung der einfachen Orientiertheit, des Ich, hier, jetzt, nicht mehr
vereinbar sind. Unsterblichkeit (El inmortal), Unendlichkeit {Eljardin de

los senderos que se bifurcan), Relativität der Zeiterfahrung {El milagro sec-

reto), Allgegenwart {El Aleph) überschreiten die Grenzen des empirischen
Subjekts. Die Titelfigur von Funes el memorioso wird gerne mit Prousts

Erzähler in Zusammenhang gebracht, weil sie ein vollkommenes Gedächtnis
besitzt. Es weist einiges darauf hin, dass Borges eine parodistische Absicht
verfolgte.41 Aber dies ist nur ein Nebenaspekt der strukturellen Haupteigenschaft

der Erzählung, die sie mit den übrigen Geschichten des Sammlung
verbindet: der Verlust einer egozentrischen Orientiertheit des Subjekts oder

39 Borges. „Pierre Menard, autor del Quijote" (wie Anm. 17). S. 477: „Bevor ich
diesen Brief ausgrub, hatte ich mich gefragt, aufwelche Weise ein Buch unendlich

sein kann. Ich kam zu keinem anderen Schluß, als daß ein solcher Band

zyklisch, kreisförmig angelegt sein müßte. Ein Band, dessen letzte Seite mit der

ersten identisch sein müßte, mit der Möglichkeit, bis ins Unendliche fortzufahren.

Ich dachte auch an jene Nacht, die in der Mitte von Tausendundeiner Nacht
steht, wo die Königin Scheherazade (wohl infolge einer magischen Zerstreutheit
des Abschreibers) sich anschickt, wortwörtlich die Geschichte von tausendundeiner

Nacht zu erzählen, so daß sie Gefahr läuft, wieder bei der Nacht, in der sie

erzählt, anzukommen, und so immer fort." (Borges. Erzählungen (wie Anm. 17).
S. 163).

40 Die unterschiedliche Zeitgestaltung von Borges und Proust kommentiert auch

Tim Conley: „Borges versus Proust: Towards a Combative Literature". Comparative

Literature 55/1 (2003): S. 42-56.
41 Craig. Marcel Proust and Spanish America (wie Anm. 1). S. 86-88.



Borges und Proust 191

zumindest die Überlagerung dieser subjektzentrierten Empirie durch eine

im weitesten Sinne metaphysische Struktur. Tatsächlich ist das Modell von
Funes' absolutem Vermögen, wie Renate Lachmann gezeigt hat, nicht die

subjektive Erinnerung, sondern die Tradition der Gedächtniskunst.42

An einer anderen Stelle ahmt Borges genau jenen Aufschub des Todes

durch das Erzählen nach, den auch Proust in Le Temps retrouvé im Sinn hat.

Er tut dies allerdings auf eine vergleichsweise unauffällige Weise, ohne
Scheherazade zu erwähnen, und streut den Hinweis aufdas narrative Muster ganz
beiläufig als einen von vielen realistischen Umständen ein. Für den Protagonisten

von El sur wird die Neugier aufdie frisch erworbene Übersetzung der

Erzählungen aus Tausendundeiner Nacht verhängnisvoll: „Dahlmann habia

conseguido, esa tarde, un ejemplar descabalado de Las 1001 Noches de Weil;
ävido de examinar este hallazgo, no esperö que bajara el ascensor y subiö con

apuro las escaleras".43 In der Eile ritzt er sich und erleidet eine Blutvergiftung,
an der er wahrscheinlich langsam stirbt - mit Fieberträumen, die sich an den

Illustrationen des frisch erworbenen Buchs entzünden.44 Das Ereignis seines

Todes wird durch eine Abenteuergeschichte aufgeschoben, die sich wie in
Tausendundeiner Nacht vor die Vollstreckung des Urteils drängt. In dieser

Geschichte reist Dahlmann in den Süden und gerät in einen Messer-Zweikampf,

den er nicht überleben kann. Gewiss hat die Geschichte selbst keine
Gemeinsamkeit mit den Erzählungen Scheherazades, und auch die

Übereinstimmung des gewaltsamen Endes mit dem natürlichen Tod des Protagonisten

entspricht eher einem Fiebertraum. Dennoch muss der Hinweis auf die

antiquarisch erworbene Übersetzung als ein Indiz daraufverstanden werden,
dass die Erzählung der Abenteuer den Tod des Verurteilten nur aufschiebt45

- sehr ähnlich, wie das in El milagro secreto geschieht (dort jedoch mit dem

bewussten Zutun des zum Tode Verurteilten Hladfk, der eine deutliche

Scheherazade-Figuration darstellt).

42 Renate Lachmann. „Gedächtnis und Weltverlust - Borges' memorioso - mit
Anspielungen aus Lurijas Mnemonisten". Gedächtniskunst. Hg. Anselm Haver-

kamp/Dies. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1991. S. 111-141.

43 Jorge Luis Borges. „El Sur". Obras complétas I. Barcelona: Emecé, 1996. S. 524-

529, Zitat S. 524: „Dahlmann hatte an diesem Abend ein unvollständiges Exemplar

von Tausendundeine Nacht von Weil aufgetrieben; begierig, diesen Fund zu
betrachten, wartete er nicht, bis der Fahrstuhl herunterkam, sondern liefeilig die

Treppe hinauf (Borges. Erzählungen (wie Anm. 17). S. 229).
44 Borges. „El Sur" (wie Anm. 46). S. 524.

45 Vgl. Mario Rodriguez. „La postergaciôn: un nuevo sentido de El Sur de Jorge
Luis Borges". Acta Literaria 5 (1980): S. 17-24 und Maritza Requena de la Torre.

„Sobre la presencia de Las mil y una noches en ,El Sur' de Borges". Arabismos

(2009) (online: http://arabismos.blogspot.de/2009/10/sobre-la-presencia-de-
las-mil-y-una.html).



192 Matei Chihaia

In El sur führt die Identifikation des Erzählers mit Scheherazade also

in eine ähnliche Richtung wie am Ende von Prousts Roman, wo ebenfalls
das Ende des Erzählens mit dem gewaltsamen Tod assoziiert wird.46 Erneut
steht aber ein Unterschied zwischen den beiden: Borges zögert nicht, die
Geschichte eines angekündigten Todes bis zum bitteren Ende zu erzählen,
während Proust sich mit einer enormen Ellipse begnügt. Dahlmanns Abenteuer

laufen unvermeidlich auf seinen Tod zu (auch wenn es sich erweist,
dass er nicht der Held seiner Geschichte, sondern nur eines von vielen

Opfern eines epischen Messerstechers ist), der Roman der unwillkürlichen
Erinnerung, den Prousts Erzähler dem Tod abringen will, bleibt hingegen
unerzählt.

Für beide Lesarten des Scheherazade-Bezugs bei Proust gibt es also

mindestens ein Gegenstück bei Borges: Eljardin de los senderos que se bifurcan
greift die Schleifenstruktur auf, Elsur steht für die Ellipse. Und doch erscheinen

diese narrativen Strukturen hier unter einem deutlich anderen Aspekt,
weil das empirische Subjekt mit seiner spezifischen Zeiterfahrung in Richtung

eines metaphysisch erweiterten Erlebnisses überschritten wird. Die
Unsterblichkeit, Unendlichkeit, Zeitlosigkeit und Allgegenwart, die in den

Erzählungen Borges' erfahrbar werden, sprengen die Grenzen von Prousts

Poetik, die durchgehend im Bereich der Empirie verbleibt.
Erstaunlicherweise kommt Borges in seinem Essay über die Übersetzungen

zu einer ganz anderen Einschätzung der narrativen Struktur von
Tausendundeine Nacht als in Eljardin de los senderos que se bifurcan oder in Elsur.
Neben dem Modell des „unendlichen Buchs" oder des „tödlichen Erzählens"
erscheint hier der deutlich weniger positiv aufgeladene Vergleich mit
Feuilletonromanen („novelas por entregas").47 Es gibt eine einfache Erklärung für
diese plötzliche Verwandlung des Meisterwerks in einen Konsumgegenstand:
Für Borges verwirklicht sich der literarische Text erst im Akt der Rezeption,
und er kann insofern mehr als eine Gestalt annehmen. Damit meine ich

nicht, dass sich Borges' Erzählungen besonders gut für eine rezeptionsästhetische

Analyse eignen, sondern lediglich, dass er selbst eine Rezeptionstheorie

entwirft, die sich als eine „wilde", also nicht wissenschaftlich begründete,
Rezeptionssoziologie einstufen lässt. Der Autor selbst macht es am Beispiel
der Übersetzungen aus TausendundeinerA'hc/tf unmissverständlich deutlich,

46 Vgl. Malcolm Bowie. Proust among the Stars. New York: Harper Collins, 1998.
S. 315 und A. S. Byatt. „Narrate or die". New York Times Magazine, 18. April
1999: S. 105-107.

47 Borges. „Los traductores de Las 1001 Noches" (wie Anm. 35). S. 737. Die Ein¬

schätzung Borges' wird übrigens bestätigt durch die ausführliche Analyse der

modernen Rezeption von Tausendundeiner Nacht als Feuilletonroman bei

Dominique Jullien. Les Amoureux de Schéhérazade. Variations modernes sur les

Mille et une nuits. Genf: Droz, 2008.



Borges und Proust 193

dass das literarische Kunstwerk erst im Austausch mit seinen Lesern seine

endgültige Gestalt annimmt und dass seine Facetten in verschiedenen Rezi-

pientenkreisen eine unterschiedliche Wirkung entfalten.
Schon die Kanonisierung der Erzählungen erscheint für Borges als ein

Rezeptionsphänomen: Die Anerkennung der von Galland hinzugefügten
Geschichten, z.B. von Aladdin und der Wunderlampe, durch die Tradition

begründet ihre Legitimität; seine Ubersetzung ist „palabra por palabra,
[...] la peor escrita de todas, la mâs embustera y mâs débil, pero fue la mejor
leida."48 Gleiches wie für die Übersetzung gelte aber schon für das ursprüngliche

Werk. Es entsteht in einer bestimmten Situation und hat nicht nur
zeitlose, sondern auch konkret dem Konsum durch seine Leser angepasste
Eigenschaften:

Los detractores argumentan que ese proceso aniquila o lastima la buena inge-
nuidad del original. Estan en un error: el Libro de mil nochesy una noche no es

(moralmente) ingenuo; es una adaptaciön de antiguas historias al gusto aple-

beyado, o soez, de las clases médias de El Cairo.49

Borges verteidigt also die Übersetzer, die sich auf die magische Dimension
konzentrieren, anstatt sich auf die „operacion comercial" (das „Handelsgeschäft")

mit den publikumswirksamen erotischen Anlässen einzulassen.50

Auch in Zusammenhang mit Burton kommt der Essay auf die Diskrepanz
zwischen den Rezipientenkreisen zurück: „éstos eran senores del West End,

aptos para el desdén y la erudiciön y no para el espanto o la risotada".51

Soviel nur an dieser Stelle, um die prinzipiell unterschiedlichen Haltungen

von Borges und Proust zu veranschaulichen. Auch wenn die Recherche

als Gesellschaftsroman eine wahre Schatzkammer „wilder" Soziologie

48 Borges. „Los traductores dt Las 1001 Nockes" (wie Anm. 35). S. 398: »[...] von
allen die am schlechtesten geschriebene, die schwindelhafteste und schwächste -
aber die meistgelesene" (Borges. Essays (wie Anm. 13). S. 241).

49 Borges. „Los traductores de Las 1001 Nockes" (wie Anm. 35). S. 400. Die miß¬

günstigen Kritiker behaupten, daß [Galland und Lane] [...] die schöne Unschuld
des Originals vernichtet oder beschädigt hätten. Diese Kritiker befinden sich in
einem Irrtum. Das Buch von den tausend Nächten und einer Nacht ist (moralisch

betrachtet) nicht unschuldig; es ist eine Bearbeitung alter Geschichten,

angepaßt dem verpöbelten oder unsauberen Geschmack der Mittelklassen von
Kairo." (Borges. Essays (wie Anm. 13). S. 246).

50 Borges. „Los traductores de Las 1001 Nockes" (wie Anm. 35). S. 401; Borges.
Essays (wie Anm. 13). S. 247.

51 Borges. „Los traductores de Las 1001 Nockes" (wie Anm. 35). S. 404: „Diese

waren feine Herren von West End, blasiert und für Gelehrsamkeit zu haben,
doch nicht für Schreckensgeschichten und derbe Späße" (Borges. Essays (wie
Anm. 13). S. 252.



194 Matei Chihaia

darstellt, und obgleich die spezifische Kunstrezeption bestimmter Gruppen
und Individuen - man denke an den Salon Verdurin, an Charlus, an Bloch

- satirisch exponiert wird, wird die Suche nach einem vollkommenen Kunstwerk,

für das Tausendundeine Nacht das emblematische Beispiel ist, davon
nicht beeinträchtigt. Die gesellschaftliche Rezeption, die schon in einem
der ersten Texte, Mondanité et mélomanie de Bouvard et Pécuchet 1893-94),
karikiert wird, beeinträchtigt nicht den Glauben des Erzählers an eine
überzeitliche Schönheit des Kunstwerks. Nur in diesem Zusammenhang ist der
Wünsch sinnvoll, die Tausendundeine Nacht der Moderne zu schreiben. Für

Borges hingegen, der in einem Essay - „Vindicaciön de Bouvard et Pecuchet"

1932) - Flauberts Roman verteidigt, verkörpert dieser, im Unterschied zu
den „novelas ,estadisticas o etnogräficas' de Balzac y, por extension, [...] de

Zola", die Aporien des Realismus.52 Denn die perfekte Kopie der Wirklichkeit,

die Bouvard und Pécuchet anstreben, ist prinzipiell nicht abschließbar;
Flauberts Roman trifft sich darin mit den „parabolas de Voltaire y de Swift y
de los orientales"53 - mit denen zweifellos die Erzähler von Tausendundeiner

Nacht gemeint sind.

Man könnte den Vergleich zuspitzen: Proust glaubt trotz seiner modernen
Ästhetik noch an die Möglichkeit einer Nachahmung, die in einer Künstlerfigur

verankert ist und die Spannung zwischen dieser Orientiertheit und der
überzeitlichen Gültigkeit vereinbart - bei Borges bildet die Imagination des

Eesers den einzigen, beweglichen, unzuverlässigen Bezugspunkt des Kunstwerks.

Beide entfalten ihre frühe, an Flauberts Figuren illustrierte Intuition
in einem späteren Text - Proust in Le Temps retrouvé, wo die künstlerische

Berufung mit einer Form von unwillkürlicher Nachahmung kombiniert
wird, die über die einfache Kopie erhaben ist, Borges in Pierre Menard, wo
die Paradoxien perfekter Nachahmung entfaltet werden, die schon in
Vindicaciön angelegt sind. Borges hat sein Interesse für den Feser auch in
kritischen Essays artikuliert, am auffälligsten in „Fa supersticiosa ética del lector"
(1928/1930).54 Mit der Verlagerung der Aufmerksamkeit vom Produzenten
hin zum Rezipienten verändert auch das Subjekt seine Bedeutung, es wird
vom empirisch-erinnernden Ich Prousts zum fiktiv-logischen Ich Borges',

einem Ich, das dem Sprecher so manche überraschende Identitätswechsel

52 Jorge Luis Borges. „Vindicaciön dt Bouvard et Pecuchet". Obras complétas I. Bar¬

celona: Emecé, 1996. S. 259-262, Zitat S. 262. Vgl. Graciela Speranza. „Por un
realismo idiota". Boletin del Centro de Estudios de Teoria y Critica Literaria 12

(2005): S. 1-5

53 Borges. „Vindicaciön de Bouvard et Pecuchet" (wie Anm. 55). S. 262.

54 Jorge Luis Borges. „La supersticiosa ética del lector". Obras complétas I. Barce¬

lona: Emecé, 1996. S. 202-205. Vgl. Pastormerlo. Borges critico (wie Anm. 19).
S. 79-83.



Borges und Proust 195

oder -Spaltungen ermöglicht: Programmatisch ist hierzu der kurze Text

„Borges y yo" (I960).55
Im Horizont ihrer gemeinsamen Lektüren und der Fragestellungen, die

beide Autoren mit dem Problem der Nachahmung und den Übersetzungen

von Tausendundeiner Nacht verknüpfen, beginnt sich auch abzuzeichnen,
weshalb - trotz aller Berührungspunkte - nur so wenige Bezugnahmen des

Jüngeren auf den Älteren zu finden sind. Borges und Proust stehen gewissermaßen

an zwei Polen modernen Kunstverständnisses - der eine vorrangig
beschäftigt mit dem Möglichkeitsraum der Rezeption, der andere mit den

Wegen, die zur künstlerischen Produktion führen. Das Thema der literarischen

Nachahmung und das Thema der literarischen Übersetzung - zwei
Anlässe, sich mit Weltliteratur zu beschäftigen - sind bei Borges offenbar auf
eine Art und Weise besetzt, die ihn für die ähnlichen Ausführungen seines

Antipoden und für dessen Vorstellung von künstlerischer Askese

unempfänglich macht. Während die .Poetik der Produktion die ästhetische Erfahrung

auf ein empirisches Ich - den Künstler - zu beziehen neigt, kann die

.Poetik der Rezeption diese Lösung nicht mehr nachvollziehen: Das fiktive
Ich, soziologisch-historische Konstrukte, eine dem Text inhärente ,Leser-

rolle' bilden entsprechende Indizien und Substitute. Es ist also ausgerechnet
das weiter entfaltete Interesse an der Erfahrung des Publikums, der Zuhörer
oder der Leser, die Borges' eigener Proust-Lektüre klare Grenzen setzt. Und
dies bedeutet nun nicht, dass der argentinische Autor den französischen nur
in Auszügen oder aus zweiter Hand gelesen hätte, sondern lediglich, dass

die philologische Neugier nach dem Lesen und Schreiben des empirischen
Autor-Ichs, die für Proust angemessen ist, an der spezifischen Autorrolle, die

Borges entwirft, vorbeigeht.

55 Jorge Luis Borges. „Borges y yo". Obras complétas II. Barcelona: Emecé, 1989.
S. 186.




	Borges und Proust : Analyse einer Nicht-Rezeption

