
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2016)

Heft: 45: Poetik und Rhetorik des Barbarischen = Poétique et rhétorique du
barbare

Artikel: "Wie der Geist zum Kamele ward" : zu einem Leitmotiv in Jonas
Lüschers Frühling der Barbaren

Autor: Reidy, Julian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006255

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006255
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Julian Reidy

„Wie der Geist zum Kamele ward"

Zu einem Leitmotiv in Jonas Lüschers Frühling der Barbaren

This paper deals with the semantics of .barbarism' in Jonas Lüschers novella Frühling

der Barbaren (2013). It aims to show that the text incorporates the concept of
.barbarism' into what Lüscher himself calls a „narratology of social complexity": a

narrative mode that enables literary texts to serve as platforms for the reflection of
moral problems. Lüscher achieves this by referring to specific intertexts by Friedrich
Nietzsche and Ingeborg Bachmann while subtly modifying and distorting them. In
doing so, Frühling der Barbaren acquires a diagnostic and genuinely critical quality:
with this sleight of hand, which could be considered a prime example of .barbarian

theorizing' (Walter Mignolo, Maria Boletsi), the novella evokes existing narratives

only to recode them into a sardonic critique ofglobal capitalism.

Die 2013 erschienene Novelle Frühling der Barbaren, die ihren Autor,
den Schweizer Jonas Lüscher, „gleich zum Literaturstar befördert[e]"', ist
schnell nacherzählt. Im Zentrum steht ein gewisser Preising, ein Schweizer
mittleren Alters und Erbe eines gleichnamigen Unternehmens, das einst
auf ,,Fernsehantennen[]" spezialisiert war und dank der Eigenentwicklung
einer für den Betrieb von „Mobilfunkantenne [n]"2 unerlässlich gewordenen

„Wolfram-CBC-Schaltung" zu einem global player avancierte. Der
schöngeistige Preising, dessen Lebenslaufeine Ausbildung „an einer privaten
Pariser Gesangsschule"3 verzeichnet, hat das operative Geschäft der
Familienfirma längst an den dynamischen Secondo Prodanovic abgegeben, den

Erfinder der „Wolfram-CBC-Schaltung". Preising laboriert an einer
nachgerade hamletischen „Unfähigkeit, [sich] als Handelnde [er]"4 zu verstehen.

Zur erzählten Zeit ist er Insasse einer Nervenheilanstalt und tritt als

Binnenerzähler einer gattungstypisch ausgefalteten .unerhörten Begebenheit' auf,

zuweilen unterbrochen durch den namenlosen Ich- und Rahmenerzähler,

mit dem er durch den Hof der Anstalt spaziert.
Diesem Rahmenerzähler also erzählt Preising die Vorgeschichte seiner

„Einlieferung".5 Prodanovic, „der volle Prokura besaß", schickte ihn „in die

1 Matthias Daum/Peer Teuwsen. „.Bucherfolge haben etwas Irrationales'" [Interview

mit Jonas Lüscher]. Die Zeit (24.10.2013): http://www.zeit.de/2013/44/
interview-schriftsteller-jonas-luescher/komplettansicht (14.7.2014).

2 Jonas Lüscher. Frühlingder Barbaren. München: C. H. Beck, 72014. S. 8.

3 Ebd.
4 Ebd. S. 16.

5 Ebd. S. 8.



158 Julian Reidy

Ferien"6, und zwar nach Tunesien. Dort logierte er in einem Luxushotel des

Geschäftsmanns Slim Malouch, Inhaber eines Preising-Zulieferbetriebs.
Ebenfalls anwesend in diesem „ Thousand and One Night Resort in der Oase

Tschub", dem von einer „weltberühmten Resortdesignerin aus Magdeburg"
entworfenen Luxus-Faksimile „einer temporären Berbersiedlung"7, war
eine große Gruppe britischer Gäste: Marc und Kelly, zwei in der Londoner

City tätige youngprofessionals, wollten im Beisein ihres aus Investmentbankern

und Nahrungsmittelspekulanten zusammengesetzten Freundeskreises

eine an Opulenz kaum zu übertreffende Wüstenhochzeit feiern - sehr zum
Leidwesen von Marcs studentenbewegungserprobten Eltern, der Englischlehrerin

Pippa und des Soziologieprofessors Sanford8, die das Geschehen
bald resigniert, bald mit boshaftem Sarkasmus über sich ergehen ließen. In
der Hochzeitsnacht sodann „ging England unter"; die Finanzkrise trieb das

Land in den „Staatsbankrott".9
Die in der Oase versammelten Finanzfachkräfte erhielten reihenweise

ihre Kündigungen per Mail und SMS, und angesichts des Wertverlusts des

Pfunds stellte sich heraus, dass Marc und Kelly unter keinen Umständen in
der Lage sein würden, die Hotelrechnung zu begleichen. Folglich unterband
die Hotelmanagerin Saida Malouch, Tochter des besagten Slim Malouch,
jegliche weiteren kostentreibenden Aktivitäten der aufgebrachten Gäste,
darunter auch die Nahrungsaufnahme - und es kam zur Katastrophe: Die
Meute verschaffte sich Zugriff auf die Alkoholika der Poolbar, ermordete
halb mutwillig, halb fahrlässig den Bademeister, meuchelte das im Rahmen
der pittoresken Hochzeitsfestivitäten zum Einsatz gekommene Kamel und
brachte es dabei fertig, die ganze Hotelanlage in Brand zu setzen. Preising
kam knapp, aber keineswegs ungeschoren davon. Denn nachdem er sicher
nach Tunis gelangt war, stellte sich heraus, dass Malouch in seiner Fabrik
die Preising-Bauteile durch sudanesische Kinderarbeiter assemblieren ließ.

Zurück in der Schweiz kam es dann zur „Einlieferung" des traumatisierten

Preising in die Anstalt, wodurch Rahmen- und Binnenerzählung zusammengeführt

werden.

Eine kreisförmige Struktur erhält der Text dabei durch zwei einigermaßen

rätselhafte Aussagen Preisings, die jeweils am Anfang und am Schluss

zu stehen kommen. ,„Nein', sagte Preising, ,du stellst die falschen Fragen',

[...] ,[p]ass auf', sagte er, ,ich werde es dir beweisen, und zu diesem Behufe

6 Ebd. S. 10.

7 Ebd. S. 29; Hervorhebungen im Original.
8 Womöglich eine Anspielung aufden Politologen Sanford Schräm, der auch in sei¬

ner Disziplin einen .narrative turn' beobachtet, siehe z.B. Tales ofthe State. Narrative

in Contemporary U S. Politics and Public Policy. Hg. Sanford Shram/Philip T.

Neisser. Lanham: Rowman & Littlefield, 1997.

9 Lüscher (wie Anm. 2). S. 89f.



„Wie der Geist zum Kamele ward" 159

werde ich dir eine Geschichte erzählen[]'"10 - „,[d]u stellst schon wieder die
falsche Frage', sagte Preising".11 So beginnt und endet Frühlingder Barbaren-,

Mit einer Art Parenthese, die der vom Binnenerzähler Preising vermittelten
„Geschichte" eine für die Leserschaft eher implizit nachvollziehbare Beweiskraft

zuschreibt, weil der Text zumindest die den Erzählanlass bildenden
„falschen Fragen" verschweigt (die „falsche Frage" am Ende der Novelle ist

diejenige des Rahmenerzählers nach dem fabula docet). Es sei also an die in
der feuilletonistischen Rezeption von Frühling der Barbaren fast gänzlich
ausgeblendete Tatsache erinnert, dass Lüscher seine Novelle als lehrhafte

Erzählung, nachgerade als Parabel konstruiert, als ,,[B]eweis[]" für die

Mangelhaftigkeit bestimmter „Fragen", der ex negativo Aufschluss über die

,richtigen' an den Text zu stellenden Fragen geben könnte - also gleichsam über
die richtige Methodologie beim Versuch, aus Geschichten Erkenntnisse zu

generieren.
Obwohl Preising am Ende die Frage danach, was sich nun „aus der" von

ihm erzählten Geschichte „lernen" lasse ihrerseits als ,,falsch[]"12 ablehnt,
konstatiert der Ich-Erzähler, dass es „Preising" stets „um die Moral" gehe

beziehungsweise darum, „dass in jeder Geschichte, die sich zu erzählen lohne,
eine solche stecke".13 Nun befasst sich der Schöpfer Preisings sozusagen von
Berufs wegen mit narrativ konstituierter „Moral". Jonas Lüscher, so viel

Biographismus sei an dieser Stelle gestattet, erarbeitet an der ETH Zürich eine

philosophische Dissertation zur Frage, inwiefern „narrative descriptions as

authoritative knowledge" gelten können:

A turn toward narration may be seen today in several of the social sciences and

the humanities. What is lacking, however, is a basic, pan-disciplinary theoretical

reflection of this development. The present project aims to fill this gap and

contribute to building a narratology of social complexity which will examine
the ontological and epistemological as well as the socio-political assumptions
and consequences of this trend.14

Die Annahme liegt nahe, dass Frühling der Barbaren mit Lüschers
Reflexionen über eine „narratology of social complexity" verschränkt ist: Die
Novelle nimmt sich distinkter ethischer Problemstellungen in kasuistischer

Form an und fordert ihre Leserinnen und Leser auf, von „falschen" Fragen

10 Ebd. S. 7.

11 Ebd. S. 125.

12 Ebd.
13 Ebd. S. 15.

14 Jonas Lüscher. Abstract zu Narrating Complexity. Rorty's anti-foundationalism
and the epistomological legitimation ofthe narrative turn, http://www.phil.ethz.
ch/en/research/narrating-complexity.html (14.7.2014); Hervorhebungen im
Original.



160 Julian Reidy

an die zur Darstellung kommende Geschichte abzusehen. Schon die Struktur

der Novelle suggeriert somit, dass ihre „narrative descriptions" allererst

zu eruierende „authoritative knowledge' zeitigen sollen, also .richtige'
Antworten auf die .richtigen Fragen. Dem stellenweise fast überzeichneten

zeitdiagnostischen und zeitkritischen Impetus des Texts wird mithin eine
didaktische Programmatik eingeschrieben (Lüscher ist übrigens ausgebildeter

Primarlehrer).
Zweierlei ist nun zu zeigen. Zum einen soll deutlich gemacht werden, dass

und wie Frühling der Barbaren tatsächlich eine Art „narratology of social

complexity" perspektiviert: Getreu seiner These (die er ja wissenschaftlich

untermauern will), dass auch literarische Texte als „Träger von Wissen"15

Teil philosophischer Reflexion sein sollten, konzipiert Lüscher mit Frühling
der Barbaren eine Novelle, die auf bestimmte Hypotexte beziehungsweise
auf bestehende .narrative' Wissensbestände rekurriert und sie produktiv
überformt. Zwei solche Hypotexte16 sollen hier mittels einer inter- oder
metatextuell angelegten Lektüre identifiziert werden. Zum andern und
damit zusammenhängend muss der semantische Kontext in Betracht gezogen

werden, in den Lüscher seine Erzählung einbettet. Der Titel, Frühling
der Barbaren, und das von Lüscher gewählte Motto, eine Definition des

Terminus .Barbarei' des Philosophen Franz Borkenau, schärfen oder untertiefen
die in der Novelle geübte Zeitkritik: Der Text (oder genauer: der Peritext,
denn in der Erzählung selbst taucht der Wortstamm ,-barbar' nirgends auf),
mobilisiert nämlich über den Bezug auf den BarbarenbegrifF ein
„europäisches Schlüsselwort"17 mit einer langen und komplexen Kultur- und

BegrifFsgeschichte.
Das Borkenau-Motto gibt AuFschluss darüber, wie die Leserinnen und

Leser die Verwendung dieses „Schlüsselwort^]" zu verstehen haben: „.Bar¬

barei'", so Borkenau,

ist nicht das Gleiche wie kulturelle Primitivität, ein Zurückdrehen der Uhr.

[...] Sie ist ein Zustand, in dem viele der Werte der Hochkultur vorhanden
sind, aber ohne die gesellschaftliche und moralische Kohärenz, die eine

Vorbedingung für das rationale Funktionieren einer Kultur ist. Doch gerade aus

diesem Grunde ist .Barbarei' auch ein schöpferischer Prozess: Wenn der

Gesamtzusammenhang einer Kultur einmal zerbrochen ist, liegt der Weg offen für
eine Erneuerung der Schöpferkraft.18

15 Daum/Teuwsen (wie Anm. 1). O. S.

16 Ein weiterer könnte, wenn nicht unbedingt dem Inhalt, so doch dem sehr ein¬

schlägigen Titel nach, Yann Queffélecs einst bekannter Roman Barbarische

Hochzeit sein (Yann Queffelec. Barbarische Hochzeit. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp, 1989.

17 Arno Borst. Barbaren, Ketzer undArtisten. Zürich/München: Piper, 1988. S. 19.

18 Zit. nach Lüscher (wie Anm. 2). S. 5.



„Wie der Geist zum Kamele ward" 161

Dass Lüscher Borkenaus Konzeption der Barbarei'" aufder Inhaltsebene in
Anschlag bringt, ist sogar dann unmittelbar einsichtig, wenn man nur eine

grobe Zusammenfassung der Novelle kennt. Borkenaus Rede von der .Bar¬

barei' als „schöpferische [m] Prozess" lässt indes vermuten, dass das .Barba¬

rische' bei Lüscher auch auf der Ebene der Poetologie eine Rolle spielt und

sozusagen konzeptionell mit der zeitkritischen Programmatik der Novelle
verlötet ist. Wenn also im Folgenden untersucht wird, an welche Prätexte
und Kulturmuster Löschers philosophische Fallstudie anknüpft, so ist im
Anschluss auch nach der in Frühling der Barbaren manifesten Semantik des

.Barbarischen' zu fragen; nach der Art und Weise mithin, wie der Text dieses

„Schlüsselwort" in den Dienst nimmt, um „authoritative knowledge" über
brennende ethische Problemstellungen der Gegenwart zu schaffen und zur
Formulierung der .richtigen' Fragen aufzufordern.

Das Einfallstor einer solchen Füscher-Lektüre, die auf die „narratology
of social complexity" und zugleich die Funktionalisierung des .Barbarischen'

in Frühling der Barbaren abhebt, ist ein durch den Binnenerzähler Preising

selbst explizit als „Leitmotiv" der „Geschichte" ausgewiesenes Detail:
Die Rede ist von den ,,Kamele[n]"19, welche die Handlung tatsächlich in
grotesker und fataler Manier leitmotivisch begleiten. ,,[T]ote[] Kamele",
,,[z]ehn, vielleicht fünfzehn"20 an der Zahl, sieht Preising schon aufdem Weg
in die Luxusoase: Ein Reisebus der Malouchs ist mit einer Karawane
kollidiert und hat die Febensgrundlage des ,,Kamelbesitzer[s]"21 zerstört. Später

unternimmt der Brite Sanford einen skurrilen Ausflug mit Preising und
„tischt []" diesem eine folgenschwere Geschichte auf, namentlich die

Geschichte vom traditionellen berberischen Hochzeitsmahl [...], welches im
Wesentlichen aus einem gebratenen Kamel mit Couscous bestand. Das am
Stück gebratene Kamel allerdings, so dozierte er [Sanford], sei aufs Raffinierteste

[...] gefüllt mit einem ganzen Hammel, welcher mit einer Ziege, die
wiederum mit einer Trappe und jene mit einem Dutzend mit Berberitzen und
Datteln gefüllter Wachteln gefüllt sei.22

Im Rahmen der Vermählungszeremonie in der Wellnessoase sodann wird die
Braut Kelly „auf dem Rücken eines Kamels"23 auf eine Bühne geführt und

vom Bräutigam Marc empfangen. Danach versucht Preising an der Poolbar,

„ein paar der jungen Leute zu beeindrucken, indem er Sanfords Geschichte

vom berberischen Kamel wiedergibt]".24 Das entpuppt sich als Fehler, denn

19 Ebd. S. 77.
20 Ebd. S. 21.

21 Ebd. S. 26.

22 Ebd. S. 54.

23 Ebd. S. 60.

24 Ebd. S. 87.



162 Julian Reidy

im Gefolge der,barbarischen' Eskalation nach dem Zusammenbruch der
britischen Wirtschaft tötet die hungrige Bankermeute nicht nur den Bademeister

Rachid, sondern auch das Hochzeitskamel, und zwar offensichtlich mit
der Absicht, das vermeintlich traditionelle Berbermahl, bei dem es sich doch

nur um eine Schnurre Sanfords handelte, nachzukochen:

Man hatte das tote Kamel an den Hinterbeinen [...] an den galgenförmigen
Ständer eines großen Sonnenschirms gehängt und mit scharfem Hieb den
Leib aufgeschnitten, sodass die Gedärme auf die glasierten Fliesen quollen.
[...] Quicky brachte mit einem gezielten Hieb die Hündin zum Schweigen [...].
Dann nahm er sich die winselnden Welpen vor und schnitt einem nach dem
anderen die Kehle durch. [...] [E] inige der Losgelassenen [entfachten] mit den
hölzernen Sonnenliegen [...] ein großes Feuer [...] und andere [weideten] die
Hunde aus[], um schließlich, in einer an Wahnsinn nicht zu überbietenden

Umkehrbewegung, die Welpen in den mageren Mutterleib zurückzustopfen
und die tote Hündin, mit ihrem von ihrer gemeuchelten Brut geschwollenen
Leib, in die blutrote klaffende Höhlung des Kamels zu verfrachten.25

„Kamele" sind bei Lüscher also zweifelsohne ein in unheilvollen Zusammenhängen

auftauchendes „Leitmotiv".
Das ist den Rezensentinnen und Rezensenten der Novelle keineswegs

entgangen.26 Warum allerdings in einer Geschichte über die Emergenz der
Barbarei im Sinne eines moralischen und kulturellen Kohärenzverlusts „das Leid
des Kamels [...] in allen Aggregatszuständen [...] durchdekliniert"27 wird,
wie Martin Halter etwas holprig formuliert - zu dieser Frage liegen noch
keine überzeugenden Antworten vor. Dabei könnte es sich beim Kamelmotiv

um das überhaupt eleganteste Interpretament für Lüschers zeitkritisches

Novellenprojekt handeln. Dieses Motiv evoziert nämlich zwei Prätexte, zu
denen Frühling der Barbaren nicht einfach nur in einem intertextuellen
Verhältnis steht, also in einer „Beziehung der Kopräsenz zweier oder mehrerer
Texte [...] als effektive Präsenz eines Textes in einem anderen Text".28 Eher
verarbeitet Lüscher diese Hypotexte so, dass sie zu seinem Text in eine, mit
Gérard Genette als „Metatextualitäf beschreibbare Beziehung rücken, das

heißt: in eine „üblicherweise als ,Kommentar' apostrophierte Beziehung

25 Ebd. S. 118.

26 Siehe z.B. Anja Hirsch. „Völlig pleite zwischen Kamelen". Die Zeit (14. Mai
2013) : http :/7www.zeit.de/kultur/literatur/2013-04/Jonas-Luescher-Fru-
ehling-der-Babaren/komplettansicht (15.7.2014); Martin Halter. „Tierische
Finanzkrise - Hochzeitsvorbereitungen in der Wüste". Frankfurter Rundschau

16. März 2013): http://www.fr-online.de/literatur/tierische-finanzkrise-hoch-
zeitsvorbereitungen-in-der-wueste, 1472266,22123014.html 15.7.2014).

27 Halter (wie Anm. 26). O.S.
28 Gérard Genette. Palimpseste. Die Literatur aufzweiter Stufe. Frankfurt a. M.:

Suhrkamp, 1993. S. 10.



„Wie der Geist zum Kamele ward" 163

zwischen einem Text und einem anderen, der sich mir ihm auseinandersetzt

[...]. Dies ist die kritische Beziehung par excellence".29 Anders ausgedrückt:
Das Kamelmotiv ist womöglich der Schlüssel zum metatextuellen,
kritischkommentierenden Bezugsgeflecht, das Lüscher in seine zeitkritische Novelle
einwebt - die „authoritative knowledge" älterer „narrative descriptions" ist
über dieses Motiv in Frühling der Barbaren integriert und wird durch den

jüngeren Text kommentiert und komplementiert.
Der erste Bezugspunkt für das an Weiterungen reiche „Leitmotiv", zumal

wenn man sich Lüschers philosophische Vorbildung vor Augen führt, ist
Friedrich Nietzsches Also sprach Zarathustra. Im Zarathustra-Kapitel „Von
den drei Verwandlungen" entwirft Nietzsche ein geschichtsphilosophi-
sches Szenario, in dem das Kamel eine hervorstechende Rolle spielt - ein
Szenario, das überdies in der Wüste situiert ist, denn dort „wohnten von je
die Wahrhaftigen, die freien Geister, als der Wüste Herren".30 Der
„tragsame", mit Werten1 belastete „Geist [...] eilt" also „in seine Wüste"31, wo
er die ,,[d]rei Verwandlungen"32 durchläuft, vom ,,beladen[en]" „Kameele"

zum selbstbestimmten „Löwen"33 und zuletzt zum ,,[u]nschuld[igen] [...]
Kind".34 Die „einsamste [] Wüste" ist im Zarathustra das Setting dieser

„Verwandlung"35 des perfektiblen Menschen zum Telos einer erneuerten
kindhaften Unschuld: Nietzsches Wüste ist, kurzum, der Schauplatz „einer
dreistufigen Befreiung des Geistes"36 beziehungsweise „eines temporalen
und qualitativen Neuanfangs".37 Zarathustras Gang in die Wüste kommt
einem „Ursprungsmythos"38 gleich.

In der von Lüscher geschilderten Wüste tummeln sich nun keineswegs
die „Wahrhaftigen, die freien Geister", und die in der Oase statthabende

„Verwandlung" mündet in das genaue Gegenteil eines kultur- und
menschheitsgeschichtlichen Fortschritts. Die Novelle invertiert und karikiert das

29 Ebd. S. 13; Hervorhebung im Original.
30 Friedrich Nietzsche. Also sprach Zarathustra. Ein Buch für Alle und Keinen.

Leipzig: C.G. Naumann, 1904 (Nietzsches Werke. Erste Abtheilung, Bd. VI).
S. 150.

31 Ebd. S. 34.

32 Ebd. S. 33.

33 Ebd. S. 34.

34 Ebd. S. 35.

35 Ebd. S. 34.

36 Yong-Soo Kang. Nietzsches Kulturphilosophie. Würzburg: Königshausen & Neu¬

mann, 2003. S. 64.

37 Antonia Ulrich. „Nietzsches Konzeption des Neuen. Ein Blick aufAlso sprach

Zarathustra". Kant und Nietzsche im Widerstreit. Hg. Beatrix Himmelmann.
Berlin: De Gruyter, 2005. S. 243-259. Hier: S. 249.

38 Martial Staub. „Im Exil der Geschichte". Zeitschrifi für Ideengeschichte II. 1

(2008): S. 5-23. Hier: S. 12.



164 Julian Reidy

von Nietzsche beschriebene Schema. Das Kamel, „das lastbare Thier, das

entsagt und ehrfürchtig ist"39, das Sinnbild einer traditions- und
wertverbundenen Kulturstufe, wird bei Lüscher geschunden und getötet. Die .bar¬

barische' Kamelschlachtung, in der die Novelle gipfelt, mag noch halbwegs
Nietzsches Stufentheorie entsprechen, in der das Kamel ja durch den Löwen
abgelöst wird. Nur „schaffen" die wildgewordenen Banker in der Oase

Tschub bestimmt keine ,,[n]eue[n] Werthe".40 Die Tötung des Kamels ist
ein absurder, grotesker und sinnloser Akt. Das zeigt sich in aller Deutlichkeit,

wenn die Engländer, als sie das lichterloh brennende Resort verlassen,

nicht etwa als Löwenmeute beschrieben werden, sondern, ausgerechnet, als

„Karawane"41: Die Gräueltat am Hotelpool hat also nicht das transformative
Potenzial freigesetzt, das Nietzsche dem Aufenthalt in der Wüste zuschreibt.

Die britischen .Barbaren' haben sich keineswegs zu nietzscheanischen, der

„Freiheit" und ,,[n]eue[n] Werthe[n]" verpflichteten ,Löwen' entwickelt. Sie

bleiben als „Karawane[n]"-Kollektiv dem Kamel-Stadium verhaftet. Auch
das ,,[u]nschuld[ige]", mit freiem „Spiel" und „Neubeginnen"42 assoziierte

Kind als Kulminationspunkt der von Nietzsche skizzierten kulturellen

Entwicklung, als Personifikation einer „Erneuerung [...], die affirmierend
ihren eigenen Anfang setzt"43, erscheint bei Lüscher nur im Zerrspiegel: Auf
perverse Weise kindhaft ist von allem Anfang an der in seiner Entwicklung
arretierte Firmenerbe Preising, der sein Leben lang nur .gespielt' zu haben

scheint und durch seine totale Handlungsunfähigkeit in nachgerade absurdem

Ausmaß .unschuldig' ist - und die Kinderarbeiter, die dann am Ende

von Preisings „Geschichte" auftreten, sind natürlich immer schon jeglicher
„Unschuld", jeglicher Chance auf „Spiel" und „Neubeginnen" beraubt.

Diese durch das Kamelmotiv angeregte kontrastive Lektüre offenbart

palimpsestische Aspekte in Frühling der Barbaren: Die gequälten,
ausgebeuteten Kamele und Kinder und das Wüstensetting lassen Nietzsches

geschichtsphilosophisches Narrativ von den „drei Verwandlungen"
durchschimmern, das allerdings gründlich subvertiert wird. Die Kamele, Nietzsches

Allegorie für Tradition und Wert, sterben. Individualistische ,Löwen'
sucht man unter den Resort-Gästen, die schon äußerlich kaum unterscheidbar

sind44 und am Ende zum gewalttätigen Mob werden, vergeblich. Das

.unschuldige' Kind schließlich lötet in einem tunesischen Sweatshop für eine

Schweizer Firma Bauteile zusammen. Ein erster Befund könnte also lauten,
dass Frühling der Barbaren in der Tat eine verästelte „narratology of social

39 Nietzsche (wie Anm. 30). S. 35.

40 Ebd.

41 Lüscher (wie Anm. 2). S. 119.

42 Nietzsche (wie Anm. 30). S. 35.

43 Ulrich (wie Anm. 37). S. 249.

44 Siehe Lüscher (wie Anm. 2). S. 75f.



„Wie der Geist zum Kamele ward" 165

complexity" installiert; eine „narratology", welche die „authoritative knowledge"

bestehender „narrative descriptions" subtil integriert und, im Sinne

von Genettes ,Metatextualität', aktualisiert und kommentiert: insofern nämlich,

als Lüschers Novelle mit einiger Boshaftigkeit das futurisch-geschichts-
philosophische Erwartungsmoment beziehungsweise das Perfektibilitäts-
denken kassiert, das Nietzsche dem Motivkomplex Wüste-Kamel-Kind
zuordnete.

Die „narrative description []" von den „drei Verwandlungen" ist damit in
Frühling der Barbaren .aufgehoben im dreifachen Sinne, den dieser Begriff
bei Hegel erhält. Nietzsches „narrative description[]" wird, erstens, negiert,
weil Lüscher ihre Fortschrittstrajektorie weglässt beziehungsweise umkehrt.
Zweitens wird sie konserviert, da Lüscher unter Beibehaltung von Nietzsches

Bildsprache eine aussagekräftige Erzählung konstruiert. Drittens aber wird
sie weitergedacht, produktiv adaptiert und fortgeschrieben, indem Lüscher
sie zum Teil eines gegenwartsdiagnostischen Tableaus macht: Zwar ist auch

Lüschers Wahrnehmung auf „Verwandlung" geeicht, allerdings nicht auf die

(in Nietzsches Augen) anzustrebende „Verwandlung" des Menschen zum
Übermenschen, sondern auf die tatsächlich und alltäglich statthabenden

Regressions- oder Barbarisierungstendenzen - eben auf den von Borkenau
beschriebenen Abbau „gesellschaftlicher und moralischer Kohärenz".

Das Kamelmotiv in Frühling der Barbaren verweist noch auf einen zweiten

Hypo- oder Metatext, den Lüscher in ähnlicher Weise aufgreift und
kommentiert wie Nietzsches Zarathustra. Die detailreiche Schilderung
der Ermordung eines Kamels nach einer Wüstenhochzeit bildet nämlich
eine von vielen .unerhörten Begebenheiten in Ingeborg Bachmanns erstem
.Todesarten'-Text, dem unvollendet gebliebenen Roman Das Buch Franza.^
Der Inhalt sei kurz rekapituliert. Der junge Wiener Geologe Martin Ranner

erhält einen telegraphischen Hilferuf seiner Schwester Franziska oder
eben Franza, die offenbar einen totalen psychischen Zusammenbruch erlitten

hat. Sie insistiert darauf, Martin auf seiner lange geplanten Ägyptenreise

zu begleiten. Sukzessive stellt sich heraus, dass Franza von ihrem wesentlich
älteren Ehemann, dem berühmten Psychoanalytiker Leopold Jordan,
systematisch psychisch zugrunde gerichtet wurde; er demütigte sie, degradierte
sie zum Analyseobjekt, verschwieg auch ihren Beitrag zu seiner neuesten Studie,

zwang sie zu einer Abtreibung und wies sie schließlich in eine Klinik ein.

In Ägypten spürt Franza den ehemaligen SS-Arzt Kurt Körner auf, der Fran-

zas Bitte um eine Euthanasie zurückweist und flieht. Während Martin allein
die große Pyramide von Gizeh erklimmt, wird Franza am Fuß der Pyramide

von einem Weißen vergewaltigt und erleidet dann durch den Fall auf einen

Steinquader einen harten Schlag auf den Kopf, an dem sie tags darauf stirbt.

45 Freundlicher Hinweis von Moritz Wagner.



166 Julian Reidy

Zuvor aber wohnen Franza und Martin in Ägypten auch einer Hochzeit
in der „Wüste" bei, und die dichte Beschreibung dieser Zeremonie bildet den

Link zu Frühling der Barbaren :

In dem Hochzeitszelt saß Franza angestrengt bis nach Mitternacht [...]. [...]
Im Hof war das Kamel gelegen, als sie gekommen waren, sie war hingegangen

und hatte mit ihm gesprochen, wie früher mit den Kühen und Pferden in
Galicien. Als sie den Kopf zurückfallen ließ, [...] stand Martin aufund die beiden

Araber mit ihm, sie gingen über den dunklen Hof. Das Kamel war nicht
mehr da. Einige Meter weiter [...] blieb Franza stehen, sie war auf roten Sand

getreten, aber der Sand war nicht nur rot, sie stand im Blut. Dann sah sie auf
und zu der Stallaterne [sie] an der Wand. Dort lag jetzt das Kamel, und einige
Männer standen darum herum, die Kehle war ihm durchschnitten, und Franza

rührte sich nicht in dem blutigen Sand. [...] Die Männer hatten riesige Messer
und schnitten in das Kamel [...]. [S]ie wurde an den Armen gezogen von einer
weißen und einer braunen Hand, sie watete durch den blutenden Sand. Das

Kamel, sie hatten das Kamel getötet. Ich weiß, wie ich aussehe. Ich sehe aus

wie das Kamel, das mich ansieht. Es war ein Geschenk des Bräutigams, sagte
Ahmed.44

Ein „Leitmotiv" ist das Kamel bei Bachmann nun zwar nicht, wohl aber ist
es ein wichtiger Teil des Motivkomplexes, der Franzas Geschichte illustrativ

begleitet. Die Bilder einer gefesselten „Frau", deren Anblick Franza „in
Kairo" schockiert, des „abgestochene[n] Kamel[s]" und eines furchteinflößenden

„Kretin [s]"47 am Hochzeitsfest vermengen und vereindeutigen sich,
als Franza allein ,,[a]n dem einsamsten Strand der Welt"48 steht: „Ich habe

meinen Vater gesehen".49 Die Ermordung des Kamels ist somit im Buch

Franza Element eines Syntagmas, das gleichsam das motivische Substrat
des Romanfragments bildet: Die Tötung des Tiers durch Männer mit
phallischen „riesige[n] Messerfn]" im Kontext eines Hochzeitszeremoniells ist

eines von vielen Sinnbildern für die Bedrohung oder gar das „Ausbluten des

Weiblichen"50, für die Destruktion autonomer und bedrohlicher Weiblichkeit

durch Agenten eines übermächtigen Patriarchats - und damit auch für
Franzas Tod an Jordan.

46 Ingeborg Bachmann. Das Buch Franza/Requiemfür Fanny Goldmann. Texte des

,Todesarten-Projekts. Hg. Monika Albrecht/Dirk Göttsche. München: Piper,
2004. S. 11 Of.

47 Ebd. S. 115.
48 Ebd. S. 114.

49 Ebd. S. 115.

50 Ortrud Gutjahr. Fragmente unwiderstehlicher Liebe. Zur Dialogstruktur litera¬

rischer Subjektentgrenzung in Ingeborg Bachmanns ,Der Fall Franza. Würzburg:
Königshausen & Neumann, 1988. S. 167.



„Wie der Geist zum Kamele ward" 167

Insofern scheinen Bachmanns Buch Franza und Lüschers Frühling der
Barbaren einer ähnlichen zeitkritischen Programmatik verpflichtet zu sein,

einer Programmatik, die wohl am prägnantesten in Bachmanns Vorreden zu
den öffentlichen Lesungen aus dem Franza-Projekt ausformuliert ist. Beide
Texte gehen offenbar von der Prämisse aus, dass

das Virus Verbrechen [...] gar nicht aus der Welt verschwunden [ist]. [...]
[D]ie Verbrechen sind sublim, die heute begangen werden, in unsrer Nachbarschaft,

unter unsren Augen, die nicht sehen. [...] [D]ie Literatur [...] drückt
nicht einmal die Hälfte der Verbrechen aus, die die Gesellschaft heimlich und

ungestraft begeht jeden Tag [...]. Die extreme Zivilisation nimmt nur dem

Verbrechen seine schreckliche Poesie und erlaubt dem Schriftsteller nicht, sie

ihm zurückzugeben. Dennoch sind die Verbrechen dieser Zivilisation gewißlich

viel schrecklicher als die der gemeinsten Barbarei durch ihr Raffinement,
durch die Korruption, die sie voraussetzen, und durch ihren überlegenen Grad

von Intelligenz. [...] [D]as Massaker wird innerhalb des Erlaubten [und] der

Sitten stattfinden. [...] Denn wir haben es hier mit [...] einem Denken [zu

tun], das vor kein Gericht kommt und dennoch zum Verbrechen führt.51

Nicht nur das Schlüsselwort „Barbarei" lässt vermuten, dass Lüscher neben

dem Buch Franza auch Bachmanns Vorreden gelesen hat. Genau wie Franza

von Jordan „innerhalb des Erlaubten" in den Tod getrieben wird - auch

ihr Vergewaltiger wird übrigens weder verhaftet noch bestraft -, so folgen
auch die Figuren m Frühling der Barbaren mit „Raffinement", „Korruption"
und „Intelligenz" einem „Denken, das vor kein Gericht kommt und
dennoch zum Verbrechen führt", und zwar lange bevor das Kamel geschlachtet

und das Oasenresort in Brand gesteckt wird: Preising schon nur ist ein

„erklärter Kulturrelativist"52, der Kinderarbeiter beschäftigt, unwissentlich

zwar, aber immerhin hatte ein „Jungunternehmer" einst „bei Zürcher
Geschnetzeltem"53 Preising einst sogar dazu geraten, ohne dadurch bei

ihm besondere Empörung zu erregen; die Hochzeitsgäste sodann machen

ihr „Geld mit steigenden und fallenden Getreidepreisen"54 und ähnlichen
ethisch bedenklichen Geschäften. Der Rädelsführer unter ihnen, der
Investmentbanker Quicky mit seinem „quick trigger finger"55, kämpfte im Irak in
einer „SAS-Schwadron" und „als Angestellter einerzivilen Sicherheitsfirma"56

und vergleicht das legale Töten im Krieg mit der Arbeit in der Bank. Man
könnte die Aufzählung weiterführen - im Grundsatz jedenfalls werfen Das

51 Bachmann (wie Anm. 46). S. 197f.

52 Lüscher (wie Anm. 2). S. 13.

53 Ebd. S. 123.

54 Ebd. S. 80.

55 Ebd. S. 88.

56 Ebd. S. 87.



168 Julian Reidy

Buch Franza und Frühlingder Barharen jeweils Schlaglichter auf „sublim [e]"
Verbrechen, auf „Barbarei", die sich voll und ganz im Rahmen des Gesetzes

abspielt.
Allerdings sind wie im Fall des Nietzsche-Prätexts auch hier Divergenzen

zwischen Hypotext und Hypertext zu konstatieren. Bachmanns Zeitdiagnose

im Buch Franza überhellt im Grunde zwei Demarkationslinien: eine

geschlechtliche und eine rassisch-kolonialistische. Für Franza gibt es kein
Entrinnen vor den Männern, und zwar ganz dezidiert vor den weißen Männern,

wie eine an Rimbaud angelehnte Passage verdeutlicht:

Die Weißen kommen. Die Weißen gehen an Land. Und wenn sie wieder

zurückgeworfen werden, dann werden sie noch einmal wiederkommen, da

hilft keine Revolution [...], sie werden mit ihrem Geist wiederkommen, wenn
sie anders nicht mehr kommen können. Und auferstehen in einem braunen
oder schwarzen Gehirn, es werden immer die Weißen sein, auch dann noch.
Sie werden die Welt weiter besitzen, aufdiesem Umweg.57

Die im Buch Franza narrativ konstruierte „authoritative knowledge'' stipu-
liert demzufolge, grob gesagt, eine aus weiblicher Sicht bedrohliche, patriarchal

strukturierte „(symbolische) Ordnung als Zusammenhang von Sprache,
Schuld und Geschlecht".58

Bei Lüscher verhält sich das ein wenig anders. Auch in Frühling der
Barbaren steht das Kamel beziehungsweise das, was ihm angetan wird, für die

Neigung der „extreme[n] Zivilisation" zum „sublim[en]" „Verbrechen", nur
bleibt innerhalb der symbolischen Ordnung' des jüngeren Texts die für
Bachmann so wichtige Kategorie des Geschlechts mehr oder weniger blind.
Während Das Buch Franza das Leiden einer Frau am „European patriarch
who has colonized her head"59 beschreibt, geht es in Frühling der Barbaren

um einen im Grunde geschlechtslosen Raubtierkapitalismus, der nicht

nur weibliche, ,,braune[] oder schwarze[] Gehirnfe]", sondern längst die

ganze Welt kolonisiert hat. So ist zwar die einzige integre Figur, Pippa, die

Mutter des Bräutigams Marc, eine Frau - sie muss aber keineswegs zu Tode

gebracht werden wie Franza, denn ihr Unbehagen an der Berufswahl ihres

Sohnes und den Hochzeitsfeierlichkeiten ist bar jeder subversiven Wirkung:
Pippas ,,störend[e]" Gegenwart an der „Feier des Selbstbewusstseins"60 wird
schlicht ignoriert. Ihr peinlicher Vortrag eines Gedichts des Beatnik-Poeten

57 Bachmann (wie Anm. 46). S. 109.

58 Sigrid Weigel. Ingeborg Bachmann. Hinterlassenschafi unter Wahrung des Brief¬

geheimnisses. Wien: Zsolnay, 1999. S. 133.

59 Sara Lennox. Cemetery ofthe Murdered Daughters. Feminism, History, andlnge-
borg Bachmann. Amherst/Boston: University of Massachusetts Press, 2006.
S. 175.

60 Lüscher (wie Anm. 2). S. 85f.



„Wie der Geist zum Kamele ward" 169

Gary Snyder bleibt unverstanden oder wird kurzerhand als skurrile Performance

in die gefestigte Wahrnehmungsstruktur der jungen Raubtierkapitalisten

inkorporiert. Zuletzt verliert Pippa gar ihren Platz an Sanfords Seite an
ihre weibliche Kontrastfigur Jenny, eine aufgedonnerte, hyperopportunistische

junge Investmentbankerin, die kurzerhand ihren Körper zum Kapital
macht, als das eigentliche Kapital seinen Wert verliert.

Steht also ,das' Weibliche im Buch Franza immer auch für eine andere

Form des Weltbezugs, eine andere .symbolische Ordnung', sozusagen eine

subversive, alternative Epistemologie, die durch das dominante Patriarchat
brutal unterdrückt werden muss, so hat es bei Lüscher dergestalt kritisches
Potenzial vollkommen eingebüßt: In Lüschers .symbolischer Ordnung'
fehlt die bei Bachmann zentrale Dichotomie des männlich-rational codierten

,,Denken[s], das [...] zum Verbrechen führt" einerseits und der weiblich

besetzten Opferrolle dieses „Denken [s]" andererseits. .Barbarisch', also

moralisch und kulturell .inkohärent', handeln bei ihm Männer und Frauen

gleichermaßen - sinnigerweise ist es denn auch ,,[e]ine magere Brünette in
knappen Shorts und Bikini", die mit besonderem Enthusiasmus und „bis zu
den Ellenbogen versunken"61 im gemeuchelten Kamel herumwühlt.

Das Kamelmotiv hat also bei Lüscher andere Implikationen als bei
Bachmann. Im Buch Franza gehört es zur Symbolkette, die „den verborgenen

Zusammenhang zwischen patriarchalischer Gesellschaftsstruktur,

katastrophischer Geschichte [...] und individueller Leiderfahrung [...]
metaphorisiert".62 Die klar männlich konnotierte ,,zynische[] Rationalität"
dieser „Gesellschaftsstruktur"63, die Franza zugrunde richtet, ist in Frühling
derBarbaren entschieden kein männliches Privileg. Wie Nietzsches Zarathu-
stra wird augenscheinlich auch Bachmanns Prätext bei Lüscher metatextuell
bearbeitet, und dabei legt die Novelle durchaus offen, welcher Parameter in
der dargestellten .symbolischen Ordnung' an die Stelle der Geschlechterbi-

narität rückt: „Wo das Geld ist, ist die Wahrheit".64 Wer wie der Proletarier

Willy Ibbotson - der Bruder der Braut - kein Geld hat, hat im Universum

von Frühling der Barbaren auch nichts zu melden und wird, wie es im Text

explizit heißt, „marginalisiert".65 Das Geschlecht spielt in diesem Prozess

nicht die geringste Rolle. Lüschers Umgang mit dem Bachmann-Hypo-
text ist also insofern metatextuell-kommentierender Art, als er die

grundlegende Versuchsanordnung des Buchs Franza zwar übernimmt, aber die

61 Ebd. S. 118.

62 Monika Albrecht/Dirk Göttsche. „Nachwort". Das Buch Franza/Requiem für
Fanny Goldmann. Texte des ,Todesarten-Projekts. Hg. Monika Albrecht/Dirk
Göttsche. München: Piper, 2004. S. 248-262. Hier: S. 261.

63 Ebd.

64 Lüscher (wie Anm. 2). S. 64.

65 Ebd. S. 65.



170 Julian Reidy

Wahrnehmung auf neue „Verbrechen" justiert: aufVerbrechen, die ihre
sublime' Straflosigkeit nicht einer sinistren patriarchalen Ordnung verdanken,
sondern der finanziellen und in eins damit sozusagen epistemologischen
Macht derer, die sie begehen. Anders ausgedrückt: Bachmanns Patriarchatskritik

wird in Lüschers Händen zur Kapitalismuskritik.
Das in Frühling der Barbaren als „Leitmotiv" bezeichnete Kamel, so

könnte man zusammenfassend festhalten, steht in enger Beziehung zu zwei

„narrative descriptions", die ebenfalls „authoritative knowledge" über „social

complexity" zu etablieren suchen: Nietzsches Kapitel über die „drei
Verwandlungen" und Bachmanns Buch Franza. Dabei hat dieses in Lüschers Text

dingfest gemachte Bezugssystem keineswegs eine reine Abbildungs- oder
Referenzfunktion. Der Umgang mit den über das Kamelmotiv evozierten
Wissensbeständen ist vielmehr metatextueller Natur: Nietzsches und
Bachmanns Hypotexte erscheinen in Frühling der Barbaren in kommentierter',
erweiterter, der zeitkritischen Programmatik von Lüschers Novelle angepass-
ter Form. In diesem Sinne macht der literarische Text sozusagen performa-
tiv transparent, was Lüscher in einer anderen Textgattung, namentlich im
Rahmen seiner Dissertation, theoretisch zu belegen bestrebt ist. Wenn man
nämlich annimmt, dass narrative Beschreibungen geeignet sind, verbindliches

Wissen über soziale, politische und moralische Problemstellungen zu
schaffen, dann ist eben auch eine „narratology of social complexity" denkbar,

also eine bis zu einem gewissen Grad systematisierte Form der
Auseinandersetzung mit solchen Erzählungen und dem durch sie gestifteten Wissen.

Einer ebensolchen „narratology" scheint Frühling der Barbaren verpflichtet
zu sein: Die Novelle rekurriert auf Motive und Strukturen existierender

Erzählungen über „social complexity", löst sie aber aus ihren Zusammenhängen

heraus und inkorporiert sie in eine auf die Auswüchse des modernen

Finanzkapitalismus austarierte Gegenwartsdiagnose.
Deren Funktionsweise ist also vielleicht intrikater als es das der Novelle

vorangestellte Borkenau-Zitat vermuten lässt: Frühling der Barbaren macht
Borkenaus Definition der .Barbarei' als Fehlen „gesellschaftliche [r] und

moralische[r] Kohärenz" zum Fundament einer fiktionalen Geschichte und
reiht sich zugleich ein in ein Syntagma bestehender narrativer Versuche, solche

.Kohärenz' zu erzeugen (Nietzsches Geschichtsphilosophie) oder eben

ihr Fehlen zu konstatieren und anzuprangern (Bachmanns ,Todesarten'-

Projekt). Das „Schlüsselwort" .Barbarei' will hier folglich für einmal nicht
„schlagen und verletzen"66 und ist auch kein „Feindbegriff" im Sinne Reinhart

Kosellecks, der, indem er eine „semantische Opposition" zwischen .Bar¬

baren' und .Zivilisierten' stipuliert, „Feindschaft begründe [t] oder stifte [t]".67

66 Borst (wie Anm. 17). S. 19.

67 Reinhart Koselleck: „FeindbegriffF.Jahrbuch der deutschen Akademiefür Spra¬

che und Dichtung (1993): S. 83-90. S. 85.



„Wie der Geist zum Kamele ward" 171

Wenn Lüschers Parabel einerseits das .Barbarische' im Anschluss an Borke-

nau als primär moralisches Problem konzeptualisiert, als gesellschaftlichen
Verbindlichkeitsverlust, als Schwinden eines moralischen und kulturellen
Konsens, und andererseits verwandte Erzählungen beziehungsweise Motive
aufgreift, metatextuell überschreibt und dadurch neue zeitkritische „authoritative

knowledge" hervorbringt - wenn dem so ist, dann wird das .Barbari¬
sche' in dieser Parabel letztlich zum diagnostischen Parameter.

Die Nennung des „Schlüsselworts" im Titel der Novelle stünde dann
eben nicht oder nicht nur in pejorativem Bezug zu den meuchelnden und
randalierenden Engländern. Sie wäre allererst programmatisch zu verstehen,
als Indikator eines philosophisch-zeitdiagnostisch begründeten
Erkenntnisinteresses an der Erosion „gesellschaftliche[r] und moralische[r] Kohärenz",

das Lüscher erzählend im metatextuellen Rückbezug auf maßgebliche

Hypotexte verfolgt. Der Begriff des .Barbarischen' steht hier also nicht im
Dienst der Ausgrenzung, sondern der - narrativ konstituierten - Erkenntnis:

Die diagnostischen und analytischen Weiterungen, welche die Semantik

des .Barbarischen' bei Lüscher erhält, tragen paradoxerweise gerade zum
Erkenntnisgewinn und damit auch zur Uberwindung eines platten dicho-
tomischen Denkens in .Feindbegriffen' bei, mit dem der Barbarenbegriff
immer schon assoziiert ist.

In der Überwindungeines Denkens in „semantische [n] Opposition [en]"
ausgerechnet mit Bezug auf einen in dieser Hinsicht besonders belasteten

Begriff besteht Lüschers Taschenspielertrick. So, über die Integration eines

zum Mittel der Zeitkritik umgedeuteten Barbarenbegriffs in ein problemorientiertes,

metatextuelles Erzählen, gelingt ihm die Annäherung an jene „nar-
ratology ofsocial complexity", die Richard Rorty einforderte, der Begründer
des philosophischen .narrative turn':

This process ofcoming to see other human beings as ,one ofus' rather than as

.them' is a matter ofdetailed description ofwhat unfamiliar people are like and

of rediscription ofwhat we ourselves are like. This is a task not for theory but
for genres such as [...] the novel. Fiction [...] gives us the details about what

sorts of cruelty we ourselves are capable of, and thereby lets us redescribe
ourselves. That is why the novel [...] [has], gradually but steadily, replaced the

sermon and the treatise as the principal vehiclef] of moral change and progress.
In my liberal Utopia, this replacement would receive a kind of recognition
which it still lacks. That recognition would be part of a general turn against

theory and toward narrative. Such a turn [...] would amount to [...] find[ing]
a metavocabulary which somehow takes account ofallpossible vocabularies, all

possible ways ofjudging and feeling.68

68 Richard Rorty. Contingency, Irony, and Solidarity. Cambridge: Cambridge Uni¬

versity Press, 1989. S. XVI; Hervorhebung im Original.



172 Julian Reidy

Diese Passage ist für Frühling der Barbaren ebenso programmatisch wie
Borkenaus Definition der .Barbarei': Die Novelle bringt den Barbarenbegriffals

zeitkritische, subversive Kategorie in Stellung und eskamotiert so die ihm
von jeher eingeschriebene ausgrenzende Semantik - und Lüscher generiert
über das Kamelmotiv beziehungsweise die metatextuellen Nietzsche- und
Bachmann-Allusionen in der Tat etwas wie ein narratives „metavocabulary",
das zumindest die Möglichkeit einer genuinen „narratology of social

complexity" impliziert.
Wenn also das .Barbarische' bei Lüscher zeitdiagnostische und nachgerade

poetologische oder, um Borkenaus Formulierung zu verwenden, „schöpfe-
rische[]" Qualitäten erhält, so lässt sich sein Modell eines sozialkritischen
Erzählens vielleicht genauer in aktuellen Reflexionen über den Barbarenbegriff

verorten. Man könnte nämlich Frühling der Barbaren im Anschluss an
Walter Mignolo als Beispiel .barbarischer' Theoriebildung, als „barbarian
theorizing" begreifen. Darunter versteht Mignolo eine „epistemology emerging

from the conditions created by the last and perhaps more radical stage of
globalization", die wesentlich durch ihren Eklektizismus geprägt beziehungsweise

keiner fixierten „geocultural and epistomological location"69 verpflichtet
sei. Maria Boletsi spezifiziert dieses Konzept in anschlussfähiger Weise:

The theorizing I call barbarian is not a disavowal ofmethod but constructs
tentative methodologies in practice, using tools from different disciplinary fields.

[...] Barbarian theorizing welcomes instances whereby theoretical discourses

stumble, stutter, or lose some of their confidence vis-à-vis their objects. [...]
Barbarian theorizing invites experimentation with playful expressive modes,

which break with the formal conventions of .serious' theory. Annexing literary
strategies in theoretical and philosophical discourses [...] would be one of the

many forms this experimentation may take.70

Als zeitkritisches literarisches Projekt über die „conditions created by the
last and perhaps more radical stage of globalization" ist auch Frühling der
Barbaren einer „tentative methodolog[y]" verpflichtet, die distinkte Prätexte

aktualisiert, sie gleichsam zum .stottern' bringt und .experimentell', mittels
einer metatextuellen „literary strateg[y]", in eine gegenwartsdiagnostische
Programmatik einpasst.

In summa ist Frühling der Barbaren also ein Text, der das .Barbarische'
nicht nur thematisiert, sondern auch operationalisiert, um eine neue
Wissensordnung, eine neue Form narrativen Erkenntnisgewinns zu profilieren:
Die Novelle vollzieht die von Rorty eingeforderte Wende zur Narration

69 Walter Mignolo. Local Histories/Global Designs. Coloniality, Subaltern Knowledges,

andBorder Thinking. Princeton: Princeton University Press, 2000. S. 309.

70 Maria Boletsi. Barbarism and its Discontents. Stanford: Stanford University
Press, 2013. S. Xllf.



„Wie der Geist zum Kamele ward" 173

mit Hilfe eines auf Nietzsche und Bachmann verweisenden motivischen

„metavocabulary" und inauguriert in eins damit ein eklektisches, verspieltes,

.barbarisches Theoretisiereri. Bei Preisings Geschichte handelt es sich
also streng genommen - jedenfalls mit Blick auf ihr „Leitmotiv" - um eine

Assemblage bereits erzählter Geschichten (oder Kamel-Geschichten), die, in
parabolische Form gebracht, einem zeitkritischen .Update' unterzogen werden.

In diesem Sinne ist es nur folgerichtig, dass der Ich-Erzähler auch zum
Schluss noch „die falsche Frage"71 stellt. Der klassische maieutische Dialog
als Mittel des Erkenntnisgewinns muss durch den obstinaten Ich-Erzähler

zum Kollaps gebracht werden, um in einem tatsächlich .schöpferischen' Pro-

zess die Hinwendung zu einer neuen Methodologie moralischer Reflexion

zu ratifizieren und zu legitimieren: die Hinwendung eben zur instruktiven,
metatextuell verflochtenen „narrative".

In der Insistenz, mit welcher der Text die Formulierung .richtiger' Fragen

ermutigt, ohne der Leserschaft die entsprechende Reflexionsarbeit abzunehmen,

klingt nun vielleicht ein weiterer und letzter paradigmatischer Prätext

an. Preisings gleichnishafte Geschichte, die ihre beiden wichtigsten Hypo-
texte in .barbarisch' theoretisierender Manier zu einer sardonischen
Kapitalismuskritik recodiert, wirft nämlich eben die zentrale Frage auf, die Michel
Foucault mitjeder Analyse „diskursive [r] Formation [en]" verbindet:

[E]ine diskursive Formation analysieren heißt, [...] ihre spezifische Form zu
bestimmen. Es ist also in einem gewissen Sinn das Wägen des .Wertes' der

Aussagen. Dieser Wert wird nicht durch ihre Wahrheit definiert, [...] sondern
charakterisiert [den] Platz [der Aussagen], ihre Zirkulations- und Tauschfähigkeit,

ihre Transformationsmöglichkeit [...]. [...] [Der Diskurs] erscheint als

ein endliches, begrenztes, wünschenswertes, nützliches Gut, das seine

Erscheinungsregeln, aber auch seine Aneignungs- und Anwendungsbedingungen hat.

Ein Gut, das infolgedessen mit seiner Existenz [...] die Frage nach der Macht
stellt.72

Nicht die Frage nach der „Wahrheit" oder einem irgendwie gearteten „geheimen

Inhalt []", sondern eben die „Frage nach der Macht" gälte es auch an

Preisings Geschichte mit Nachdruck zu stellen.

71 Lüscher (Anm. 2). S. 125.

72 Michel Foucault. Archäologie des Wissens. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1973.
S. 175; Hervorhebung nicht im Original.




	"Wie der Geist zum Kamele ward" : zu einem Leitmotiv in Jonas Lüschers Frühling der Barbaren

