
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2016)

Heft: 45: Poetik und Rhetorik des Barbarischen = Poétique et rhétorique du
barbare

Artikel: Die Poetik des Skythischen im Werk von Vjaeslav Ivanov

Autor: Tétaz, Elena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006251

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Elena Tétaz

Die Poetik des Skythischen im Werk von Vjaceslav Ivanov

Le poète, philosophe et helléniste Vjaceslav Ivanov (1866-1949) est considéré

comme l'un des représentants les plus importants du symbolisme russe et comme
une des grandes figures intellectuelles et artistiques de la Russie du début du XXe

siècle. II a été influencé aussi bien par les idées de Nietzsche que par celles des

Slavophiles. C'est en combinant ces deux traditions qu'il forme sa conception du diony-
sien. Cette dernière fait partie intégrante de son concept de « 'idée russe » et joue
un rôle important dans la mise en place de sa doctrine de la sobornost'. Chez Ivanov,
le dionysien trouve sa réalisation dans les Scythes. Cette identification reprend la

conception classique des « Scythes comme barbares russes », mais assume également

l'idée nietzschéenne du dionysien comme moment barbare. On a donc affaire
à une réinterprétation créative du Dionysos nietzschéen dans l'esprit de la renaissance

slave. Sur la base de trois œuvres d'Ivanov datant de périodes différentes,
l'article met en évidence comment Ivanov construit la figure du Scythe et les raisons

pour lesquelles son symbolisme prend la forme d'un discours de la totalité aux
ambiguïtés parfois proches du totalitarisme.

Vjaceslav Ivanov ist eine Schlüsselfigur des literarischen und intellektuellen
Lebens in Russland um 1900.1 An seinem Werk lässt sich paradigmatisch
zeigen, weswegen der Skythe zur russischen Figur des Barbarischen im Russland
der Jahrhundertwende wurde.

1 Über Ivanov allgemein: Johannes Holthusen. Vjaceslav Ivanov als symbolistischer
Dichter undals russischer Kulturphilosoph. München: Verlag der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften, 1982 (Heft 2); Vyacheslav Ivanov: Poet, Critic and
Philosopher. Hg. Robert Louis Jackson/Lowry Nelson. Jr. New Haven: Yale Center
for International and Area Studies, 1986; Gudrun Langer. Kunst, Wissenschaft,

Utopie: die „Überwindung der Kulturkrise" bei V. Ivanov, A. Blok, A. Belyj und
V. Chlebnikov. Frankfurt a.M.: Klostermann, 1990; Vjaceslav Ivanov: Russischer

Dichter - europäischer Kulturphilosoph: Beiträge des IV Internationalen Vjaceslav-

Ivanov-Symposiums, Heidelberg, 4.-10. September 1989. Hg. Wilfried Potthoff.
Heidelberg: Winter, 1993; Un maître de sagesse au XXe siècle. Vjaceslav Ivanov
et son temps. Cahiers du Monde russe. Vol. XXXV/1-2 (1994); Vjaceslav Ivanov:

Dichtung und Briefwechsel aus dem deutschsprachigen Nachlass. Hg. Michael
Wachtel. Mainz: Liber, 1995; Alexandra Ioannidou. Humaniorum studiorum cul-

tores: die Gräkophilie in der russischen Literatur derJahrhundertwende am Beispiel
von Leben und Werk Innokentij Annenskijs und Vjaceslav Ivanovs. Frankfurt a. M.
u. a.: Lang, 1996; Jurij Murasov. Im Zeichen des Dionysos: zur Mythopoetik in der
russischen Moderne am Beispiel von Vjaceslav Ivanov. München: Fink, 1999.



78 Elena. Tétaz

Geboren 1866 in Moskau, verbrachte Ivanov den größten Teil seines
Lebens (43 Jahre von 83) im Ausland und starb 1949 in Rom. Er war nicht
nur eine zentrale Gestalt des russischen Symbolismus, sondern auch studierter

Althistoriker und Altphilologe, Kulturphilosoph und Übersetzer.2 Bei
Ivanov fand „die Grundlegung von Begriffen im Studium der Geschichte
und klassischen Philologie bei Mommsen und Hirschfeld in Berlin, [aber
auch] in der Auseinandersetzung mit Nietzsches Geburt der Tragödie aus
dem Geist der Musik"^ statt.4 In diesem Rahmen wird Dionysos zu einer Leitfigur

von Ivanovs Denken, wobei es um eine Umdeutung von Nietzsches

Dionysosfigur und um dessen „Überwindung" in Fragen des „religiösen
Bewusstseins" geht.5 Die eigenen Dionysos-Forschungen von Ivanov fanden
ihren Niederschlag in den Vorlesungen zur dionysischen Religion, die er
1903 an einer privaten russischen Hochschule in Paris hielt. Sie verschafften
ihm auf Anhieb die Aufnahme in den Symbolisten-Kreis von Moskau und
Sankt Peterburg. Später folgten noch drei weitere wissenschaftliche Arbeiten
zu Dionysos.6

Ivanov „war sicherlich einer der westlichsten russischen Schriftsteller des

20. Jahrhunderts", aber „mit ebensolcher Sicherheit kann man ihn gleichzeitig

auch als überzeugten Slavophilen bezeichnen".7 Diese Ambivalenz ist für
das Werk Ivanovs charakteristisch. Das Slavophilen-Thema zieht sich wie ein

roter Faden durch sein Gesamtwerk und findet eine besondere Ausprägung
im Essay „O russkoj idee" („Die russische Idee", 1909).8 Sein Titel knüpft

2 U. a. von Sappho, Alkaios, Aischylos, Dante, Petrarca, Novalis, Schiller, Goethe,

Byron, Baudelaire.
3 Potthoff(wie Anm. 1). S. 11-12.

4 Allgemein zur Nietzsche-Rezeption in Russland: Bernice Glatzer Rosenthal.
Nietzsche in Russia. Princeton: University Press, 1986; Maria Deppermann. „Protest

und Verheißung. Zur Bedeutung Friedrich Nietzsches für die Kultur des Fin
de siècle in Rußland". Schweizer Hefiefür allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft 10 (1989): S. 61-88; Valentin Belentschikow: ,„Novocelovecestvo' -
.Sverchcelovecestvo': Zur Semantik des Übermenschen in der russischen

Avantgarde". Vladimir Solov'ev und Friedrich Nietzsche: eine deutsch-russische kulturelle

Jahrhundertbilanz. Hg. Urs Heftrich. Frankfurt a.M.: Peter Lang, 2003. S. 9-26.

(Trierer Abhandlungen zur Slavistik, Bd. I).
5 Siehe: Ivanov (II, 21); russische Textbelege, wenn nicht anders vermerkt, sind

der Ausgabe Vjaceslav Ivanov. Sobranie socinenij l-IV. Brüssel 1971-1987: Foyer
Oriental Chrétien. Hg. Dmitrij V. Ivanov/Olga Deschartes entnommen und mit
entsprechenden Bandverweisen (I, II, III, IV) versehen.

6 1904/1905, 1917, 1923 (erscheint als eine zweite Dissertation). Details siehe:

Ioannidou (wie Anm. 1).S. 106-107, 149-153.

7 Antonin Mestan. „Vjaceslav Ivanovs Slavophilentum" (wie Anm. 1). S. 267;
Jackson/Nelson (wie Anm. 1). S. 1.

8 III, 321-338; aufdt.: W. Iwanow. Die russische Idee. Übers, von I. Schor. Tübingen:
Mohr-Siebeck, 1930.



Die Poetik des Skythischen im Werk von Vjaceslav Ivanov 79

direkt an eine lange Tradition an, deren Anfang auf das 15. oder 16.

Jahrhundert zurückgeht9 und die mit der ursprünglich politisch motivierten

Vorstellung, Russland sei das Dritte Rom10, verbunden ist. Diese Idee

bedeutete „nicht weniger als die Identifizierung von russischem und
rechtgläubigem (d. h. orthodoxem) Christentum, was zugleich auf die Identifizierung

des russischen Volkes mit der Kirche als des mystischen Leibes Christi
hinauslief".11 Das Telos dieser „russischen Idee" besteht darin, die ganze Welt
in eine neuartige mystische Gemeinschaft: des wahren Christentums zu
verwandeln. Dieses Endziel entspricht dem, was mit dem Begriffvon sohornosf

bezeichnet wird. Es geht um einen zentralen Begriffdes religiösen Ideenkosmos

Russlands, der sowohl den Prozess der religiös-christlichen Vergemeinschaftung

als auch deren Ergebnis, die allumfassende, religiös begründete
und integrierte Gemeinschaft, bedeutet.12

9 Zur Geschichte des Begriffs „russische Idee" siehe z.B.: Wilhelm Goerdt. Rus¬

sische Philosophie: Grundlagen. Freiburg i.Br./München: Alber, 21995. S. 504-

517; Michael Wegner. „Die .Russische Idee' - Geschichte und Wirkung". Russland

und Europa. Historische und kulturelle Aspekte eines Jahrhundertproblems.

Hg. ders. u.a. Leipzig: Rosa-Luxemburg-Verein, 1995. S. 17-33; Nikolaj Berd-

jaev / Dietrich Kegler. Die russische Idee. Grundprobleme des russischen Denkens

im 19. Jahrhundert und zu Beginn des 20. Jahrhunderts. Sankt Augustin:
H. Richarz, 1983.

10 Siehe dazu: Thomas Tetzner. Der kollektive Gott. Zur Ideengeschichte des „Neuen
Menschen" in Russland. Göttingen: Wallstein Verlag, 2013. S. 81-90; Boris A.
Uspenskij/Jurij M. Lotman. „Die Idee .Moskau - das Dritte Rom' in der Ideologie

Peters I.". Semiotik der Geschichte. Hg. Boris A. Uspenskij. Wien: Verlag der
Osterreichischen Akademie der Wissenschaften. 1991. S. 113-126. Die Vorstellung

von Russland als dem Dritten Rom geht auf die Vision der vier Reiche im
Buch Daniel (2,3 IfF.) zurück. Traditionell wurden die vier Reiche so gedeutet,
dass das vierte Reich (Dan 2,41 ff.) mit dem römischen Reich identifiziert wurde.
Daraus folgte, dass das römische Reich das letzte Reich der Weltgeschichte sei

(so schon in den Historiarum adversum paganos libri Septem des Orosius zu

Beginn des 5. Jahrhunderts). Daraus wurde das Modell der translatio imperii
ausgebildet: das Imperium ist zuerst von Rom nach Byzanz übertragen worden,
sodann von Byzanz nach Moskau. In diesem Modell der translatio spielen auch

trinitarische Geschichtsspekulationen eine Rolle, die spätestens seit dem Werk

von Joachim von Fiore (1130-1202) weit verbreitet sind: das dritte Zeitalter, das

Zeitalter des Geistes, soll dem Zeitalter des Sohnes, der Zeit der Kirche, folgen
und eine neue Form von Gemeinschaft herbeiführen, die in einer fundamentalen

Erneuerung des Menschen ihr Prinzip findet (vgl. Claude Carozzi. Weltuntergang

und Seelenheil. Apokalyptische Visionen im Mittelalter. Frankfurt a.M.:
Fischer, 1996). Beide Motive kombinieren sich in der Gleichsetzung von Russland

und dem Dritten Rom als Rom des Geistes.

11 Tetzner (wie Anm. 10). S. 85.

12 Zum Begriffsobornosi siehe z. B. Holthusen (wie Anm. 1). S. 15f.



80 Elena Tétaz

Für Ivanov drückt sich die russische Idee in der Auffassung des „Dritten

Roms" als „Rom des Geistes" aus (III, 326). Mit dem Stichwort „Rom
des Geistes" schreibt sich Ivanov in eine auch für Russland charakteristische

Denktradition ein, die Peter Thiergen Translationsdenken nennt.13 Es

wird hier mit zwei Modellen gearbeitet: „translatio imperii" und „transla-
tio artium". ,,[D]er Nährboden dieser Theorien liegt in der politischen und
kulturellen Selbstdeutung aufstrebender Völker, die sich jeweils als Träger
und Gipfel eines religiös-weltgeschichtlichen Heilplans begreifen".14 Das
russische Schrifttum kannte zunächst nur die Vorstellung einer „translatio
imperii". In der neueren russischen Literatur nach 1700 tritt noch die Idee

der „translatio artium" dazu.15 In den 30er Jahren des 19. Jahrhunderts setzt
eine dritte Phase dieses russischen Translationsdenkens ein, dessen Fokus

jetzt „auf dem Drang nach Überlegenheit und russischer Mission"16 liegt.
Bei Ivanov ist die Vorstellung Russlands als Rom des Geistes mit der Idee

einer von Russland aus anbrechenden Synthese verbunden, in der Ivanov das

Prinzip einer fundamentalen Erneuerung sieht. Sein Programm im Essay

„Die russische Idee" geht von einer kritischen Zeitdiagnose aus, die die
russische Gegenwart als das Nebeneinander zweier Kulturen, einer organischen
Kultur der Volksmassen und einer „kritischen", aus Westeuropa kommenden
Kultur der Intellektuellen, deutet.17 Ivanov wertet die kritische Kultur
eindeutig negativ: er sieht in ihr die „Kultur der Kainssöhne"18, in der sich das

„taedium sui" (Selbstekel) der abgekapselten Klassen ausdrückt und die nach
der Wiedervereinigung mit der Masse sucht.19

Damit ist die „russische Idee" von Ivanov ein einziges Plädoyer gegen die

weitere Differenzierung und Schichtung der Kulturen und ein ausdrückliches

Votum für die „universale Synthese"20; sie entwickelt sich gegenläufig
zu den für die gesellschafiliche Moderne charakteristischen Prozessen
zunehmender Zergliederung.21 Wie alle Programme einer von den intellektuellen

13 Peter Thiergen. „Translationsdenken und Imitationsformeln. Zum Selbstver¬

ständnis der russischen Literatur des XVIII. und XIX. Jahrhunderts". Arcadia
13 (1978): S. 24-39.

14 Ders. S. 24.

15 Ders. S. 24-25.
16 Ders. S. 38.

17 Vgl. Holthusen (wie Anm. 1), S. 36-37.
18 III, 330; dt.: 28 (wie Anm. 8).
19 III, 327; dt.: 22 (wie Anm. 8).
20 III, 329; dt.: 37 (wie Anm. 8).

21 In der Sehnsucht nach Integration, Einbindung und Synthese wird man den

Ausdruck des typischen Unbehagens der Intellektuellen an der eigenen Unge-
bundenheit erkennen, vgl. GangolfHübinger. „Intellektuelle, Intellektualismus".

Max Webers „Religionssystematik". Hg. Hans G. Kippenberg/Martin Riesebrodt.

Tübingen: Mohr Siebeck, 2001. S. 297-313. Webers Analysen der Rolle der



Die Poetik des Skythischen im Werk von Vjaceslav Ivanov 81

Eliten zu schaffenden „Kultursynthese"22 ist auch Ivanovs „russische Idee"

ein utopisches Konzept zur Rücknahme der für die kulturelle Moderne
konstitutiven Differenzen.

In Ivanovs Synthesegedanken23 spielt aber auch ein anderer Einfluss eine

grundlegende Rolle: Nietzsches Konzept einer erträumten Synthese des

Apollinischen und des Dionysischen aus der Geburt der Tragödie, wobei
nicht unwichtig ist, dass in diesem Zusammenhang das Dionysische das

Moment des Barbarischen darstellt.24 In einem anderen Essay erklärt Ivanov,
dass er diese Synthese zweier gegensätzlicher Prinzipien als eine „Formel"
versteht, die sich auf andere Zusammenhänge übertragen und mit einem

neuen Inhalt füllen lässt.25

Diese „Formel" kommt in seinen Essays auf ganz unterschiedlichen Ebenen

zum Ausdruck, z.B. als Einheit von Intelligenzija und Volk, Künstler
und Volk (ideale Kunst), Individuum und Gemeinschaft oder auch von Hel-
lenentum und Slawentum. In diesem Kontext bekommt das Dionysische
bei Ivanov eine Bedeutung, die weit über das bloß Ästhetische hinausgeht
(I, 725). Es wird zum „Symbol einer bestimmten Sphäre seelischer Zustände,

vor allem ein richtiges Wie und nicht irgendein Was oder irgendein Wer '

Intellektuellen in Russland sind heute noch lesenswert, vgl. Max Weber. Zur
Russischen Revolution von 1905. Schrifien und Reden 1905-1912. Hg. Wolfgang
J. Mommsen (MWG 10). Tübingen: Mohr, 1989. Darüber hinaus wichtig in
diesem Kontext: Hans G. Kippenberg. „Intellektuellen-Religion". Die Religion
von Oberschichten. Hg. Peter Antes/Donate Pahnke. Marburg: Diagonal, 1989.
S. 181-201; Hartmann Tyrell. „Intellektuellenreligiosität, Sinn-Semantik, Brü-
derlichkeitsethilk". Max Weber und Osteuropa. Hg. Anton Sterbling/Heinz
Zipprian. Hamburg: Krämer, 1997. S. 25-58.

22 Das Wort begegnet häufig im kulturkritischen Schrifttum der Jahrhundert¬
wende, vgl. z. B. Samuel Lublinski im „Vorwort" von Der urchristliche Erdkreis

und sein Mythos. Erster Band: Die Entstehung des Christentums aus der antiken
Kultur. Jena: Diederichs, 1910. Darin liest man, dass „die Gegenwart gemahnt
sein [soll], dass auch sie ihre Kultursynthese immer noch zu begründen hat"
(S. 2). Lublinski, der ehemalige Sekretär von Theodor HerzI, war ein scharfsinniger

Kritiker der literarischen Moderne (vgl. Die Bilanz derModerne. Tübingen:
Niemeyer, 1974 [1904]), der klar die nietzscheanischen Wurzeln des Symbolismus

sowie den Zusammenhang zwischen Symbolismus und moderner Erotik
erkannt hatte (ebd., S. 162f.). Beides trifft auf Ivanov zu.

23 Uber die Syntheseidee bei Ivanov siehe: Leonid Heller. „Le synthétisme de

Vjaceslav Ivanov". Cahiers du Monde russe. Vol. XXXV/1-2 (1994). S. 171-190.
24 Friedrich Nietzsche. Werke I. Werke in drei Bänden. Darmstadt: WBG, 1997.

S. 34-35; Nietzsche selbst nennt es nicht „Synthese", sondern „geheimnisvolles
Ehebündnis" „beider Triebe" (S. 35).

25 Siehe den Essay „O suscestve tragedii". Bd. II (1912), 190-191. Deutsche Fas¬

sung: W. Iwanow, „Der Sinn der antiken Tragödie". Das alte Wahre. Hg. Victor
Wittkowski. Berlin/Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1954. S. 77-78.



82 Elena Tétaz

(II, 569-570), und zu einem Prinzip, das im Überschreiten der Schranken
des empirischen Ichs als Bedingung der Zugehörigkeit zur göttlichen Alleinheit

besteht (1,719). Hier wird das Dionysische als Weg zur sobornost' gedeutet26

und damit ins Konzept der „russischen Idee" integriert.
Die Träger des so verstandenen Dionysischen sind bei Ivanov die

Skythen. Diese Identifizierung greift die klassische Vorstellung des .Skythen
als russischen Barbaren' auf, übernimmt aber gleichzeitig die nietzscheani-
sche Vorstellung des Dionysischen als Barbarischem. Die Skythen werden
dabei als Träger einer besonderen Eigenschaft dargestellt, die im Begriff
der Freiheit wurzelt. Wir haben es hier mit einer kreativen Umdeutung
des Nietzsche'schen Dionysos zu tun, in der die „russische Idee" mit dem
Gedanken einer barbarisch-dionysischen Erneuerung verschmolzen wird -
im Geiste einer slawischen Renaissance, wie es damals die Mode war.27

Äußerlich drückt sich bei Ivanov die Verschmelzung der russischen Idee

mit Nietzsche dadurch aus, dass in vielen seiner Essays eine innere Verbindung

zwischen Dionysos und den Slawen hergestellt wird, die auf dem
Barbarentum als deren gemeinsamem Element beruht. Dabei argumentiert
Ivanov sogar gelegentlich mit Nietzsches slawischer Herkunft28:

Ahohhc [...] Harn, BapBapcKHH, Harn CAaBaHCKHH 6or (III, 70)

Ahohhc BapBapcKoro B03po>KAeHHa BepHyA HaM - mh({>. (III, 75)

CAaBBHe [...] c He3anaM»THbix BpeiueH 6mah BepHbiMH cav/Kktcahmh Rho-
HHca. [...]. Mctmmh noKAOHHHKaMH AH0HHCa 6mah ohh [...]. HeAapoM H

OpHApnx Hnume [...] npnnncbiBaA bto OTKpbiBiueeca eMy nocrtoKeHue -
nocTJüiceHHe «xaoca, pœKAaroinero 3Be3Ay»> - CBoeü npupoAe CAaßHHMHa.

(IV, 668-669)

Dieser slawische Dionysos spielt eine zentrale Rolle in der Deutung der
Skythen bei Ivanov. Die Begründung ihrer Erneuerungsfunktion liegt gerade
darin, dass sie als Träger des Dionysischen gelten. Dies wird anhand drei

26 Ausführlicher darüber: I, 28-29; vgl. auch Carin Tschöpl. VjaceslavIvanov. Dich¬

tung undDichtungstheorie. München: Otto Sagner, 1968. S. 106.

27 1908 fand z. B. der erste sogenannte neoslawische Kongress in Prag statt: Mestan

(wie Anm. 7). S. 268.

28 „Dionysos [...] unser barbarischer, unser slawischer Gott" (1907); „Der Diony¬
sos der barbarischen Erneuerung gab uns den Mythos zurück" (1907); „Die
Slawen [...] waren seit Vorzeiten treue Diener des Dionysos. [...] Die echten Anhänger

von Dionysos waren sie. [...] Nicht umsonst schrieb auch Friedrich Nietzsche

[...] diese ihm offenbarte Entdeckung - die Erkenntnis vom ,Chaos, das einen

Stern gebiert', - seiner slawischen Natur zu" (1917), [Meine Ubersetzung: ET].



Die Poetik des Skytbischen im Werk von Vjaceslav Ivanov 83

seiner Texte, die zwischen 1891 und 1919 entstanden sind, gezeigt.29 Es geht

um die einzigen Texte in Ivanovs Werk, die sich explizit mit der Figur des

Skythen befassen. Es wird gezeigt, zu welchen Konstruktionen der Skythen-

Figur es im Rahmen von Ivanovs slawischer Renaissance jeweils kommt und

warum Ivanovs Symbolismus einen in hohem Maße ambivalenten Totalitätsdiskurs

darstellt.30

* *

Das Gedicht „Skifpljaset" („Der Skythe tanzt", 1891) gehört zum Zyklus der

PariserEpigramme-, es wurde während Ivanovs Aufenthalts in Paris geschrieben:

CTeHa BoAbHOCTH u IlpaB
Ahkhm cKn<j>aM He no Hpaßy
iHAbOTHH ynHA Bac npaBy.
Xaoc BOAeH, xaoc npaß!

B Hac 3aAoaceHa aAHÖa

BaM HeßeAOMOH cboÖoaw:
BaniH BeKH - TOAbKO rOAbl,

Lac 3aHocaT HenoroAbi
Be3biMaHHbie rpoôa! (I, 627)31

Der Text stellt einander zwei Pole gegenüber - den französischen und den

skythischen. Dieser Gegensatz hat eine lange Vorgeschichte. Er knüpft einerseits

an den klassischen Gegensatz Hellentum / Barbarentum an, andererseits

an das Russlandbild in Westeuropa, welches Russland bis 1700 „als

skythisch-tatarisches Irgendwo oder als tabula rasa" schilderte32; Frank-

29 Es geht um heterogene Texte, ein Gedicht und zwei Essays, aber wie Potthoff
betont, „tritt bei der Beschäftigung mit Ivanovs Werk die Trennung zwischen

Dichtung und symbolistischer Ästhetik und Poetik sowie umfassender

Weltanschauung zurück" (Potthoff, wie Anm. 1). S. 5.

30 Vladimir Papernyj. „O simvolizme Vjaceslava Ivanova". Vjaceslav Ivanov i ego

vremja: materially VII Mezdunarodnogo simpoziuma, Vena 1998. Hg. Sergej

Averincev/Rozemarie Ziegler. Institut slavistiki Venskogo Universiteta, Associa-

zione Internazionale „Convivium". Rom/Frankfurt a.M.: Peter Lang, 2002.
S. 354-355.

31 „Die Mauer der Freiheit und der Rechte / Gefällt den wilden Skythen nicht /
Guillotin lehrte euch das Recht. / Das Chaos ist frei, das Chaos ist im Recht! /
Wir sind süchtig nach / Euch unbekannter Freiheit: / Eure Jahrhunderte sind

nurJahre, / Wo das Unwetter verschüttet / Namenlose Särge!" [Meine Übersetzung:

ET].
32 Thiergen (wie Anm. 13). S. 26; Leibniz nannte Russland noch 1712 „Scythien"

(ders. S. 28).



84 Elena Tétaz

reich galt hingegen als das Land der Aufklärung und deswegen als Erbe des

Hellenentums.
Ivanov dreht hier die Pole um und kritisiert die Französische Revolution33,

deren hundertjähriges Jubiläum gerade feierlich abgeklungen war.34 Diese

Kritik ist eine typische Erscheinung seiner Zeit.35 Als Beginn der Moderne
ist die Französische Revolution auch der Anfang der zeitgenössischen
Entzweiung zwischen Intelligenzija und Volksmasse; Frankreich wird zum Land
der Dekadenz, während sich mit dem Barbarentum die Idee der Erneuerung
und der Umwertung aller Werte verbindet.

Ivanov betrachtet die Errungenschaften der Französischen Revolution
(Freiheit sowie Menschen- und Bürgerrechte) als unecht, was sich in
Oxymora und absurden Formulierungen wie „die Mauer der Freiheit" oder

„Guillotin lehrte euch das Recht" ausdrückt; sie werden damit auch als

vergänglich und abgestorben beschrieben („Eure Jahrhunderte sind nur
Jahre"; „namenlose Särge"). Ihnen werden andere Rechte sowie ein anderes

Freiheitsverständnis gegenübergestellt, die dem westlichen Menschen
unzugänglich bleiben und deren Träger „wilde Skythen" sind.

Die skythische Freiheit und das skythische Recht erheben den Anspruch
auf Wahrheit und werden durch „Chaos" gekennzeichnet („Das Chaos ist
frei, das Chaos ist im Recht!"). In den späteren Essays von Ivanov kommt das

Wort wieder vor, wird aber als das einen Stern gebärende Chaos präzisiert.36
Das ist eine unverwechselbare Reminiszenz an den berühmten Nietzsche-
Satz: „Man muss noch Chaos in sich haben, um einen tanzenden Stern gebären

zu können".37 Damit werden das Erneuerungspotential von Chaos in
Ivanovs Epigramm von 1891 wie auch der damit verbundene Gedanke der

Menschenüberwindung unterstrichen. Diese Überwindung des „Menschlichen,

Allzumenschlichen" wird den Skythen zugeschrieben.
Nietzsche verbindet aber das Chaos nicht nur mit Zarathustra, sondern

auch direkt mit Dionysos: die Opposition Ordnung/Chaos ist zentral für
seine Charakteristik von Apollon und Dionysos.38 Ivanov bezieht die Wörter

„Chaos" und „Dionysos" auch direkt aufeinander, wie es z. B. in seinem

33 Für Ivanov schreibt sich die Kritik der Französischen Revolution in den Kontext
seiner Überlegungen darüber, was eine richtige Revolution sei, ein. Zu diesem

Thema kehrt er wieder in seinen Essays von 1917 in Bezug aufdie Oktoberrevolution

zurück.
34 Vgl. hierzu François Furet/Mona Ozouf (Hg.). Le siècle de l'avènement républi¬

cain. Paris: Gallimard, 1993.

35 Für Ivanov ist hier die Hauptreferenz eindeutig Nietzsche, den er gerade in die¬

ser Zeit intensiv liest. Er erwähnt ihn sogar explizit in Verbindung mit seinem

Umzug nach Paris, vgl. II, 19.

36 Vgl. III, 70 (1907) und IV, 669 (1917).
37 Aus der Vorrede zum Werk Also sprach Zarathustra.

38 Siehe z. B. Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik.



Die Poetik des Skythischen im Werk von Vjaceslav Ivanov 85

Essay von 1907, über den im nächsten Teil ausführlich gesprochen wird, der
Fall ist.

Das Wort „Chaos" dient im Epigramm also als ein Signalwort für Umwertung

aller Werte' und Dionysos. Der Titel des Epigramms zeigt auch die

Verschmelzung des Skythischen mit dem Dionysischen. Der Titel „Der
Skythe tanzt" ist auf den ersten Blick überraschend, denn das Tanzen ist für
die Skythen keine übliche Charakteristik. Der Tanz ist aber ein zentraler
Bestandteil des Dionysoskultes, aus dem die Tragödie hervorgegangen ist;
bei Nietzsche tanzt auch Zarathustra.

Die Skythen-Figur wurde in der russischen Literatur schon vor Ivanov

gelegentlich erwähnt, v. a. als Selbstidentifizierung.39 Neu ist, dass Ivanov sie

in diesem Gedicht nicht nur im Sinne eines Erneuerungsmodells verwendet,
sondern ihr darüber hinaus dionysische Züge verleiht, die an Schlüsselstellen
des Textes eingeführt werden. Aber eine Erneuerung im Sinne von Nietzsches

Synthese des Apollinischen und des Dionysischen, die Ivanov als Formel

übernimmt, findet hier noch nicht statt. Der Gegensatz zweier Pole, des

skythischen und des französischen, wird nicht überwunden, es kommt nicht
zu einer Einheit.

Im Gegenteil wird der Sieg der Skythen als Sterben des anderen Pols

dargestellt und in direkte Verbindung mit der „skythischen" Freiheit gebracht,
was im Reim „svobody/nepogody" (Freiheit/Unwetter) den Ausdruck
findet. Unter dem Unwetter wird der Schnee verstanden, der die „namenlosen

Särge" verschüttet. Der Schnee ist bei Ivanov ein eindeutiger Hinweis auf
Skythen, was z. B. aus einem anderen Gedicht desselben Epigrammenzyklus
deutlich wird, wo es um das verschneite Skythien geht.40

Die „skythische" Freiheit bleibt im Epigramm noch inhaltlich
unbestimmt: als „Chaos" charakterisiert, ist sie in diesem Kontext bloß die Negation

jeglichen Ordnungsprinzips. Das ist der Kernpunkt: Die Skythen werden

als Träger einer „unbekannten" Freiheit dargestellt, aber worin genau
diese besteht, bleibt noch eine offene Frage; es wird nur angedeutet, dass sie

mit Dionysos verbunden ist. Eine mögliche Antwort darauf kann man in
der späteren Theorie des mystischen Anarchismus (1905-1908) von Ivanov
sehen41, die aufs Engste mit seiner Dionysosdeutung zusammenhängt.

39 Z. B. bei A. Puschkin und A. Herzen; vgl. z. B. Herzens Brief an Proudhon vom
27.08.1849, in dem er sich im Kontext seiner Kritik an der Französischen
Revolution von 1848 als „Barbar" und „Skythe" bezeichnet: A. Gercen. „Sobranie

socinenij v 30 tomach". Tom 23. Moskau: Verlag der Akademie der Wissenschaften

der UdSSR, 1961. S. 175.

40 I, 625: „B chokhoh Ckh<|>hh, y Hac".

41 Vor allem sind hier die Essays „Krizis individualizma" („Die Krise des Indivi¬
dualismus", 1905; I, 831-840) und „Ideja neprijatija mira" („Die Idee der
Nichtannahme der Welt", 1906; III, 79-90) zu nennen; ausführlicher dazu wie auch



86 Elena Tétaz

Mit anderen Worten: Die Frage nach dem Vollzug der Synthese und nach
der inhaltlichen Bestimmung dessen, was später unter dem dionisijstvo (der
Dionysoslehre) von Ivanov bekannt wurde, bildet sich in diesem Epigramm
erst heraus. An diesem Text sieht man deutlich, wie Nietzsches Idee der

barbarisch-dionysischen Erneuerung bei Ivanov im Sinne des Translationsdenkens

(von Thiergen) umgedeutet wird, um den geistigen Hegemonieanspruch

Russlands zu untermauern, dessen Kern im besonderen Freiheitsverständnis

liegt.

Der Essay „O veslom remesle i umnom veselii" („Über das fröhliche Handwerk

und den verständigen Frohsinn", 1907)42, dessen Titel offenkundig auf
Nietzsches Fröhliche Wissenschaft anspielt, beschäftigt sich mit der Frage der
idealen Kunst. Bei Ivanov verbindet sich diese Frage mit dem Bild des Künstlers

als Handwerker.43

Des Weiteren rückt der Synthesegedanke ins Zentrum, der im Essay
auf zwei Ebenen präsent ist und letztendlich mit der Vorstellung der
idealen Kunst zu tun haben wird. Zuerst aber entwickelt Ivanov den Gedanken

zweier gegensätzlicher Welten. Diese Welten existieren normalerweise

getrennt voneinander und verhalten sich zueinander wie Form und Inhalt44;

von Zeit zu Zeit aber entsteht zwischen ihnen ein „Bündnis"45, das zu einer

Wiedergeburt führt.46 Diese zwei Welten sind das Hellenentum und das

Barbarentum:

BeAHKaa CTHXHÄ He-3AAHHCTBa, BapBapCTBä, >KHBCT OTAeAbHOIO )KH3HbIO

pHAOM C MHpOM CTHXHH 3AAHHCK0H. 06a MHpa OTHOOITCfl OA H H K APyfOMy,
KaK uapcTBo <j)op.wbi h uapcTBO coAepxaHHa, KaK (j>opMaAbHbifi cTpoft h

poxAaiomuft xaoc, KaK AnoAAOH h Ahohhc - ^pawiHCKHÜ 6or 3a6aAKaHba,

npeTBopeHHbiü, nAacTHHecKH BbMBAeHHbiü m yKpomeHHbift, o6e3Bpe>KeHHbiH

zur Verbindung zwischen dem SymbolismusbegrifF von Ivanov, sohornost' und
dem mystischen Anarchismus siehe: Holthusen (wie Anm. 1). S. 24ff.

42 111,61-77.

43 Vgl. III, 62; [in meiner Übersetzung, ET: „Denn ein echter Künstler [...] ist ein
Handwerker, und seine Psychologie ist vor allem die Psychologie eines
Handwerkers: er braucht den Auftrag nicht nur materiell, sondern auch moralisch..."].
Die Idee des Künstler-Handwerkers entwickelt sich auch im Essay „Mysli o sim-
volizme" („Gedanken über den Symbolismus", 1914; II, 604-612).

44 Bis hier ist es derselbe Gedanke wie im Epigramm „Der Skythe tanzt".
45 Auf Russisch: „cor»", vgl. III, 71.

46 Ein ähnlicher Gedanke über Form und Inhalt findet in derselben Zeit im deut¬

schen Raum statt, vgl. z. B.: Rudolf Borchardt. Das Gespräch über Formen und
Piatons Lysis deutsch. Berlin: Hyperion, 21918 [1905].



Die Poetik des Skythischen im Werk von Vjaceslav Ivanov 87

3AAHHäMH, HO BCe Xe CaMOIO CTHXHeH CBOeft - HaiU, BapBapCKHH, Hain CAaBBH-

CKHH, 6or.

H BeHHO noBTopaexca CTapaa CKa3Ka o noxHmeHHH Eachbi ahkmmh ak>6ob-

HHKäMH: BeiHO BapBap-OaycT baioOach b npe'KpacHVK), h Xaoc hiuct cTpo»
h AHKa, h CKH<j) AHaxapcHC nyTemecTByeT b 3AAaAy 3a MyApocTbio <j>opMbi h

Mepbi. OnBTb h onBTb coBepmaeTCB «B03poxAeHne>>... (III, 70).47

Wichtig ist, dass in dieser Passage das Barbarische gleichzeitig durch

Dionysos (als slawischen Gott) und durch den Skythen Anacharsis näher
bestimmt wird. Die Verbindung zwischen dem Skythen und Dionysos auf
der Strukturebene wird durch das Wort „Chaos" bezeichnet, wie schon im
Epigramm „Der Skythe tanzt". Im Vergleich zu Epigramm ändert sich aber

hier das Konzept: Die Wechselwirkung der Gegensätze ist jetzt das, worauf
es ankommt. Das Chaos ist einer Gestalt bedürftig, es ist nicht selbstgenügend.

Dem barbarischen Element kommt aber im Prozess der Wiedergeburt
die aktive Rolle zu: „das Chaos sucht nach Ordnung und nach Gesicht, und
der Skythe Anacharsis reist nach Hellas".

Die Figur des Skythen Anacharsis bedarf einer ausführlicheren Erläuterung.

Anacharsis ist der Sohn eines skythischen Königs aus dem 7. vorchristlichen

Jahrhundert. Er reiste nach Griechenland, verkehrte angeblich u. a.

mit dem athenischen Gesetzgeber Solon und galt sogar als einer der Sieben
Weisen.48 Schriftlich wird er zum ersten Mal bei Herodot erwähnt.49 Er
erscheint bei Piaton als Beispiel eines auch handwerklich versierten Philosophen.50

Später wird er zu einer oft geschilderter Figur des „klugen Barbaren",
der in Streitgesprächen die Rolle des Kritikers bestimmter Unarten der
griechischen Stadtkultur spielt51, und von dem sogar eine apokryphe Briefsammlung

existierte. Die Figur des Anarcharsis war seit dem 18. Jahrhundert in

47 „Das große Element des Nicht-Hellenischen, des Barbarischen, lebt sein abge¬

sondertes Leben neben der Welt des hellenischen Elements. Beide Welten
verhalten sich zueinander wie das Reich der Form und das Reich des Inhalts, wie
formale Ordnung und gebärendes Chaos, wie Apollon und Dionysos - der thra-
kische Gott, verwandelt, [...] und gezähmt, [...] von Hellenen, aber doch seiner

Natur nach - unser barbarischer, unser slawischer Gott. / Und ewig wiederholt
sich das alte Märchen vom Raub der Helena durch wilde Liebhaber [...] und
das Chaos sucht nach Ordnung und nach Gesicht, und der Skythe Anacharsis

reist nach Hellas wegen der Weisheit von Form und Maß. Wieder und wieder
vollzieht sich eine .Renaissance'", [Übersetzung und Hervorhebung: ET].

48 So z. B. bei Diogenes Laertius. Leben und Werk der berühmten Philosophen I.
S. 105.

49 Historiae IV, 76f.

50 Politeia X, 600a.

51 So z. B. bei Lukian von Samosata.



88 Elena Tétaz

Russland bekannt; es wurden sogar Portraitstiche von ihm in St. Petersburg
verbreitet.

Dies alles war natürlich Ivanov als studiertem Altphilologen wohl
bekannt. Er knüpft an die antiken Traditionen an, so dass alle mit dem
Namen von Anacharsis verbundenen Kontexte hier auf das Barbarische der
Slawen projiziert wurden, um ihre Erneuerungsrolle zu unterstreichen. Zwei
Motive wurden für Ivanov dabei besonders wichtig: einerseits Anacharsis als

Vermittlungsfigur, der, indem er „nach Hellas wegen der Weisheit von Form
und Maß" reist, durch seine Tat eine Wechselwirkung zwischen den Polen
des Hellenentums und des Barbarentums verwirklicht und so in der Form
der idealen Kunst den Erneuerungsprozess in Gang setzt, der zur „Renaissance"

führt; andererseits Anacharsis als Figur des Flandwerker-Philosophen,
der zur Verkörperung des idealen Künstlers wird.

Die doppelkodierte Figur des Skythen Anacharsis, der sowohl die

Voraussetzungen der idealen Kunst als auch deren Ergebnis personifiziert, wird
konkretisiert und bekommt eine metapoetische Funktion, indem sie die

Position von Ivanov selbst als russischem Symbolisten gegenüber dem
französischen Symbolismus markiert. Hier wird mit dem Bild des „klugen
Barbaren" Anacharsis gespielt, der die hellenischen, d. h. in diesem Kontext die
westlichen ästhetischen Ideen, kritisch übernimmt, um sie umzuwerten und
daraus eine grundsätzliche Erneuerung der Kunst herbeizuführen. Dahinter
steckt auch die Polemik gegen die sogenannten „älteren" russischen Symbolisten

(v. a. mit Valerij Brjusov), die dem Kanon des französischen (hier im
Sinne des „dekadenten") Symbolismus folgten.52

Worin besteht aber für Ivanov die Erneuerung, die seine Deutung des

Symbolismus anbietet? Ausgehend vom Gedanken „Der Mythos aus

dem Symbol", erklärt er seine Kunst explizit zum Medium eines erneuten
„Mythosschaffens".53 Demnach54 soll der Symbolismus zum Wegbereiter
der idealen Kunst werden und als theurgische Kunst einen Neuen Mythos
schaffen55, in dem die Idee der religiösen Einheit als sobornost' dargestellt

52 Vgl. III, 72.
53 Ausführlich darüber z.B. im Essay „Ekskurs II. Estecika i ispovedanie" (1908),

II, 566-572.
54 Bis zum Ende des Absatzes ist nach dem Essay „O veselom remesle i umnom

veselii" (III, 77) zusammengefasst.
55 Es ist nichts anderes als das alte Programm der deutschen Romantik: Dichtung

als „Neue Mythologie", vgl. z. B. Schlegels „Rede über die Mythologie". Kritische

Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Band 2. Erste Abteilung: Kritische Neuausgabe. Hg.
Ernst Behler u.a. München/Paderborn/Wien: Schöningh, 1967. S. 311-329.
Ausführlich über die romantische Idee einer neuen Mythologie (bei Lessing,
Novalis, Fr. Schlegel, Schelling, Marx, Baader) siehe: Manfred Frank. Der
kommende Gott. Vorlesungen über die Neue Mythologie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
1982. S. 188-216.



Die Poetik des Skythischen im Werk von Vjaceslav Ivanov 89

und erlebt wird. Für die Vorstellung der idealen Kunst als Mythos bei Ivanov
wird ein anderes Künstlerbild festgelegt, als es der individuellen Kunst der
Moderne eigen ist - das Bild des Künstlers als Handwerkers. Ivanov träumt
von der Zusammenkunft des Volkes und des Künstlers als einer Synthese.
Dabei soll der Künstler im Auftrag der Gemeinde sein Werk vollziehen und
insofern zu deren Medium werden56:

TorAa BCTpeTHTca Ham xyAOXHHK h Harn HapoA- ChpaHa noKpoeTca opxe-
CTpaMH h (j>HMeAaMn, rAe öyAeT nAaca-rb xopoBOA, rAe b a^hctbc TpareAuu
HAH KOMeAHH, HapOAHOrO AH(J)HpaMÖa HAH HapOAHOH MHCTepHH BOCKpeCHeT

HCTHHHOe MH(j)OTBOpueCTBO (h6o HCTHHHOe MHljlOTBOpHeCTBO - COÖopHo),

[...]. TorAa xyAO>KHHK OKaxeTca BnepBbie TOAbKO xyAOXHHKOM, peMecAeH-

hhkom BeceAoro peMecAa, - ncnoAHHTeAb TBopnecKHx 3aKa30B o6ihhhi>i,

- pyKoro h ycTaMH 3HaiomeH cboio KpacoTy TOAnw, BeiuHM MeAHyMOM Hapo-

Aa-xyAo*HHKa. (III, 77)57

In der Rückkehr zum Mythos und zum Einheitsdenken mit den Mitteln der
Kunst58 zeigt sich die spezifische Deutung des Symbolismus bei Ivanov. In

56 Ein ähnlicher Gedanke wird bei Wagner in der berühmt-berüchtigten Tirade

von Hans Sachs am Ende der Meistersinger ausgesprochen. Zur problematischen
Deutung des Gedankens siehe: Udo Bermbach. Richard Wagner in Deutschland:

Rezeption - Verfälschungen. Stuttgart/Weimar: Metzler, 2011. S. 419-435;

zur Wirkungsgeschichte des Gesamtzusammenhangs siehe: Manfred Frank.

Mythendämmerung. Richard Wagner im frühromantischen Kontext. München:
Wilhelm Fink, 2008. S. 25-53. Ivanov hat natürlich Wagner gelesen und sich

intensiv mit seinen Ideen des Gesamtkunstwerks auseinandergesetzt; eine

Reihe von Ivanovs Essays sind direkt Wagner gewidmet, z. B., Vagner i dionisovo

dejstvo (II, 83-85), Predcuvstvija ipredvestija: novaja organiceskaja épocba i teatr
buduscego (II, 86-104).

57 „Dann treffen sich unser Künstler und unser Volk. Das Land wird sich mit
Orchestras und Thymelas bedecken, wo der Reigen tanzen wird, wo in der Handlung

der Tragödie oder Komödie, des völkischen Dithyrambos oder völkischen

Mysterienspiels das wahrhafte Mythosschaffen wiedererwachen wird (denn das

wahrhafte Mythosschaffen ist immer vereinigend [ET: im Sinne von sobornost']),
[...]. Dann wird der Künstler zum ersten Mal nur Künstler, ein Handwerker des

fröhlichen Handwerks, - ein Vollzieher der Kunstaufträge der Gemeinschaft, -
die Hand und der Mund der von ihrer Schönheit wissenden Menschenmenge,
das prophetische Medium des Volkes als Künstlers, [...]" [Übersetzung: ET],

58 Diese Tendenz ist in der Zeit von Ivanov eine verbreitete Reaktion der Intel¬

lektuellen auf die Pluralität der Moderne, um nur die Namen von Wagner und
Nietzsche zu nennen; ausführlicher dazu: Dieter Borchmeyer (Hg.). Wege des

Mythos in der Moderne. Richard Wagner „Der Ring des Nibelungen". München:
DTV, 1987; Manfred Frank, (wie Anm. 55). Über den Mythos in Russland siehe:

Wolf Schmid (Hg.). Mythos in der slawischen Moderne. Wien: Ges. zur Förderung

Slaw. Studien, 1987. (Wiener slawistischer Almanach, Sonderband 20).



90 Elena Tétaz

der Gewährleistung des Überganges zur idealen Kunst, d. h. in der Einstellung

auf die bewusste Überwindung des Persönlichen in der Kunst,
manifestiert sich seine Dionysoslehre. Die Figur des Anacharsis als Grenzgänger
kann auch die Überschreitung der Schranken des Individuellen symbolisieren.

Das kann zusätzlich die Parallelisierung zwischen Dionysos und
Anacharsis erklären, die im obigen Zitat (s. Fußnote 47) vollzogen wird. Damit
wird der russische Symbolist à la Ivanov zum Kernpunkt und zum Träger der

sogenannten slawischen Renaissance gemacht.

* *

Das Hauptthema der „Kruci" („Klüfte", 1919)59 ist der kritische Wendepunkt

des Humanismus, der als „Krisis der inneren Form des menschlichen
Selbstbewusstseins in der Persönlichkeit und durch die Persönlichkeit"
(24) definiert wird, gleichzeitig aber mit der Suche nach neuen, notwendig
religiösen Bewusstseins- und Menschheitsformen einhergeht. In der
russischen Intelligenzija gab es damals intensive Debatten über das neue religiöse
Bewusstsein, dessen Fluchtpunkt eine auch unter Rückgriff auf heidnische
Kulte umgeformte Gestalt des Christentums war.60 Auch Ivanov beteiligte
sich an diesen Debatten61, die eng mit der Frage nach dem „neuen Menschen"

verknüpft waren, - einer Frage, mit der sich die Intelligenzija in Russland der

Jahrhundertwende und vor allem am Vorabend der Oktoberrevolution
verstärkt beschäftigte.62

Bei der Beschreibung der Krisensituation in der Gesellschaft und in der
Kunst wie bei der Idee von deren Überwindung greift Ivanov aufNaturbilder
zurück: „Die Menschheit streift, der Schlange gleich, ihre alte Haut ab, und
deshalb kränkelt sie" (9). Das neue religiöse Bewusstsein ist für ihn mit der
Geburt des neuen Mythos verbunden (13). Er spricht über eine „andere",
„auf neue Art mythologische [...] Welterkenntnis" (14) wie über eine „neue
Empfängnis", zu der „der Mensch derart die Grenzen seines Bewusstseins in
ein Ganzes erweitern [muss], dass das frühere Maß des Menschlichen ihm
als enge Puppe erscheinen wird, wie einem aus der Wiegenhaft entflogenen
Schmetterling" (14).

59 Es liegt eine deutsche Fassung dieses Essays vor, es wird direkt danach zitiert:
V. Iwanov. Klüfte. Über die Krisis des Humanismus. Zur Morphologie der
zeitgenössischen Kultur und der Psychologie der Gegenwart. Berlin: Skythen, 1922; im
russ. Original: Kruci. 0 krizisegumanizma. K morfologii sovremennoj kul'tury i
psichologiisovremennosti. III, 367-382.

60 Tetzner (wie Anm. 10). S. 228.
61 S. dazu Jutta Scherrer. Die Petersburger religiös-philosophischen Vereinigungen.

Die Entwicklung des religiösen Selbstverständnisses ihrer Intelligencija-Mitglieder
(1901-1917). Wiesbaden: Harrassowitz, 1973. S. 439 ff. Ost-Europa-Institut
an der Freien Universität Berlin. Historische Veröffentlichungen, 19).

62 Tetzner (wie Anm. 10). S. 169ff.



Die Poetik des Skythischen im Werk von Vjaceslav Ivanov 91

Der Idee des neuen Mythos wie auch der Idee einer in der Kunst

vollzogenen Überschreitung des Individuellen sind wir schon im Essay von
1907 begegnet.63 Dort wurden die Symbolisten als diejenigen gezeigt, die

die Fähigkeit haben, die Grenzen des Persönlichen zu überwinden und die

Geburt des neuen Mythos vorzubereiten. In den „Klüften" wird diese Rolle
der Symbolisten als Erneuerer der Kunst wieder aufgenommen, die Perspektive

wird aber breiter. Die Kunst wird grundsätzlich als ein Vorposten der

neuen Bewusstseinsform dargestellt, die von Ivanov als „Transhumanismus"
(27) bezeichnet wird: „Und, vor allem, zerlegt der Künstler das einheitliche
Ganze seiner vererbten Weltanschauung. Er überwältigt das ,Menschliche,
allzu Menschliche' in sich - durch die Vernichtung des früheren subjektiven
Zentrums" (27-28).

Da mit den Worten „das frühere Maß des Menschlichen [...] als enge
Puppe" (14) der Humanismus gemeint ist, führt das Bild des „aus der
Wiegenhaft entflogenen Schmetterling[s]" (im Abschnitt 1.5 „Die Krisis der

Kunst") metaphorisch den Begriff des Transhumanismus ein (im Abschnitt
II.5 „Die Aussage der Kunst"). Die Künstler werden als diejenigen dargestellt,

die sich nach dem Tod des Humanismus (14-15) fähig zeigen, sich

unter den neuen Bedingungen des Transhumanismus zu orientieren.
Das ist aber nicht die einzige Rolle, die den Künstlern zugewiesen wird.

Sie werden auch als diejenigen beschrieben, die „um den Körper" des Humanismus

gegen „die verwilderten Horden Besessener" kämpfen (25). Die
Auseinandersetzung von zwei Kräften nach dem Tod des Humanismus ist
schon das Thema der früheren Essays von Ivanov. Danach sei die individualistische

Vereinzelung des Menschen ein Übergangszustand der Menschheit,
die Zukunft stehe unter dem Zeichen eines universellen Kollektivismus: es

werde die Zeit nicht nur einer engsten gesellschaftlichen Einigkeit, sondern
auch neuer Formen des Kollektivbewusstseins kommen. Die Menschheit
nähere sich dem Scheideweg zwischen zwei Möglichkeiten, die mit den

Namen Antichrist und Christus bzw. mit den Begriffen von „Legion" und
sobornost' korrelieren. Diese Antinomie wird als Kampf zwischen Natur und
Kultur, als Zerfall der „inneren Persönlichkeit" im Menschen einerseits und
als deren Aufbewahren andererseits verstanden.64

Diese Themen kehren in den „Klüften" wieder: der Humanismus (mit der

Vorstellung „der Mensch als Maß aller Dinge", 17) stirbt; es wird um ihn
gekämpft - zwischen den wilden Horden von Besessenen und denjenigen,
mit denen der Verfasser sich emphatisch (als „wir") identifiziert:

63 Hier und weiter ist der Essay „Über das fröhliche Handwerk und den verständi¬

gen Frohsinn" (siehe Anm. 42) gemeint.
64 V. a. die Essays „Krizis individualizma" (I, 831-840), „Legion i sobornost'" (III,

253-261), „Lik i liciny Rossii" (IV, 445-482).



92 Elena Tétaz

Der heroische Humanismus ist gestorben. Wir kämpfen, wie in den Sagen

Homers, um den Körper des Helden, der schon leblos ist, damit ihn uns nicht
nehmen und schänden die verwilderten Horden Besessener, damit uns anheimfalle,

ihn zu salben, und zu beweinen, und zu bestatten, und herrlich zu
rühmen aufkünftigen Erinnerungsgelagen... (25).

Die „verwilderten Horden Besessener" verbinden sich mit dem „Legion"-
Begriff, wie aus dem Natur- und Antichrist-Hinweis in ihrer Beschreibung
folgt; das Persönlichkeitsprinzip ist in diesen Horden zerstört. Diejenigen,
mit denen der Dichter sich identifiziert, sind dann diejenigen, die die
Persönlichkeit bewahren und folglich auf die Verwirklichung der sobornost' hin
arbeiten.

Gerade im Kontext der Auseinandersetzung zwischen den „Horden" und
dem „Wir" erscheinen die Skythen. Auf den ersten Blick scheint es nicht
evident zu sein, diejenigen, die gegen die Horden kämpfen, mit den Skythen
gleichzusetzen, denn der Name „Skythe" taucht nur im Titel des Abschnittes

„Humanismus und Skythen" (II.4) auf. Darauf, dass es doch um die Skythen
geht, weisen folgende Indizien hin: 1) das emphatische „wir", das auch in
den anderen „skythischen" Texten von Ivanov vorkommt (z. B. im Epigramm
„Der Skythe tanzt" wie im Essay von 1907)65; 2) die betonte Rolle des Künstlers

im Prozess des Transhumanismus, der im Vergleich zum Humanismus als

eine viel größere Freiheit dargestellt wird (Schmetterling statt enger Puppe),

was an die „unbekannte Freiheit" der Skythen im Epigramm von 1891 denken

lässt.

Gleichzeitig aber erscheint in den „Klüften" die Opposition Skythe vs.

Barbar, und zwar gerade im Kontext der Freiheit. Dieser Gegensatz verweist
auf eine im Vergleich zu den früheren Texten grundsätzliche Änderung des

Konzepts. Während im Epigramm „Der Skythe tanzt" wie im Essay von
1907 das Barbarische, das Skythische und das Dionysische zu einer Einheit
verschmelzen, werden in den „Klüften" „Barbar" und „Sklave" einerseits,

„Skythe" und „Freier" andererseits parallelisiert und somit „Barbar" und

„Skythe" einander entgegengesetzt.66 Von welcher Sklaverei und welcher
Freiheit ist hier die Rede

Im Essay von 1907 wird bei der Darstellung der idealen Kunst als

kollektiver Erfahrung über die Gefahr der „geistigen Sklaverei" beim Verlust

der religiösen Empfänglichkeit gesprochen (III, 77). Anders gesagt: Ohne
die religiöse Komponente wird die kollektive Erfahrung zu einer geistigen

Sklaverei. Gerade darin besteht der Hauptvorwurf von Ivanov gegen

65 Auch im Gedicht Nomaden der Schönheit (1904; I, 778) entspricht die „wir"-
Position den Nomaden.

66 Vgl.: „Barbar und Skythe, Sklave und Freier werden von diesen Denkern ein¬

ander in der Kategorie der generellen Verschiedenheit gegenübergestellt." (18;

russ.: III, 374)



Die Poetik des Skythischen im Werk von Vjaceslav Ivanov 93

die Oktoberrevolution - ihre Säkularisierung verwandle das Volk in wilde
Tiere67; diese Beschreibung liefert eine direkte Parallele zu den wilden Horden

der Besessenen in den „Klüften". So wie die geistige Sklaverei das Merkmal

der Barbaren ist, ist die geistige Freiheit das Kennzeichnende der
Skythen. Das wird in den „Klüften" im empathischen „wir" ausgedrückt und in
der Rolle des Künstlers hervorgehoben.

In den „Klüften" wird nicht nur das Skythische, sondern auch das

Dionysische vom Barbarischen getrennt. Zusammenstellungen wie „dionysische

Züge der wilden Skythen" (im Epigramm) oder die Verbindung des Skythen
Anacharsis mit Dionysos als dem barbarischen slawischen Gott (im Essay von
1907) kommen nicht mehr vor. Darin könnte man Ivanovs Absage an ein

Konzept sehen, das die Barbarei der russischen Revolution mit der
Dionysoslehre rechtfertige.68 Von dem Barbarischen befreit, bleibt das Dionysische
weiterhin das Merkmal der Skythen; jetzt aber ist es endgültig im Sinne der
„russischen Idee" umgedeutet.

Folgt man Ivanov, existieren schon seit der Antike zwei gegensätzliche

Konzepte dessen, was der Mensch ist: der Humanismus und die mystische
Dionysoslehre der Orphiker. Wenn im Humanismus „der Mensch als Maß
der Dinge aufgerufen wird"69, was Ivanov als „zweideutig" bezeichnet (17),
wird bei den Orphikern „der Mensch [als] eine Mischung des aufrührerischen,

chaotischen, titanischen' Elementes, von der der Materie eigenen
Ursünde belastet, und dem Feuergeiste Dionysos" gedeutet (19); „der
Mensch befreit sich vom wüterischen Titanen in sich nur mittels eines

langsamen Reinigungsprozesses" (19). Die dionysischen Mysterien geben der

zukünftigen Menschheit die „Prophezeiung", „dass der Mensch etwas in uns
sei, das übertreffen und überwunden werden müsse" (20). Das Dionysische
wird bei Ivanov also als Überwindung des Humanismus verstanden.

Weiter entwickelt Ivanov den Gedanken über die Ideenähnlichkeit des

orphischen Dionysoskultes mit dem Christentum: Das letztere versteht er
als eine Verstärkung der von der dionysischen Idee angebotenen Verklärung
des Menschen:

67 Siehe den Essay „Revoljucija i narodnoe samoopredelenie" („Die Revolution
und die Selbstbestimmung des Volkes", 1917; III, 354-364).

68 Genau darin lag der Hauptvorwurf von Andrej Belyj, eines anderen russischen

Symbolisten, an Ivanov: siehe dessen Essay „Sirin ucenogo varvarstva" (Sirin
der gelehrten Barbarei). Berlin: Skify, 1922. Der Begriff „Barbar" ist durch die

Oktoberrevolution kompromittiert worden: Es wird über sie in dieser Zeit fast

ausschließlich wie über einen Ausbruch der Barbarei gesprochen, vgl.: Dmitrij
M. Segal. Literatura kak ochrannaja gramota. Moskau: Vodolej, 2006. S. 458-
517.

69 Bekanndich ist die Formulierung „der Mensch ist das Maß aller Dinge" ein Zitat
des Protagoras, Perikles philosophischen Lehrers und Freundes.



94 Elena Tétaz

So bestand auch in dieser Hinsicht kein prinzipieller Widerspruch zwischen
der Mystik des hellenischen Heidentums und dem Christentum. Letzteres
betrachtete die menschliche Gegebenheit ebenso pessimistisch, [sie!] und
vertiefte noch, verdunkelte und verlegte in unendliche Ferne das Ziel des menschlichen

Strebens, das erahnte Bild des verklärten Menschen. (21)

An diesem Punkt besteht ein grundsätzlicher Unterschied zur antichristlichen

Dionysosdeutung bei Nietzsche. Gerade die Analogie zwischen dem

Christentum und Dionysos erlaubt es Ivanov, eine Kontinuität zwischen
seiner Dionysoslehre und der Idee der sobornost' zu konstruieren, sie als

Entwicklungsstufen eines einzigen Prozesses zu deuten, dessen Telos in der
sobornost' liegt. Das drückt sich vor allem darin aus, dass er die Ideen von
Dostoevskij, Nikolaj Fedorov und Vladimir Solovev, denen der Begriff
der sobornost' zugrunde liegt, übernimmt und darauf aufbaut, um seine

eigene Lehre der sobornost' zu entwickeln.70 In dieser Lehre übernehmen
die Skythen als Träger des Dionysischen die Vorbereitungsrolle für die neue
Bewusstseinsform der Menschheit.

Ivanov nennt seine sobornost'-Lehre „Monanthropismus" und bezeichnet

sie als „Religion" (32). Die Grundlage dieser Lehre bildet die Idee, „Der
Mensch ist eine Einheit" (32), wobei die ganze Menschheit als eine einheitliche

Personliebkeit verstanden wird: „dieses einheitliche Ich der Menschheit
[ist] ein lebendiges und konkretes Wesen" (30). Warum wird hier der Akzent
auf die Persönlichkeit gesetzt Für Ivanov sind nach dem Tod des Humanismus

zwei gegensätzliche Entwicklungsformen der Menschheit möglich. Die
eine geht mit der Zerstörung der Persönlichkeit einher und wird als „Legion"
bezeichnet. Die andere ist hingegen die Rettung der Persönlichkeit; das ist
die sobornost'. Gerade darum wird im Konzept des Monanthropismus die
Persönlichkeit hervorgehoben: Ihrem eigentlichen Sinne nach soll die

Überwindung des Humanismus mit einer Zunahme der inneren Freiheit der
Persönlichkeit einhergehen. Aber diese ausdrückliche Intention des Konzeptes
wird durch den Wortlaut und die Implikationen des Textes durchkreuzt.

Die von Ivanov imaginierte und erträumte organische Epoche soll die

gesamte Menschheit zu einem einheitlichen Organismus vereinigen. Der
Organismusgedanke geht auf Kant zurück: Mit dem Begriff des Organismus

ist eine Ganzheit, die aus Ganzheiten besteht, gemeint.71 Bei Ivanov
bekommt dieser Gedanke eine präzisere Bedeutung; er meint eine Persön-

70 Ausführlicher dazu siehe in den „Klüften": „Dostojewski, mit seiner Lehre von
der Schuld eines jeden vor allen, für alle und alles, und von der Abwesenheit
eine Scheidungsgrenze zwischen Mensch und Mensch; Fedorow, mit seiner
ausschließlichen Betrachtung der .allgemeinen Sache' der Auferstehung der Väter,
die unerreichbar ist, ohne Überwindung der Individuation; Wladimir Solowjov,
mit seiner Predigt des Gottmenschentums..." (S. 29-30) (wie Anm. 59).

71 Vgl. Immanuel Kant. Kritik der Urteilskraft, § 65.



Die Poetik des Skythischen im Werk von Vjaceslav Ivanov 95

lichkeit, die aus Persönlichkeiten besteht. Dieser Gesamtpersönlichkeit
kommt dabei das Merkmal des Gewissens zu. Denn das Gewissen ist das

Selbstverhältnis, das eine Persönlichkeit ausmacht. Bei Ivanov wird, begrifflich

vollkommen kohärent, die sobornosf als die fromme Vergemeinschaftung

des Gewissens dargestellt, d.h. also als die Weise, in der die Mitglieder
der allumfassenden Gemeinschaft miteinander in einem innerlichen Verhältnis

stehen.

Diese mystische Verallgemeinerung des Gewissens, dieses Erheben des All-
menschlichen [= im russ. Original: ,jobornosti", Gen.] als einer neuen Energie

und eines neuen Wertes, die keinem Menschen im einzelnen eigen sind,
auf eine höhere Stufe, als alle schöne „Menschlichkeit" des einzelnen; diese

Ansicht vom Verbrecher, als einem Abtrünnigen, der einer Wiedervereinigung

mit dem Ganzen bedarf - dies ist, natürlich, kein Humanismus. (36)

Traditionell ist das Gewissen diejenige subjektive Dimension, in der das

Individuum mit sich selbst konfrontiert ist und in dieser Konfrontation zu
einer Person wird.72 Hier aber wird genau diese für das Individuum als Person

konstitutive Instanz nicht mehr der individuellen Persönlichkeit
zugerechnet, sondern der Gesamtpersönlichkeit zugesprochen. Damit wird aber

der Organismusgedanke entgegen der erklärten Absicht Ivanovs zunichte

gemacht, da die Elemente, aus denen die Gesamtpersönlichkeit besteht,
ihrerseits nicht mehr als Ganzheiten, d. h. als Persönlichkeiten, gedacht werden

können. Für die Individuen sind womöglich die Folgen noch katastrophaler:

Die „Vergemeinschaftung des Gewissens" raubt dem Individuum
seinen letzten Rückzugsort und hebt es als Person auf. Die Synthese, die Ivanov
im Auge zu behalten versucht und die er einige Zeilen später anspricht73, findet

hier nicht statt. Das, was auf der strukturellen Ebene aufdie Synthese des

Persönlichen und des Allgemeinen hinweist, kippt bei genauer Betrachtung
in sein Gegenteil um: Es dominiert ein Element und absorbiert das andere;

es ist eine Pseudosynthese.74

72 Dies wurde in genau denselben Jahren noch von dem Berliner Theologen Karl
Holl zugespitzt, indem er das Religionsverständnis Luthers als „Gewissensreligion"

deutete. Dadurch wurde das Gewissen zum Ort, in dem der Mensch sich

Gott gegenüber wiederfindet, und in diesem Gegenüber von niemandem und

von keiner Institution vertreten werden kann.

73 „die ganze Menschheit [...] als lebendige, allmenschlich-persönliche Einheit"
(S. 37) (wie Anm. 59).

74 Hier entsteht derselbe logische Widerspruch, der schon im Essay von 1907 zwi¬

schen der angesprochenen Synthese des Künsders und des Volkes einerseits und
der Deutung des Künstlers als Auftragsvollziehers der Gemeinde, d.h. der

Auflösung des Persönlichen im Ganzen andererseits spürbar wird.



96 Elena Tétaz

Vorstellungen einer organischen Einheit sind keineswegs eine Besonderheit

von Ivanov. Sie sind im Gegenteil charakteristisch für das Leiden an der
Moderne als einer Zeit des Individualismus und der zunehmenden Auflösung

überkommener Gemeinschaften. Viele Intellektuelle haben diesem

Unbehagen ihre Stimme geliehen, wobei eine gewisse Affinität mit frühen
Formen des faschistischen Denkens unübersehbar ist.75 So erstaunt es wenig,
dass ein anderer Vertreter des russischen Symbolismus, Dmitrij Merezkovskij,
einige Jahre später meinte, in Mussolini denjenigen gefunden zu haben, der
sein religiöses Programm politisch in die Tat umsetzen würde, bevor er sich
schließlich sogar Hitler zuwandte.76

Ivanov selber hoffte offenkundig zuerst, in der bolschewistischen
Revolution diejenigen Bedingungen zu finden, unter denen er seine Vorstellung
einer „mystischen Gemeinschaft" werde verwirklichen können: In seinem

Vortrag vor dem Ersten Allrussischen Kongress zum Arbeiter-Bauern-
Theater im November 1919 entfaltete er seine Auffassung des Theaters der

Zukunft als Modell einer einheitlichen Menschheit.77 Wenn man dieses

Dokument aufmerksam liest, sieht man sofort, dass Ivanov bis in die einzelnen

Formulierungen hinein die Hauptidee der „Klüfte" über Monanthropis-
mus und sobornost'7S übernahm, verzichtete aber aufdie kritischen Töne, die

in den im selben Jahr entstandenen „Klüften" durchaus vorhanden sind. Er
bemerkte aber schnell, dass seine Hoffnungen illusorisch waren, distanzierte
sich vom Sowjetkommunismus und ging ins Exil. Dabei scheint er
wahrgenommen zu haben, dass unter den realhistorischen Bedingungen der 20er
Jahre das Totalitätsdenken des Symbolismus in eine gefährliche Nähe zum

75 Über die Ursprünge und die frühen Formen faschistischen Denkens in Frank¬

reich vgl. die bahnbrechenden Forschungen von Zeev Sternhell. La Droite
révolutionnaire 1885-1914: les originesfrançaises dufascisme. Paris: Seuil, 42000

[1978]; Ni droite nigauche. L'idéologiefasciste en France. Paris: Complexe, 32000

[1987]; Naissance de l'idéologiefasciste. Paris: Gallimard, 21994 [1989]. Über die

entsprechenden Erscheinungen in Deutschland vgl. die klassische Untersuchung
von Fritz Stern. Kulturpessimismus als politische Gefahr. München: DTV, 1986

[1961], Ein Abschnitt von Ni droite ni gauche trägt den Titel: „La démocratie

contre l'esprit" (S. 377-403); dies bezeichnet präzise die Stoßrichtung von Iva-

novs Kulturkritik in den „Klüften".
76 Papernyj (wie Anm. 30). S. 362.

77 Es ist die Aktualisierung einer alten Idee Wagners, die Nietzsche den entschei¬

denden Impuls zur Geburt der Tragödie gegeben hatte. Grundlegend: Udo
Bermbach. Der Wahn des Gesamtkunstwerks. Richard Wagners politisch-ästhetische

Utopie. Stuttgart/Weimar: Metzler, 22004.

78 Leonid Zubarev. „Vsenarodnoe iskusstvo Vjaceslava Ivanova i ,Iskusstvo dlja
naroda' pervych let revoljucii". (aus: Averincev/Ziegler, wie Anm. 30). S. 453-
454.



Die Poetik des Skythischen im Werk von Vjaceslav Ivanov 97

Totalitarismus geraten musste, und sagte sich deswegen ausdrücklich vom
Symbolismus los.79

* * *

In allen drei Texten haben wir dieselbe Struktur gefunden: Einer
Krisendiagnose wird mit der Konstruktion einer „gelehrten Gegenwelt"80 begegnet.81

Die Krisendiagnose sieht in der Moderne einen Prozess zunehmender

Individualisierung, in dem die „Persönlichkeit" ihren Halt in einer religiös
vermittelten Kultur- und Wertgemeinschaft verliert. Die Konstruktion
entwirft das Programm einer neuartigen Gemeinschaft, in der die „Persönlichkeit"

stabilisiert werden soll. Diese neue Gemeinschaft soll eine Einheit von
gegensätzlichen Aspekten und getrennten Gruppen gewährleisten. Mit
diesem Programm schreibt sich Ivanov in einen verbreiteten intellektuellen
Diskurs der Jahrhundertwende ein, an dem sich Philosophen und Historiker,
Theologen und Soziologen, aber eben auch Dichter beteiligten.82

Diese imaginierte neue Gemeinschaft wird von Ivanov als eine allumfassende

Gemeinschaft dargestellt. Der Totalitätsgedanke zieht sich wie ein

roter Faden durch alle drei Texte hindurch. Er drückt sich im wahrhaftigen
und endgültigen Charakter der Freiheit als geistiger Hegemonie, in der Idee

einer totalen Kunst des Mythos als Idealkunst sowie in der Vorstellung der

gesamten Menschheit als einer einheitlichen Persönlichkeit aus. Die Träger

dieses radikalen Erneuerungsprozesses sind immer die Skythen; außer

in den „Klüften", wo das Barbarische wegfällt, wird dieser Prozess als eine
slawisch-barbarische Renaissance geschildert. Es gelingt Ivanov aber nicht,
die erträumte neue Gemeinschaft konsistent zu konzipieren. Im ersten Text
bleibt er bei einem bloß negativen Begriff der Freiheit als „Chaos", in den
beiden anderen wird der Totalitätsanspruch auf Kosten des Individuellen
durchgeführt. Die Einzelpersönlichkeit, zu deren Rettung der Symbolismus

angetreten war, wird der Gesamtpersönlichkeit geopfert.

79 Papernyj (wie Anm. 30). S. 362.

80 Vgl. Kay Schiller. Gelehrte Gegenwelten. Über humanistischen Leitbilder im 20.

Jahrhundert. Frankfurt a.M.: Fischer, 2000.
81 Zum Begriffspaar „Krise" - „Konstruktion" vgl. Volker Drehsen/Walter Sparn.

„Die Moderne: Kulturkrise und Konstruktionsgeist". Vom Weltbildwandel zur
Weltanschauungsanalyse. Krisenwahrnehmung und Krisenbewältigung um 1900.

Hg. dies. Berlin: Akademie, 1996. S. 11-30.

82 Die Forschung hierzu ist mittlerweile uferlos, vgl. z. B.: Hg. Rüdiger vom Bruch/
Friedrich Wilhelm Graf/Gangolf Hübinger. Kultur und Kulturwissenschaften

um 1900. Stuttgart: Steiner, 1989; als Schriftsteller kann man im deutschen

Sprachraum an Stefan George, RudolfBorchardt oder Hugo von Hofmannsthal
denken, im französischen Raum an Maurice Barrés oder Charles Maurras.




	Die Poetik des Skythischen im Werk von Vjačeslav Ivanov

