Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2016)

Heft: 45: Poetik und Rhetorik des Barbarischen = Poétique et rhétorique du
barbare

Artikel: Die Poetik des Skythischen im Werk von Vjaeslav Ivanov

Autor: Tétaz, Elena

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006251

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Elena Tétaz

Die Poetik des Skythischen im Werk von Vjadeslav Ivanov

Le pocte, philosophe et helléniste Vjaceslav Ivanov (1866-1949) est considéré
comme ['un des représentants les plus importants du symbolisme russe et comme
une des grandes figures intellectuelles et artistiques de la Russie du début du xx°
siecle. Il a été influencé aussi bien par les idées de Nietzsche que par celles des slavo-
philes. C’est en combinant ces deux traditions qu’il forme sa conception du diony-
sien. Cette derniére fait partie intégrante de son concept de « ’idée russe » et joue
un réle important dans la mise en place de sa doctrine de la sobornost’. Chez Ivanov,
le dionysien trouve sa réalisation dans les Scythes. Cette identification reprend la
conception classique des « Scythes comme barbares russes », mais assume égale-
ment |’idée nietzschéenne du dionysien comme moment barbare. On a donc affaire
a une réinterprétation créative du Dionysos nietzschéen dans U'esprit de la renais-
sance slave. Sur la base de trois ceuvres d’Ivanov datant de périodes différentes, I’ar-
ticle met en évidence comment Ivanov construit la figure du Scythe et les raisons
pour lesquelles son symbolisme prend la forme d’un discours de la totalité aux ambi-
guités parfois proches du totalitarisme.

Vjaceslav Ivanov ist eine Schlisselfigur des literarischen und intellektuellen
Lebens in Russland um 1900." An seinem Werk lisst sich paradigmatisch zei-
gen, weswegen der Skythe zur russischen Figur des Barbarischen im Russland
der Jahrhundertwende wurde.

1 Uber Ivanov allgemein: Johannes Holthusen. Vjaceslav Ivanov als symbolistischer
Dichter und als russischer Kulturphilosoph. Munchen: Verlag der Bayerischen Aka-
demie der Wissenschaften, 1982 (Heft 2); Fyacheslav Ivanov: Poet, Critic and Phi-
losopher. Hg. Robert Louis Jackson/Lowry Nelson. Jr. New Haven: Yale Center
for International and Area Studies, 1986; Gudrun Langer. Kunst, Wissenschaft,
Utopie: die ,,Uberwindung der Kulturkrise“ bei V. lvanov, A. Blok, A. Belyj und
V. Chlebnikov. Frankfurt a. M.: Klostermann, 1990; Viaceslav Ivanov: Russischer
Dichter — europdischer Kulturphilosoph: Beitrage des IV, Internationalen Viaceslav-
Tvanov-Symposiums, Heidelberg, 4.-10. September 1989. Hg. Wilfried Potthoff.
Heidelberg: Winter, 1993; Un maitre de sagesse au XXe siécle. Viaceslav Ivanov
et son temps. Cabiers du Monde russe. Vol. XXXV /1-2 (1994); Viaceslav Tvanov:
Dichtung und Briefwechsel aus dem deutschsprachigen Nachlass. Hg. Michael
Wachtel. Mainz: Liber, 1995; Alexandra loannidou. Humaniorum studiorum cul-
tores: die Grikophilie in der russischen Literatur der Jahrbundertwende am Beispiel
von Leben und Werk Innokentij Annenskijs und Viaceslav Ivanovs. Frankfurt a. M.
u.a.: Lang, 1996; Jurij MuraSov. Im Zeichen des Dionysos: zur Mythopoetik in der
russischen Moderne am Beispiel von Vjaceslav Ivanov. Miinchen: Fink, 1999.



78 Elena Tétaz

Geboren 1866 in Moskau, verbrachte Ivanov den grofiten Teil seines
Lebens (43 Jahre von 83) im Ausland und starb 1949 in Rom. Er war nicht
nur eine zentrale Gestalt des russischen Symbolismus, sondern auch studier-
ter Althistoriker und Alephilologe, Kulturphilosoph und Ubersetzer.” Bei
Ivanov fand ,die Grundlegung von Begriffen im Studium der Geschichte
und klassischen Philologie bei Mommsen und Hirschfeld in Berlin, [aber
auch] in der Auseinandersetzung mit Nietzsches Geburt der Tragodie aus
dem Geist der Musik statt.* In diesem Rahmen wird Dionysos zu einer Leit-
figur von Ivanovs Denken, wobei es um eine Umdeutung von Nietzsches
Dionysosfigur und um dessen ,,Uberwindung“ in Fragen des ,religiosen
Bewusstseins® geht.” Die eigenen Dionysos-Forschungen von Ivanov fanden
ihren Niederschlag in den Vorlesungen zur dionysischen Religion, die er
1903 an einer privaten russischen Hochschule in Paris hielt. Sie verschafften
ihm auf Anhieb die Aufnahme in den Symbolisten-Kreis von Moskau und
Sankt Peterburg. Spiter folgten noch drei weitere wissenschaftliche Arbeiten
zu Dionysos.

Ivanov ,war sicherlich einer der westlichsten russischen Schriftsteller des
20. Jahrhunderts®, aber ,mit ebensolcher Sicherheit kann man ihn gleichzei-
tig auch als iiberzeugten Slavophilen bezeichnen®.” Diese Ambivalenz ist fur
das Werk Ivanovs charakeeristisch. Das Slavophilen-Thema zieht sich wie ein
roter Faden durch sein Gesamtwerk und findet eine besondere Auspragung
im Essay ,,O russkoj idee (,Die russische Idee®, 1909).* Sein Titel kniipft

2 U.a. von Sappho, Alkaios, Aischylos, Dante, Petrarca, Novalis, Schiller, Goethe,
Byron, Baudelaire.

3 Potthoff (wie Anm. 1). S. 11-12.

4 Allgemein zur Nietzsche-Rezeption in Russland: Bernice Glatzer Rosenthal.
Nietzsche in Russia. Princeton: University Press, 1986; Maria Deppermann. ,,Pro-
test und Verheiffung. Zur Bedeutung Friedrich Nietzsches fur die Kultur des Fin
de si¢cle in Ruflland®. Schweizer Hefte fiir allgemeine und vergleichende Literatur-
wissenschaft 10 (1989): S. 61-88; Valentin Belentschikow: ,,,Novodelovecestvo’ -
,Sverchéelovecestvo': Zur Semantik des Ubermenschen in der russischen Avant-
garde®. Viadimir Solovev und Friedrich Nietzsche: eine deutsch-russische kulturelle
Jabrbundertbilanz. Hg. Urs Heftrich. Frankfurt a. M.: Peter Lang, 2003. S. 9-26.
(‘Trierer Abhandlungen zur Slavistik, Bd. I).

S Siehe: Ivanov (II, 21); russische Textbelege, wenn nicht anders vermerke, sind
der Ausgabe Vjaéeslav Ivanov. Sobranie socinenij I-IV. Brissel 1971-1987: Foyer
Oriental Chrétien. Hg. Dmitrij V. Ivanov/Olga Deschartes entnommen und mit
entsprechenden Bandverweisen (I, II, III, IV) verschen.

6 1904/1905, 1917, 1923 (erscheint als eine zweite Dissertation). Details siche:
Ioannidou (wie Anm. 1). S. 106-107, 149-153.

7 Antonin Mejtan. ,Vjaceslav Ivanovs Slavophilentum® (wie Anm. 1). S. 267; Jack-
son/Nelson (wie Anm. 1).S. 1.

8 111, 321-338; auf dt.: W. Iwanow. Die russische Idee. Ubers. von . Schor. Tiibingen:
Mohr-Siebeck, 1930.



Die Poetik des Skythischen im Werk von Viaceslav Ivanov 79

direke an eine lange Tradition an, deren Anfang auf das 15. oder 16. Jahr-
hundert zurtickgeht” und die mit der urspriinglich politisch motivier-
ten Vorstellung, Russland sei das Dritte Rom', verbunden ist. Diese Idee
bedeutete ,nicht weniger als die Identifizierung von russischem und recht-
gliubigem (d. h. orthodoxem) Christentum, was zugleich auf die Identifizie-
rung des russischen Jolkes mit der Kirche als des mystischen Leibes Christi
hinausliet “."" Das Telos dieser ,,russischen Idee® besteht darin, die ganze Welt
in eine neuartige mystische Gemeinschaft des wahren Christentums zu ver-
wandeln. Dieses Endziel entspricht dem, was mit dem Begriff von sobornost’
bezeichnet wird. Es geht um einen zentralen Begriff des religiosen Ideenkos-
mos Russlands, der sowohl den Prozess der religios-christlichen Vergemein-
schaftung als auch deren Ergebnis, die allumfassende, religios begriindete
und integrierte Gemeinschaft, bedeutet.”

9 Zur Geschichte des Begriffs ,russische Idee” siche z. B.: Wilhelm Goerdr. Rus-
sische Philosophie: Grundlagen. Freiburg i. Br./Miinchen: Alber, *1995. S. 504-
517; Michael Wegner. ,,Die ,Russische Idee” — Geschichte und Wirkung®. Risss-
land und Europa. Historische und kulturelle Aspekte eines Jahrbundertproblems.
Hg. ders. u.a. Leipzig: Rosa-Luxemburg-Verein, 1995. S. 17-33; Nikolaj Berd-
jaev / Dietrich Kegler. Die russische Idee. Grundprobleme des russischen Den-
kens im 19. Jabrhundert und zu Beginn des 20. Jahrbunderts. Sankt Augustin:
H. Richarz, 1983.

10 Siehe dazu: Thomas Tetzner. Der kollektive Gott. Zur ]deengesc/ﬂic/ate des ,,Neuen
Menschen” in Russland. Gorttingen: Wallstein Verlag, 2013. S. 81-90; Boris A.
Uspenskij/Jurij M. Lotman. ,Die Idee ,Moskau — das Dritte Rom" in der Ideolo-
gie Peters 1. Semiotik der Geschichte. Hg. Boris A. Uspenskij. Wien: Verlag der
Osterreichischen Akademie der Wissenschaften. 1991. S. 113-126. Die Vorstel-
lung von Russland als dem Dritten Rom geht auf die Vision der vier Reiche im
Buch Daniel (2,31F) zuriick. Traditionell wurden die vier Reiche so gedeuter,
dass das vierte Reich (Dan 2,41f.) mit dem romischen Reich identifiziert wurde.
Daraus folgte, dass das romische Reich das letzte Reich der Weltgeschichte sei
(so schon in den Historiarum adversum paganos libri septem des Orosius zu
Beginn des 5. Jahrhunderts). Daraus wurde das Modell der #ranslatio imperii
ausgebildet: das Imperium ist zuerst von Rom nach Byzanz tibertragen worden,
sodann von Byzanz nach Moskau. In diesem Modell der #ranslatio spielen auch
trinitarische Geschichtsspekulationen eine Rolle, die spitestens seit dem Werk
von Joachim von Fiore (1130-1202) weit verbreitet sind: das dritte Zeitalter, das
Zeitalter des Geistes, soll dem Zeitalter des Sohnes, der Zeit der Kirche, folgen
und eine neue Form von Gemeinschaft herbeifiihren, die in einer fundamenta-
len Erneuerung des Menschen ihr Prinzip findet (vgl. Claude Carozzi. Weltun-
tergang und Seelenheil. Apokalyptische Visionen im Mittelalter. Frankfurt a. M.:
Fischer, 1996). Beide Motive kombinieren sich in der Gleichsetzung von Russ-
land und dem Dritten Rom als Rom des Geistes.

11 Terzner (wie Anm. 10). S. 85.

12 Zum Begriff sobornost’ siche z. B. Holthusen (wie Anm. 1). S. 15f.



80 Elena Tétaz

Fiir Ivanov driicke sich die russische Idee in der Auffassung des ,Drit-
ten Roms" als ,Rom des Geistes” aus (III, 326). Mit dem Stichwort ,Rom
des Geistes“ schreibt sich Ivanov in eine auch fiir Russland charakeeristi-
sche Denktradition ein, die Peter Thiergen Translationsdenken nennt." Es
wird hier mit zwei Modellen gearbeitet: ,translatio imperii“ und ,transla-
tio artium®. ,,[D]er Nihrboden dieser Theorien liegt in der politischen und
kulcurellen Selbstdeutung aufstrebender Vaolker, die sich jeweils als Triger
und Gipfel eines religios-weltgeschichtlichen Heilplans begreifen®.!* Das
russische Schrifttum kannte zunichst nur die Vorstellung einer ,translatio
imperii®. In der neueren russischen Literatur nach 1700 tritt noch die Idee
der ,translatio artium® dazu.”® In den 30er Jahren des 19. Jahrhunderts setzt
eine dritte Phase dieses russischen Translationsdenkens ein, dessen Fokus
jetzt ,auf dem Drang nach Uberlegenheit und russischer Mission“'® liegt.

Bei Ivanov ist die Vorstellung Russlands als Rom des Geistes mit der Idee
einer von Russland aus anbrechenden Synthese verbunden, in der Ivanov das
Prinzip einer fundamentalen Erneuerung sicht. Sein Programm im Essay
»Die russische Idee” geht von einer kritischen Zeitdiagnose aus, die die rus-
sische Gegenwart als das Nebeneinander zweier Kulturen, einer organischen
Kultur der Volksmassen und einer , kritischen®, aus Westeuropa kommenden
Kultur der Intellektuellen, deutet.!” Ivanov wertet die kritische Kultur ein-
deutig negativ: er sicht in ihr die ,,Kultur der Kainsséhne“', in der sich das
ytaedium sui“ (Selbstekel) der abgekapselten Klassen ausdriicke und die nach
der Wiedervereinigung mit der Masse sucht.”

Damit ist die ,russische Idee” von Ivanov ein einziges Plidoyer gegen die
weitere Differenzierung und Schichtung der Kulturen und ein ausdriickli-
ches Votum fur die ,universale Synthese“*; sie entwickelt sich gegenliufig
zu den fur die gesellschafiliche Moderne charakteristischen Prozessen zuneh-
mender Zergliederung.”' Wie alle Programme ciner von den intellektuellen

13 Peter Thiergen. ,Translationsdenken und Imitationsformeln. Zum Selbstver-
stindnis der russischen Literatur des XVIIIL und XIX. Jahrhunderts“. Arcadia
13 (1978): S. 24-39.

14 Ders. S. 24.

15 Ders. S. 24-25.

16 Ders. S. 38.

17 Vgl. Holthusen (wie Anm. 1), S. 36-37.

18 111, 330; dr.: 28 (wie Anm. 8).

19 III, 327; dt.: 22 (wie Anm. 8).

20 111, 329; dt.: 37 (wie Anm. 8).

21 In der Sehnsucht nach Integration, Einbindung und Synthese wird man den
Ausdruck des typischen Unbehagens der Intellektuellen an der eigenen Unge-
bundenheit erkennen, vgl. Gangolf Hiibinger. ,,Intellekcuelle, Intellekrualismus®,
Max Webers ,, Religionssystematik”. Hg. Hans G. Kippenberg/Martin Riesebrodt.
Tiibingen: Mohr Siebeck, 2001. S. 297-313. Webers Analysen der Rolle der



Die Poetik des Skyt/aisc/)en im Werk von Vjac'eslzw Tvanov 81

Eliten zu schaffenden ,Kultursynthese“* ist auch Ivanovs ,russische Idee*
ein utopisches Konzept zur Riicknahme der fur die ku/turelle Moderne kon-
stitutiven Differenzen.

In Ivanovs Synthesegedanken® spielt aber auch ein anderer Einfluss eine
grundlegende Rolle: Nietzsches Konzept einer ertriumten Synthese des
Apollinischen und des Dionysischen aus der Geburt der Tragidie, wobei
nicht unwichtig ist, dass in diesem Zusammenhang das Dionysische das
Moment des Barbarischen darstellt.** In einem anderen Essay erklart Ivanov,
dass er diese Synthese zweier gegensitzlicher Prinzipien als eine ,,Formel®
versteht, die sich auf andere Zusammenhinge tbertragen und mit einem
neuen Inhalt fullen lisse.”

Diese ,,Formel“ kommt in seinen Essays auf ganz unterschiedlichen Ebe-
nen zum Ausdruck, z.B. als Einheit von Intelligenzija und Volk, Kinstler
und Volk (ideale Kunst), Individuum und Gemeinschaft oder auch von Hel-
lenentum und Slawentum. In diesem Kontext bekommt das Dionysische
bei Ivanov eine Bedeutung, die weit iiber das blof8 Asthetische hinausgeht
(I, 725). Es wird zum ,,Symbol einer bestimmten Sphire seelischer Zustinde,
vor allem ein richtiges Wie und nicht irgendein Was oder irgendein Wer*

Intellekeuellen in Russland sind heute noch lesenswert, vgl. Max Weber. Zur
Russischen Revolution von 1905. Schriften und Reden 1905-1912. Hg. Wolfgang
J. Mommsen (MWG 10). Tibingen: Mohr, 1989. Dariiber hinaus wichtig in
diesem Kontext: Hans G. Kippenberg. ,,Intellektuellen-Religion®. Die Religion
von Oberschichten. Hg. Peter Antes/Donate Pahnke. Marburg: Diagonal, 1989.
S. 181-201; Hartmann Tyrell. , Intellekcuellenreligiositit, Sinn-Semantik, Brii-
derlichkeitsethilk®. Max Weber und Osteuropa. Hg. Anton Sterbling/Heinz
Zipprian. Hamburg: Krimer, 1997. S. 25-58.

22 Das Wort begegnet haufig im kulcurkritischen Schriftrum der Jahrhundert-
wende, vgl. z.B. Samuel Lublinski im ,Vorwort® von Der urchristliche Erdkreis
und sein Mythos. Erster Band: Die Entstehung des Christentums aus der antiken
Kultur. Jena: Diederichs, 1910. Darin liest man, dass ,die Gegenwart gemahnt
sein [soll], dass auch sie ihre Kultursynthese immer noch zu begriinden hat*
(S.2). Lublinski, der ehemalige Sekretir von Theodor Herzl, war ein scharfsinni-
ger Kritiker der literarischen Moderne (vgl. Die Bilanz der Moderne. Tubingen:
Niemeyer, 1974 [1904]), der klar die nietzscheanischen Wurzeln des Symbo-
lismus sowie den Zusammenhang zwischen Symbolismus und moderner Erotik
erkannt hatte (ebd., S. 162f.). Beides trifft auf Ivanov zu.

23 Uber die Syntheseidee bei Ivanov siche: Leonid Heller. ,Le synthétisme de
Vja&eslav Ivanov*. Cahbiers du Monde russe. Vol. XXXV/1-2 (1994). S. 171-190.

24 Friedrich Nietzsche. Werke I. Werke in drei Binden. Darmstade: WBG, 1997.
S. 34-35; Nietzsche selbst nennt es nicht ,,Synthese®, sondern ,geheimnisvolles
Ehebiindnis“ ,beider Triebe® (S. 35).

25 Siehe den Essay ,,O sus¢estve tragedii®. Bd. II (1912), 190-191. Deutsche Fas-
sung: W. Iwanow, ,,Der Sinn der antiken Tragodie®. Das alte Wahre. Hg. Victor
Wittkowski. Berlin/Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1954. S. 77-78.



82 Elena Tétaz

(I1, 569-570), und zu einem Prinzip, das im Uberschreiten der Schranken
des empirischen Ichs als Bedingung der Zugehorigkeit zur gottlichen Allein-
heit besteht (I, 719). Hier wird das Dionysische als Weg zur sobornost’ gedeu-
tet*® und damit ins Konzept der ,russischen Idee® integriert.

Die Triger des so verstandenen Dionysischen sind bei Ivanov die Sky-
then. Diese Identifizierung greift die klassische Vorstellung des ,Skythen
als russischen Barbaren' auf, iibernimmt aber gleichzeitig die nietzscheani-
sche Vorstellung des Dionysischen als Barbarischem. Die Skythen werden
dabei als Triger einer besonderen Eigenschaft dargestellt, die im Begriff
der Freiheit wurzelt. Wir haben es hier mit einer kreativen Umdeutung
des Nietzsche’schen Dionysos zu tun, in der die ,russische Idee mit dem
Gedanken einer barbarisch-dionysischen Erneuerung verschmolzen wird -
im Geiste einer slawischen Renaissance, wie es damals die Mode war.”’

Auferlich driicke sich bei Ivanov die Verschmelzung der russischen Idee
mit Nietzsche dadurch aus, dass in vielen seiner Essays eine innere Verbin-
dung zwischen Dionysos und den Slawen hergestellt wird, die auf dem Bar-
barentum als deren gemeinsamem Element beruht. Dabei argumentiert Iva-
nov sogar gelegentlich mit Nietzsches slawischer Herkunft®:

Auonuc [...] Haw, BapBapckuii, Ham caasHckmii Gor (111, 70)
AHOHHC BapBapcKoro BospokacHus BepHya Ham — mu. (111, 75)

Caassne [...] ¢ HesamaMATHBIX BpeMeH ObIAM BEPHBIMH CAYKHTEAIMH AHO-
uuca. [...]. Mcteimu nokaonnnkamu Amnonuca 6viam onu [...]. Heaapom u
®puapux Humwe [...] npunnceiBas 310 OTKpbIBLICECS €My MOCTHXCHHE —
TMOCTHKEHHE «Xa0Ca, POXKAAIOLICTO 3BE3AY», — CBOCH NPHPOAC CAABSIHHHA.

(IV, 668-669)

Dieser slawische Dionysos spielt eine zentrale Rolle in der Deutung der Sky-
then bei Ivanov. Die Begriindung ihrer Erneuerungsfunktion liegt gerade
darin, dass sie als Triger des Dionysischen gelten. Dies wird anhand drei

26 Ausfiihrlicher dariiber: I, 28-29; vgl. auch Carin Tschopl. Vjaceslav Ivanov. Dich-
tung und Dichtungstheorie. Miinchen: Otto Sagner, 1968. S. 106.

27 1908 fand z. B. der erste sogenannte neoslawische Kongress in Prag statt: Mestan
(wie Anm. 7). S. 268.

28 ,Dionysos [...] unser barbarischer, unser slawischer Gott“ (1907); ,,Der Diony-
sos der barbarischen Erneuerung gab uns den Mythos zuriick® (1907); ,,Die Sla-
wen [...] waren seit Vorzeiten treue Diener des Dionysos. [...] Die echten Anhin-
gervon Dionysos waren sie. [...] Nicht umsonst schrieb auch Friedrich Nietzsche
[...] diese ihm offenbarte Entdeckung — die Erkenntnis vom ,Chaos, das einen
Stern gebiert', - seiner slawischen Natur zu“ (1917), [Meine Ubersetzung: ET .



Die Poetik des Skythischen im Werk von Vijaceslav Ivanov 83

seiner Texte, die zwischen 1891 und 1919 entstanden sind, gezeigt.”” Es geht
um die einzigen Texte in Ivanovs Werk, die sich explizit mit der Figur des
Skythen befassen. Es wird gezeigt, zu welchen Konstruktionen der Skythen-
Figur es im Rahmen von Ivanovs slawischer Renaissance jeweils kommt und

warum Ivanovs Symbolismus einen in hohem MafSe ambivalenten Totalitits-
diskurs darstellt.”®

* K *

Das Gedicht ,,Skif pljaset” (,Der Skythe tanzt, 1891) gehort zum Zyklus der

Pariser Epigramme; es wurde wahrend Ivanovs Aufenthalts in Paris geschrieben:

Crena Boabnoctn u I'pas
AnxuMm ckudaMm He 110 HpaBy
[MABOTHH y4HA BacC Npasy.
Xaoc BoAeH, xaoc npas!

B Hac 3asoxeHa aauba

Bam HeBeAOMOIT cBOOOABI:
Bamu BeKM — TOABKO T'OABI,
I'Ae 3aHOCSAT HEMTOTOABI
Besbimsunbie rpoba! (I, 627)*

Der Text stellt einander zwei Pole gegeniiber — den franzosischen und den
skythischen. Dieser Gegensatz hat eine lange Vorgeschichte. Er kniipft einer-
seits an den klassischen Gegensatz Hellentum / Barbarentum an, anderer-
seits an das Russlandbild in Westeuropa, welches Russland bis 1700 ,als
skythisch-tatarisches Irgendwo oder als tabula rasa® schilderte’; Frank-

29 Es geht um heterogene Texte, ein Gedicht und zwei Essays, aber wie Potthoft
betont, ,tritt bei der Beschiftigung mit Ivanovs Werk die Trennung zwischen
Dichtung und symbolistischer Asthetik und Poetik sowiec umfassender Weltan-
schauung zuriick” (Potthoff, wie Anm. 1). S. 5.

30 Vladimir Papernyj. ,O simvolizme Vjaceslava Ivanova®. Vjaceslav Ivanov i ego
vremja: materialy VII MeZdunarodnogo simpoziuma, Vena 1998. Hg. Sergej
Averincev/Rozemarie Ziegler. Institut slavistiki Venskogo Universiteta, Associa-
zione Internazionale ,Convivium®., Rom/Frankfurt a.M.: Peter Lang, 2002.
S. 354-355.

31 ,Die Mauer der Freiheit und der Rechte / Gefillt den wilden Skythen nicht /
Guillotin lehrte euch das Recht. / Das Chaos ist frei, das Chaos ist im Recht! /
Wir sind siichtig nach / Euch unbekannter Freiheit: / Eure Jahrhunderte sind
nur Jahre, / Wo das Unwetter verschiittet / Namenlose Sirge! [Meine Uberset-
zung: ET .

32 Thiergen (wie Anm. 13). S. 26; Leibniz nannte Russland noch 1712 ,Scythien®
(ders. S. 28).



84 Elena Tétaz

reich galt hingegen als das Land der Aufklirung und deswegen als Erbe des
Hellenentums.

Ivanov dreht hier die Pole um und kritisiert die Franzosische Revolution??,
deren hundertjihriges Jubilium gerade feierlich abgeklungen war.** Diese
Kritik ist eine typische Erscheinung seiner Zeit.”> Als Beginn der Moderne
ist die Franzésische Revolution auch der Anfang der zeitgendssischen Ent-
zweiung zwischen Intelligenzija und Volksmasse; Frankreich wird zum Land
der Dekadenz, wahrend sich mit dem Barbarentum die Idee der Erneuerung
und der Umwertung aller Werte verbindet.

Ivanov betrachtet die Errungenschaften der Franzésischen Revolution
(Freiheit sowie Menschen- und Biirgerrechte) als unecht, was sich in Oxy-
mora und absurden Formulierungen wie ,die Mauer der Freiheit® oder
,Guillotin lehrte euch das Recht” ausdriicke; sie werden damit auch als
verginglich und abgestorben beschrieben (,Eure Jahrhunderte sind nur
Jahre®; ,namenlose Sirge“). Ihnen werden andere Rechte sowie ein anderes
Freiheitsverstindnis gegeniibergestellt, die dem westlichen Menschen unzu-
ganglich bleiben und deren Triger ,wilde Skythen® sind.

Die skythische Freiheit und das skythische Recht erheben den Anspruch
auf Wahrheit und werden durch ,,Chaos“ gekennzeichnet (,Das Chaos ist
frei, das Chaos ist im Recht!®). In den spiteren Essays von Ivanov kommt das
Wort wieder vor, wird aber als das einen Stern gebirende Chaos prizisiert.*®
Das ist eine unverwechselbare Reminiszenz an den berithmten Nietzsche-
Satz: ,Man muss noch Chaos in sich haben, um einen tanzenden Stern gebi-
ren zu konnen®”” Damit werden das Erneuerungspotential von Chaos in
Ivanovs Epigramm von 1891 wie auch der damit verbundene Gedanke der
Menscheniiberwindung unterstrichen. Diese Uberwindung des , Menschli-
chen, Allzumenschlichen® wird den Skythen zugeschrieben.

Nietzsche verbindet aber das Chaos nicht nur mit Zarathustra, sondern
auch direkt mit Dionysos: die Opposition Ordnung/Chaos ist zentral fur
seine Charakteristik von Apollon und Dionysos.”® Ivanov bezicht die Wor-
ter ,Chaos“ und ,Dionysos“ auch direkt aufeinander, wie es z.B. in seinem

33 Fiir Ivanov schreibe sich die Kritik der Franzosischen Revolution in den Kontext
seiner Uberlegungen dariiber, was cine richtige Revolution sei, ein. Zu diesem
Thema kehrt er wieder in seinen Essays von 1917 in Bezug auf die Oktoberrevo-
lution zurtick.

34 Vgl. hierzu Frangois Furet/Mona Ozouf (Hg.). Le siécle de [avénement républi-
cain. Paris: Gallimard, 1993.

35 Fiir Ivanov ist hier die Hauptreferenz cindeutig Nietzsche, den er gerade in die-
ser Zeit intensiv liest. Er erwihnt ihn sogar explizit in Verbindung mit seinem
Umzug nach Paris, vgl. 11, 19.

36 Vgl. 111,70 (1907) und IV, 669 (1917).

37 Aus der Vorrede zum Werk Also sprach Zarathustra.

38 Siche z.B. Die Geburt der Tragodie aus dem Geiste der Musik.



Die Poetik des Skythischen im Werk von Vjaceslav Ivanov 85

Essay von 1907, tiber den im nichsten Teil austuhrlich gesprochen wird, der
Fall ist.

Das Wort ,,Chaos” dient im Epigramm also als ein Signalwort fiir, Umwer-
tung aller Werte* und Dionysos. Der Titel des Epigramms zeigt auch die
Verschmelzung des Skythischen mit dem Dionysischen. Der Titel ,Der
Skythe tanzt ist auf den ersten Blick iiberraschend, denn das Tanzen ist fir
die Skythen keine tubliche Charakeeristik. Der Tanz ist aber ein zentraler
Bestandteil des Dionysoskultes, aus dem die Tragédie hervorgegangen ist;
bei Nietzsche tanzt auch Zarathustra.

Die Skythen-Figur wurde in der russischen Literatur schon vor Ivanov
gelegentlich erwihnt, v.a. als Selbstidentifizierung.*” Neu ist, dass Ivanov sie
in diesem Gedicht nicht nur im Sinne eines Erneuerungsmodells verwendet,
sondern ihr dariiber hinaus dionysische Ziige verleiht, die an Schliisselstellen
des Textes eingefithrt werden. Aber eine Erneuerung im Sinne von Nietz-
sches Synthese des Apollinischen und des Dionysischen, die Ivanov als For-
mel iibernimmt, findet hier noch nicht statt. Der Gegensatz zweier Pole, des
skythischen und des franzosischen, wird nicht tiberwunden, es kommt nicht
zu einer Einheit.

Im Gegenteil wird der Sieg der Skythen als Sterben des anderen Pols dar-
gestellt und in direkte Verbindung mit der ,skythischen® Freiheit gebrache,
was im Reim ,svobody/nepogody (Freiheit/Unwetter) den Ausdruck fin-
det. Unter dem Unwetter wird der Schnee verstanden, der die ,namenlosen
Sarge® verschiittet. Der Schnee ist bei Ivanov ein eindeutiger Hinweis auf
Skythen, was z. B. aus einem anderen Gedicht desselben Epigrammenzyklus
deutlich wird, wo es um das verschneite Skythien geht.*

Die ,skythische® Freiheit bleibt im Epigramm noch inhaltlich unbe-
stimmt: als ,,Chaos® charakrerisiert, ist sie in diesem Kontext blof die Nega-
tion jeglichen Ordnungsprinzips. Das ist der Kernpunke: Die Skythen wer-
den als Trager einer ,unbekannten® Freiheit dargestellt, aber worin genau
diese besteht, bleibt noch eine offene Frage; es wird nur angedeutet, dass sie
mit Dionysos verbunden ist. Eine mogliche Antwort darauf kann man in
der spiteren Theorie des mystischen Anarchismus (1905-1908) von Ivanov
sehen*, die aufs Engste mit seiner Dionysosdeutung zusammenhangt.

39 Z.B.bei A. Puschkin und A. Herzen; vgl. z. B. Herzens Brief an Proudhon vom
27.08.1849, in dem er sich im Kontext seiner Kritik an der Franzosischen Revo-
lution von 1848 als ,Barbar® und ,Skythe® bezeichnet: A. Gercen. ,,Sobranie
so¢inenij v 30 tomach®. Tom 23. Moskau: Verlag der Akademie der Wissenschaf-
ten der UdSSR, 1961. S. 175.

40 1, 625: ,B cuexnoi Cxkuduu, y Hac”,

41 Vor allem sind hier die Essays ,Krizis individualizma® (,Die Krise des Indivi-
dualismus®, 1905; I, 831-840) und ,,Ideja neprijatija mira“ (,Die Idee der Nicht-
annahme der Welt®, 1906; III, 79-90) zu nennen; ausfiihrlicher dazu wie auch



86 Elena Tétaz

Mit anderen Worten: Die Frage nach dem Vollzug der Synthese und nach
der inhaltlichen Bestimmung dessen, was spater unter dem dionisijstvo (der
Dionysoslehre) von Ivanov bekannt wurde, bildet sich in diesem Epigramm
erst heraus. An diesem Text sicht man deutlich, wie Nietzsches Idee der
barbarisch-dionysischen Erneuerung bei Ivanov im Sinne des Translations-
denkens (von Thiergen) umgedeutet wird, um den geistigen Hegemoniean-
spruch Russlands zu untermauern, dessen Kern im besonderen Freiheitsver-
standnis liegt.

* ok *

Der Essay ,,O veslom remesle i umnom veselii“ (,,Uber das frohliche Hand-
werk und den verstindigen Frohsinn®, 1907)%, dessen Titel offenkundig auf
Nietzsches Frobliche Wissenschaft anspielt, beschiftigt sich mit der Frage der
idealen Kunst. Bei Ivanov verbindet sich diese Frage mit dem Bild des Kiinst-
lers als Handwerker.

Des Weiteren riicke der Synthesegedanke ins Zentrum, der im Essay
auf zwei Ebenen prisent ist und letztendlich mit der Vorstellung der ide-
alen Kunst zu tun haben wird. Zuerst aber entwickelt Ivanov den Gedan-
ken zweier gegensitzlicher Welten. Diese Welten existieren normalerweise
getrennt voneinander und verhalten sich zueinander wie Form und Inhalt*;
von Zeit zu Zeit aber entsteht zwischen ihnen ein ,,Biindnis“**, das zu einer
Wiedergeburt fithrt.* Diese zwei Welten sind das Hellenentum und das
Barbarentum:

Beamkasi CTHUXMSA He-39AAMHCTBA, BapBapCTBa, KMBET OTACABHOK SKM3HBIO
PAAOM C MHPOM CTHXMH 3AAMHCKOH. O6a MHpa OTHOCATCS OAHH K APYTOMY,
KaK 11apcTBO (OPMBI M IIapPCTBO COACPXKAHHS, KaK (pOPMAABHBIN CTPOi M
POXKAAIOIIMI Xa0C, Kak AoAAOH 1 AnoHHc — Pppakuiickuit 6or 3abaskaHss,
IIPETBOPEHHBIH, TAACTHYECKH BBIIBACHHBIH H YKPOILCHHBIH, 00€3BpeKEHHBIIH

zur Verbindung zwischen dem Symbolismusbegriff von Ivanov, sobornoest’ und
dem mystischen Anarchismus siche: Holthusen (wie Anm. 1). S. 24fF.

42 1I1,61-77.

43 Vgl. 111, 62; [in meiner Ubersetzung, ET: ,,Denn ein echter Kiinstler [...] ist ein
Handwerker, und seine Psychologie ist vor allem die Psychologie eines Hand-
werkers: er braucht den Auftrag nicht nur materiell, sondern auch moralisch..].
Die Idee des Kiinstler-Handwerkers entwickelt sich auch im Essay ,,Mysli o sim-
volizme* (,,Gedanken tiber den Symbolismus®, 1914; II, 604-612).

44 Bis hier ist es derselbe Gedanke wie im Epigramm ,,Der Skythe tanzt”.

45 Auf Russisch: ,coms®, vgl. 111, 71.

46 FEin ihnlicher Gedanke iiber Form und Inhalt findet in derselben Zeit im deut-
schen Raum statt, vgl. z. B.: Rudolf Borchardt. Das Gesprich iiber Formen und
Platons Lysis deutsch. Berlin: Hyperion, 21918 [1905].



Die Poetik des Skythischen im Werk von Viaceslav Ivanov 87

3AAMHAMH, HO BCE K€ CAMOIO CTHXHEH CBOEH — Halll, BAPBAPCKHH, Halll CAABSAH-
cKui, 6or.

M Beuno nosropsiercs crapasi ckaska o noxuuieHnu Eaensl Ankumu Aro6oB-
HHKaMU: BeyHO BapBap-Payct BaloOaeH B [Ipexpacnyio, 1 Xaoc nuer cTpos
M AMKa, M CKUd AHAXapCHC MYTEMIECTBYET B JAAAAY 32 MYAPOCTBIO GOPMBI H
mepbt. OnaTh 1 OnATH COBepIIacTCs «Bo3poxkacHue»... (I11,70).%

Wichtig ist, dass in dieser Passage das Barbarische gleichzeitig durch Dio-
nysos (als slawischen Gott) und durch den Skythen Anacharsis niher
bestimmt wird. Die Verbindung zwischen dem Skythen und Dionysos auf
der Strukturebene wird durch das Wort ,Chaos“ bezeichnet, wie schon im
Epigramm ,,Der Skythe tanzt®. Im Vergleich zu Epigramm andert sich aber
hier das Konzept: Die Wechselwirkung der Gegensitze ist jetzt das, worauf
es ankommt. Das Chaos ist einer Gestalt bedurftig, es ist nicht selbstgenii-
gend. Dem barbarischen Element kommt aber im Prozess der Wiedergeburt
die aktive Rolle zu: ,das Chaos suchs nach Ordnung und nach Gesicht, und
der Skythe Anacharsis reist nach Hellas®

Die Figur des Skythen Anacharsis bedarf einer ausfuhrlicheren Erliute-
rung. Anacharsis ist der Sohn eines skythischen Konigs aus dem 7. vorchrist-
lichen Jahrhundert. Er reiste nach Griechenland, verkehrte angeblich u.a.
mit dem athenischen Gesetzgeber Solon und galt sogar als einer der Sieben
Weisen.® Schriftlich wird er zum ersten Mal bei Herodot erwahnt.* Er
erscheint bei Platon als Beispiel eines auch handwerklich versierten Philoso-
phen.’® Spiter wird er zu einer oft geschilderter Figur des ,,klugen Barbaren®,
der in Streitgesprichen die Rolle des Kritikers bestimmter Unarten der grie-
chischen Stadtkultur spielt®’, und von dem sogar eine apokryphe Briefsamm-
lung existierte. Die Figur des Anarcharsis war seit dem 18. Jahrhundert in

47 ,Das grofle Element des Nicht-Hellenischen, des Barbarischen, lebr sein abge-
sondertes Leben neben der Welt des hellenischen Elements. Beide Welten ver-
halten sich zueinander wie das Reich der Form und das Reich des Inhalts, wie
formale Ordnung und gebirendes Chaos, wie Apollon und Dionysos — der thra-
kische Gotr, verwandel, [...] und gezihme, [...] von Hellenen, aber doch seiner
Natur nach - unser barbarischer, unser slawischer Gott. / Und ewig wiederholt
sich das alte Mirchen vom Raub der Helena durch wilde Liebhaber [...] und
das Chaos sucht nach Ordnung und nach Gesicht, und der Skythe Anacharsis
reist nach Hellas wegen der Weisheit von Form und Mafl. Wieder und wieder
vollzieht sich eine ,Renaissance™, [ Ubersetzung und Hervorhebung: ET].

48 So z.B. bei Diogenes Laertius. Leben und Werk der beriihmten Philosophen 1.
5. 105.

49 Historiae IV, 76f.

50 Politeia X, 600a.

51 Soz.B. bei Lukian von Samosata.



88 Elena Tétaz

Russland bekannt; es wurden sogar Portraitstiche von ihm in St. Petersburg
verbreitet.

Dies alles war natiirlich Ivanov als studiertem Alephilologen wohl
bekannt. Er kniipft an die antiken Traditionen an, so dass alle mit dem
Namen von Anacharsis verbundenen Kontexte hier auf das Barbarische der
Slawen projiziert wurden, um ihre Erneuerungsrolle zu unterstreichen. Zwei
Motive wurden fiir Ivanov dabei besonders wichtig: einerseits Anacharsis als
Vermittlungsfigur, der, indem er ,nach Hellas wegen der Weisheit von Form
und Maf* reist, durch seine Tat eine Wechselwirkung zwischen den Polen
des Hellenentums und des Barbarentums verwirklicht und so in der Form
der idealen Kunst den Erneuerungsprozess in Gang setzt, der zur ,Renais-
sance” fuhrt; andererseits Anacharsis als Figur des Handwerker-Philosophen,
der zur Verkorperung des idealen Kiinstlers wird.

Die doppelkodierte Figur des Skythen Anacharsis, der sowohl die Vor-
aussetzungen der idealen Kunst als auch deren Ergebnis personifiziert, wird
konkretisiert und bekommt eine metapoetische Funktion, indem sie die
Position von Ivanov selbst als russischem Symbolisten gegentiber dem fran-
zosischen Symbolismus markiert. Hier wird mit dem Bild des ,.klugen Bar-
baren® Anacharsis gespielt, der die hellenischen, d.h. in diesem Kontext die
westlichen dsthetischen Ideen, kritisch ibernimmt, um sie umzuwerten und
daraus eine grundsitzliche Erneuerung der Kunst herbeizuftihren. Dahinter
steckt auch die Polemik gegen die sogenannten ,alteren® russischen Symbo-
listen (v.a. mit Valerij Brjusov), die dem Kanon des franzosischen (hier im
Sinne des ,dekadenten®) Symbolismus folgten.>

Worin besteht aber fiir Ivanov die Erneuerung, die seine Deutung des
Symbolismus anbietet? Ausgehend vom Gedanken ,Der Mythos aus
dem Symbol®, erklart er seine Kunst explizit zum Medium eines erneuten
,Mythosschaffens“.>* Demnach®* soll der Symbolismus zum Wegbereiter
der idealen Kunst werden und als theurgische Kunst einen Neuen Mythos
schaffen®, in dem die Idee der religiésen Einheit als sobornost” dargestelle

52 Vgl. 111, 72.

53 Ausfiihrlich dariiber z.B. im Essay ,,Ekskurs I1. Estetika i ispovedanie® (1908),
I1, 566-572.

54 Bis zum Ende des Absatzes ist nach dem Essay ,,O veselom remesle i umnom
veselii“ (II1, 77) zusammengefasst.

55 Es ist nichts anderes als das alte Programm der deutschen Romantik: Dichtung
als ,Neue Mythologie®, vgl. z. B. Schlegels ,,Rede uber die Mythologic®. Kritische
Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Band 2. Erste Abteilung: Kritische Neuausgabe. Hg.
Ernst Behler u.a. Miinchen/Paderborn/Wien: Schoningh, 1967. S. 311-329.
Ausfiihrlich iiber die romantische Idee ciner neuen Mythologie (bei Lessing,
Novalis, Fr. Schlegel, Schelling, Marx, Baader) siche: Manfred Frank. Der kom-
mende Gott. Vorlesungen iiber die Neue Mythologie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp,
1982.S. 188-216.



Die Poetik des Skythischen im Werk von Viaceslav Ivanov 89

und erlebt wird. Fiir die Vorstellung der idealen Kunst als Mythos bei Ivanov
wird ein anderes Kunstlerbild festgelegt, als es der individuellen Kunst der
Moderne eigen ist — das Bild des Kiinstlers als Handwerkers. Ivanov traumt
von der Zusammenkunft des Volkes und des Kiinstlers als einer Synthese.
Dabei soll der Kiinstler im Auftrag der Gemeinde sein Werk vollziehen und
insofern zu deren Medium werden®®:

In

Toraa BeTpeTnTCs Hall XYAOKHMK M Ham Hapoa. CTpaHa moxkpoercs opxe-
cTpamMM M puMeraMu, TAe OYAET MASicaTh XOPOBOA, TA€ B ACHCTBE TpareAuw
MAHM KOMECAMH, HAPOAHOTO AMPrpaMba HAM HAPOAHOI MHCTCPHH BOCKPECHET
HcTHHHOE MHPOTBOpYecTBO (160 HcTHHHOE MHOTBOpYECTBO — COGOPHO),
[...]. Toraa XyAOKHHMK OKaXeTCsl BIICPBBIE TOABKO XYAOKHHKOM, PEMECAEH-
HHKOM BECEAOTO PEMECAA, — HCIIOAHMTEAb TBOPYECKHMX 3aKa30B OOIIMHBI,
— PYKOIO M YCTaMH 3HAIOLIEH CBOK KPACOTY TOAIbI, BEIUM MEAHYMOM Hapo-

Aa-xyaoxnuka. (111, 77)%

der Riickkehr zum Mythos und zum Einheitsdenken mit den Mitteln der

Kunst®® zeigt sich die spezifische Deutung des Symbolismus bei Ivanov. In

56

57

58

Ein dhnlicher Gedanke wird bei Wagner in der berithmt-bertichtigten Tirade
von Hans Sachs am Ende der Meistersinger ausgesprochen. Zur problematischen
Deutung des Gedankens siche: Udo Bermbach. Richard Wagner in Deutsch-
land: Rezeption — Verfalschungen. Stuttgart/Weimar: Metzler, 2011. S. 419-435;
zur Wirkungsgeschichte des Gesamtzusammenhangs siche: Manfred Frank.
Mythendimmerung. Richard Wagner im friihromantischen Kontext. Miinchen:
Wilhelm Fink, 2008. S. 25-53. Ivanov hat natiirlich Wagner gelesen und sich
intensiv mit seinen Ideen des Gesamtkunstwerks auseinandergesetzt; eine
Reihe von Ivanovs Essays sind direke Wagner gewidmet, z.B., Vagner i dionisovo
dejstvo (11, 83-85), Predéuvstvija i predvestija: novaja organiceskaja épocha i teatr
buduséego (11, 86-104).

»Dann treffen sich unser Kiinstler und unser Volk. Das Land wird sich mit
Orchestras und Thymelas bedecken, wo der Reigen tanzen wird, wo in der Hand-
lung der Tragodie oder Komdédie, des volkischen Dithyrambos oder volkischen
Mysterienspiels das wahrhafte Mythosschaffen wiedererwachen wird (denn das
wahrhafte Mythosschaften ist immer vereinigend [ET: im Sinne von sobornost’)),
[...]. Dann wird der Kiinstler zum ersten Mal nur Kiinstler, ein Handwerker des
frohlichen Handwerks, — ein Vollzicher der Kunstauftrage der Gemeinschaft, -
die Hand und der Mund der von ihrer Schénheit wissenden Menschenmenge,
das prophetische Medium des Volkes als Kiinstlers, [...]“ [Ubersetzung: ET].
Diese Tendenz ist in der Zeit von Ivanov eine verbreitete Reaktion der Intel-
lektuellen auf die Pluralitit der Moderne, um nur die Namen von Wagner und
Nietzsche zu nennen; ausfihrlicher dazu: Dieter Borchmeyer (Hg.). Wege des
Mythos in der Moderne. Richard Wagner ,Der Ring des Nibelungen'. Minchen:
DTV, 1987; Manfred Frank. (wie Anm. 55). Uber den Mythos in Russland siehe:
Wolf Schmid (Hg.). Mythos in der slawischen Moderne. Wien: Ges. zur Férde-
rung Slaw. Studien, 1987. (Wiener slawistischer Almanach, Sonderband 20).



90 Elena Tétaz

der Gewihrleistung des Uberganges zur idealen Kunst, d. h. in der Einstel-
lung auf die bewusste Uberwindung des Personlichen in der Kunst, mani-
festiert sich seine Dionysoslehre. Die Figur des Anacharsis als Grenzginger
kann auch die Uberschreitung der Schranken des Individuellen symbolisie-
ren. Das kann zusirzlich die Parallelisierung zwischen Dionysos und Ana-
charsis erkliren, die im obigen Zitat (s. Fufinote 47) vollzogen wird. Damit
wird der russische Symbolist a la Ivanov zum Kernpunkt und zum Triger der
sogenannten slawischen Renaissance gemacht.

* X X

Das Hauptthema der ,Krudi® (,Klifte, 1919)* ist der kritische Wende-
punkt des Humanismus, der als ,,Krisis der inneren Form des menschlichen
Selbstbewusstseins in der Personlichkeit und durch die Personlichkeit*
(24) definiert wird, gleichzeitig aber mit der Suche nach neuen, notwendig
religiosen Bewusstseins- und Menschheitsformen einhergeht. In der russi-
schen Intelligenzija gab es damals intensive Debatten tiber das neue religiose
Bewusstsein, dessen Fluchtpunkt eine auch unter Rickgriff auf heidnische
Kulte umgeformte Gestalt des Christentums war.*” Auch Ivanov beteiligte
sich an diesen Debatten®, die eng mit der Frage nach dem ,,neuen Menschen*
verkniipft waren, — einer Frage, mit der sich die Intelligenzija in Russland der
Jahrhundertwende und vor allem am Vorabend der Oktoberrevolution ver-
stirkt beschiftigte.®

Bei der Beschreibung der Krisensituation in der Gesellschaft und in der
Kunst wie bei der Idee von deren Uberwindung greift Ivanov auf Naturbilder
zuriick: ,Die Menschheit streift, der Schlange gleich, ihre alte Haut ab, und
deshalb krankelt sie” (9). Das neue religiose Bewusstsein ist fur ihn mit der
Geburt des neuen Mythos verbunden (13). Er spricht iiber eine ,andere",
»auf neue Art mythologische [...] Welterkenntnis® (14) wie tiber eine ,neue
Empfingnis®, zu der ,der Mensch derart die Grenzen seines Bewusstseins in
ein Ganzes erweitern [muss], dass das frithere Mafl des Menschlichen ihm
als enge Puppe erscheinen wird, wie einem aus der Wiegenhaft entflogenen
Schmetterling® (14).

59 Es liegt eine deutsche Fassung dieses Essays vor, es wird direke danach zitiert:
V. Iwanov. Kliifte. Uber die Krisis des Humanismus. Zur Morphologie der zeitge-
nassischen Kultur und der Psychologie der Gegenwart. Berlin: Skythen, 1922; im
russ. Original: Kruci. O krizise gumanizma. K morfologii sovremennoj kul'tury i
psichologii sovremennosti. 111, 367-382.

60 Terzner (wie Anm. 10). S. 228.

61 S. dazu Jutta Scherrer. Die Petersburger religiis-philosophischen Vereinigungen.
Die Entwicklung des religiosen Selbstverstandnisses ihrer Intelligencija-Mitglieder
(1901-1917). Wiesbaden: Harrassowitz, 1973. S. 439 ff. (= Ost-Europa-Institut
an der Freien Universitit Berlin. Historische Veréffentlichungen, 19).

62 Terzner (wie Anm. 10). S. 169t



Die Poetik des Skythischen im Werk von Viaceslav Ivanov 91

Der Idee des neuen Mythos wie auch der Idee einer in der Kunst voll-
zogenen Uberschreitung des Individuellen sind wir schon im Essay von
1907 begegnet.** Dort wurden die Symbolisten als diejenigen gezeigt, die
die Fahigkeit haben, die Grenzen des Personlichen zu iiberwinden und die
Geburt des neuen Mythos vorzubereiten. In den , Kliiften wird diese Rolle
der Symbolisten als Erneuerer der Kunst wieder aufgenommen, die Perspek-
tive wird aber breiter. Die Kunst wird grundsitzlich als ein Vorposten der
neuen Bewusstseinsform dargestellt, die von Ivanov als , Transhumanismus*
(27) bezeichnet wird: ,Und, vor allem, zerlegt der Kiinstler das einheitliche
Ganze seiner vererbten Weltanschauung. Er tiberwiltigt das ,Menschliche,
allzu Menschliche® in sich — durch die Vernichtung des fritheren subjektiven
Zentrums“ (27-28).

Da mit den Worten ,das frithere Mafé des Menschlichen [...] als enge
Puppe” (14) der Humanismus gemeint ist, fiithrt das Bild des ,,aus der Wie-
genhaft entflogenen Schmetterling[s]“ (im Abschnite 1.5 ,Die Krisis der
Kunst®) metaphorisch den Begriff des Transhumanismus ein (im Abschnitt
IL5 ,Die Aussage der Kunst®). Die Kiinstler werden als diejenigen darge-
stellt, die sich nach dem Tod des Humanismus (14-15) fihig zeigen, sich
unter den neuen Bedingungen des Transhumanismus zu orientieren.

Das ist aber nicht die einzige Rolle, die den Kiinstlern zugewiesen wird.
Sie werden auch als diejenigen beschrieben, die ,um den Korper® des Huma-
nismus gegen ,die verwilderten Horden Besessener” kimpfen (25). Die
Auseinandersetzung von zwei Kriften nach dem Tod des Humanismus ist
schon das Thema der fritheren Essays von Ivanov. Danach sei die individua-
listische Vereinzelung des Menschen ein Ubergangszustand der Menschheit,
die Zukunft stehe unter dem Zeichen eines universellen Kollektivismus: es
werde die Zeit nicht nur einer engsten gesellschaftlichen Einigkeit, sondern
auch neuer Formen des Kollektivbewusstseins kommen. Die Menschheit
nihere sich dem Scheideweg zwischen zwei Moglichkeiten, die mit den
Namen Antichrist und Christus bzw. mit den Begriffen von ,Legion® und
sobornost’korrelieren. Diese Antinomie wird als Kampf zwischen Natur und
Kultur, als Zerfall der ,inneren Personlichkeit® im Menschen einerseits und
als deren Aufbewahren andererseits verstanden.®*

Diese Themen kehren in den ,,Kliiften” wieder: der Humanismus (mic der
Vorstellung ,der Mensch als Maf$ aller Dinge®, 17) stirbt; es wird um ihn
gekampft — zwischen den wilden Horden von Besessenen und denjenigen,
mit denen der Verfasser sich emphatisch (als ,wir") identifiziert:

63 Hier und weiter ist der Essay ,,Uber das frohliche Handwerk und den verstindi-
gen Frohsinn® (siche Anm. 42) gemeint.

64 V.a. die Essays ,Krizis individualizma® (I, 831-840), ,Legion i sobornost™ (II1,
253-261), ,Lik i li¢iny Rossii“ (IV, 445-482).



92 Elena Tétaz

Der heroische Humanismus ist gestorben. Wir kampfen, wie in den Sagen
Homers, um den Korper des Helden, der schon leblos ist, damit ihn uns niche
nehmen und schinden die verwilderten Horden Besessener, damit uns anheim-
falle, ihn zu salben, und zu beweinen, und zu bestatten, und herrlich zu riih-
men auf kiinftigen Erinnerungsgelagen... (25).

Die ,verwilderten Horden Besessener® verbinden sich mit dem ,Legion®-
Begriff, wie aus dem Natur- und Antichrist-Hinweis in ihrer Beschreibung
folgt; das Personlichkeitsprinzip ist in diesen Horden zerstort. Diejenigen,
mit denen der Dichter sich identifiziert, sind dann diejenigen, die die Per-
sonlichkeit bewahren und folglich auf die Verwirklichung der sobornost” hin
arbeiten.

Gerade im Kontext der Auseinandersetzung zwischen den ,Horden® und
dem ,Wir“ erscheinen die Skythen. Auf den ersten Blick scheint es nicht evi-
dent zu sein, diejenigen, die gegen die Horden kimpfen, mit den Skythen
gleichzusetzen, denn der Name ,,Skythe® taucht nur im Titel des Abschnittes
»2Humanismus und Skythen® (IL.4) auf. Darauf, dass es doch um die Skythen
geht, weisen folgende Indizien hin: 1) das emphatische ,wir®, das auch in
den anderen ,skythischen” Texten von Ivanov vorkommt (z. B. im Epigramm
»Der Skythe tanzt“ wie im Essay von 1907)%; 2) die betonte Rolle des Kiinst-
lers im Prozess des Transhumanismus, der im Vergleich zum Humanismus als
eine viel grofSere Freiheit dargestellt wird (Schmetterling statt enger Puppe),
was an die ,unbekannte Freiheit® der Skythen im Epigramm von 1891 den-
ken lisst.

Gleichzeitig aber erscheint in den ,Kliiften® die Opposition Skythe vs.
Barbar, und zwar gerade im Kontext der Freiheit. Dieser Gegensatz verweist
auf eine im Vergleich zu den fritheren Texten grundsitzliche Anderung des
Konzepts. Wihrend im Epigramm ,Der Skythe tanzt“ wie im Essay von
1907 das Barbarische, das Skythische und das Dionysische zu einer Einheit
verschmelzen, werden in den ,Kliiften ,,Barbar® und ,,Sklave® einerseits,
,Skythe“ und ,Freier” andererseits parallelisiert und somit ,,Barbar® und
»Skythe® einander entgegengesetzt.®® Von welcher Sklaverei und welcher
Freiheit ist hier die Rede?

Im Essay von 1907 wird bei der Darstellung der idealen Kunst als kol-
lektiver Erfahrung iiber die Gefahr der ,geistigen Sklaverei® beim Verlust
der religiésen Empfinglichkeit gesprochen (IIL, 77). Anders gesagt: Ohne
die religiose Komponente wird die kollektive Erfahrung zu einer geisti-
gen Sklaverei. Gerade darin besteht der Hauptvorwurf von Ivanov gegen

65 Auch im Gedicht Nomaden der Schinbeit (1904; 1, 778) entspricht die ,wir"-
Position den Nomaden.

66 Vgl.: ,Barbar und Skythe, Sklave und Freier werden von diesen Denkern ein-
ander in der Kartegorie der generellen Verschiedenheit gegeniibergestellt: (18;
russ.: I11, 374)



Die Poetik des Skythischen im Werk von Viaceslav Ivanov 93

die Oktoberrevolution — ihre Sikularisierung verwandle das Volk in wilde
Tiere®; diese Beschreibung liefert eine direkte Parallele zu den wilden Hor-
den der Besessenen in den , Kliiften®. So wie die geistige Sklaverei das Merk-
mal der Barbaren ist, ist die geistige Freiheit das Kennzeichnende der Sky-
then. Das wird in den , Kliiften im empathischen ,wir” ausgedriickt und in
der Rolle des Kiinstlers hervorgehoben.

In den ,Kliften“ wird nicht nur das Skythische, sondern auch das Dio-
nysische vom Barbarischen getrennt. Zusammenstellungen wie ,,dionysische
Ziige der wilden Skythen® (im Epigramm) oder die Verbindung des Skythen
Anacharsis mit Dionysos als dem barbarischen slawischen Gott (im Essay von
1907) kommen nicht mehr vor. Darin kénnte man Ivanovs Absage an ein
Konzept sehen, das die Barbarei der russischen Revolution mit der Diony-
soslehre rechtfertige.® Von dem Barbarischen befreit, bleibt das Dionysische
weiterhin das Merkmal der Skythen; jetzt aber ist es endgiiltig im Sinne der
,russischen Idee® umgedeutet.

Folgt man Ivanov, existieren schon seit der Antike zwei gegensitzliche
Konzepte dessen, was der Mensch ist: der Humanismus und die mystische
Dionysoslehre der Orphiker. Wenn im Humanismus ,,der Mensch als Maf3
der Dinge aufgerufen wird“®, was Ivanov als ,,zweideutig” bezeichnet (17),
wird bei den Orphikern ,,der Mensch [als] eine Mischung des aufrithreri-
schen, chaotischen, titanischen’ Elementes, von der der Materie eigenen
Ursiinde belastet, und dem Feuergeiste Dionysos® gedeutet (19); ,der
Mensch befreit sich vom wiiterischen Titanen in sich nur mittels eines lang-
samen Reinigungsprozesses* (19). Die dionysischen Mysterien geben der
zukiinftigen Menschheit die ,Prophezeiung”, ,dass der Mensch etwas in uns
sei, das iibertroffen und iiberwunden werden miisse® (20). Das Dionysische
wird bei Ivanov also als Uberwindung des Humanismus verstanden.

Weiter entwickelt Ivanov den Gedanken tiber die Ideendhnlichkeit des
orphischen Dionysoskultes mit dem Christentum: Das letztere versteht er

als eine Verstirkung der von der dionysischen Idee angebotenen Verklirung
des Menschen:

67 Siehe den Essay ,Revoljucija i narodnoe samoopredelenie” (,,Die Revolution
und die Selbstbestimmung des Volkes®, 1917; I11, 354-364).

68 Genau darin lag der Hauptvorwurf von Andrej Belyj, eines anderen russischen
Symbolisten, an Ivanov: siche dessen Essay ,,Sirin u¢enogo varvarstva® (Sirin
der gelehrten Barbarei). Berlin: Skify, 1922. Der Begriff ,,Barbar® ist durch die
Okroberrevolution kompromittiert worden: Es wird iiber sie in dieser Zeit fast
ausschlief8lich wie iiber einen Ausbruch der Barbarei gesprochen, vgl.: Dmitrij
M. Segal. Literatura kak ochrannaja gramota. Moskau: Vodolej, 2006. S. 458-
517.

69 Bekanntlich ist die Formulierung ,der Mensch ist das Maf aller Dinge® ein Zitat
des Protagoras, Perikles philosophischen Lehrers und Freundes.



94 Elena Tétaz

So bestand auch in dieser Hinsicht kein prinzipieller Widerspruch zwischen
der Mystik des hellenischen Heidentums und dem Christentum. Letzteres
betrachtete die menschliche Gegebenheit ebenso pessimistisch, [sic!] und ver-
tiefte noch, verdunkelte und verlegte in unendliche Ferne das Ziel des mensch-
lichen Strebens, das erahnte Bild des verklirten Menschen. (21)

An diesem Punke besteht ein grundsitzlicher Unterschied zur antichristli-
chen Dionysosdeutung bei Nietzsche. Gerade die Analogie zwischen dem
Christentum und Dionysos erlaubt es Ivanov, eine Kontinuitit zwischen
seiner Dionysoslehre und der Idee der sobornost’ zu konstruieren, sie als
Entwicklungsstufen eines einzigen Prozesses zu deuten, dessen Telos in der
sobornost’ liegt. Das driicke sich vor allem darin aus, dass er die Ideen von
Dostoevskij, Nikolaj Fedorov und Vladimir Solov'ev, denen der Begriff
der sobornost’ zugrunde liegt, tibernimmt und darauf aufbaut, um seine
eigene Lehre der sobornost’ zu entwickeln.”” In dieser Lehre tibernehmen
die Skythen als Triger des Dionysischen die Vorbereitungsrolle fur die neue
Bewusstseinsform der Menschheit.

Ivanov nennt seine sobornost -Lehre ,Monanthropismus® und bezeich-
net sie als ,Religion” (32). Die Grundlage dieser Lehre bildet die Idee, ,,Der
Mensch ist eine Einheit“ (32), wobei die ganze Menschheit als eine einheit-
liche Personlichkeit verstanden wird: ,dieses einheitliche /ch der Menschheit
[ist] ein lebendiges und konkretes Wesen® (30). Warum wird hier der Akzent
auf die Personlichkeit gesetze? Fur Ivanov sind nach dem Tod des Humanis-
mus zwei gegensitzliche Entwicklungsformen der Menschheit méglich. Die
eine geht mitder Zerstérung der Personlichkeit einher und wird als ,,Legion®
bezeichnet. Die andere ist hingegen die Rettung der Personlichkeit; das ist
die sobornost’. Gerade darum wird im Konzept des Monanthropismus die
Personlichkeit hervorgehoben: Ihrem eigentlichen Sinne nach soll die Uber-
windung des Humanismus mit einer Zunahme der inneren Freiheit der Per-
sonlichkeit einhergehen. Aber diese ausdriickliche Intention des Konzeptes
wird durch den Wortlaut und die Implikationen des Textes durchkreuzt.

Die von Ivanov imaginierte und ertraumte organische Epoche soll die
gesamte Menschheit zu einem einheitlichen Organismus vereinigen. Der
Organismusgedanke geht auf Kant zuriick: Mit dem Begriff des Organis-
mus ist eine Ganzheit, die aus Ganzheiten besteht, gemeint.”' Bei Ivanov
bekommt dieser Gedanke eine prazisere Bedeutung; er meint eine Person-

70 Ausfiihrlicher dazu siche in den ,Kliiften®: ,Dostojewski, mit seiner Lehre von
der Schuld eines jeden vor allen, fur alle und alles, und von der Abwesenheit
eine Scheidungsgrenze zwischen Mensch und Mensch; Fedorow, mit seiner aus-
schlieflichen Betrachtung der ,allgemeinen Sache' der Auferstechung der Viter,
die unerreichbar ist, ohne Uberwindung der Individuation; Wladimir Solowjov,
mit seiner Predigt des Gottmenschentums..” (S. 29-30) (wie Anm. 59).

71 Vgl. Immanuel Kant. Kritik der Urteilskraft, § 65.



Die Poetik des Skythischen im Werk von Viacleslav Ivanov 95

lichkeit, die aus Personlichkeiten besteht. Dieser Gesamtpersonlichkeit
kommt dabei das Merkmal des Gewissens zu. Denn das Gewissen ist das
Selbstverhiltnis, das eine Personlichkeit ausmacht. Bei Ivanov wird, begrift-
lich vollkommen kohirent, die sobornost’ als die fromme Vergemeinschaf-
tung des Gewissens dargestellt, d. h. also als die Weise, in der die Mitglieder
der allumfassenden Gemeinschaft miteinander in einem innerlichen Verhilt-
nis stehen.

Diese mystische Verallgemeinerung des Gewissens, dieses Erheben des A4//-
menschlichen [= im russ. Original: ,sobornosti*, Gen.] als einer neuen Ener-
gie und eines neuen Wertes, die keinem Menschen im einzelnen eigen sind,
auf eine hohere Stufe, als alle schone ,Menschlichkeit des einzelnen; diese
Ansicht vom Verbrecher, als einem Abtriinnigen, der einer Wiedervereini-
gung mit dem Ganzen bedarf - dies ist, nattirlich, kein Humanismus. (36)

Traditionell ist das Gewissen diejenige subjektive Dimension, in der das
Individuum mit sich selbst konfrontiert ist und in dieser Konfrontation zu
einer Person wird.”” Hier aber wird genau diese tir das Individuum als Per-
son konstitutive Instanz nicht mehr der individuellen Persénlichkeit zuge-
rechnet, sondern der Gesamepersonlichkeit zugesprochen. Damit wird aber
der Organismusgedanke entgegen der erklirten Absicht Ivanovs zunichte
gemacht, da die Elemente, aus denen die Gesamtpersonlichkeit besteht,
ihrerseits nicht mehr als Ganzheiten, d. h. als Personlichkeiten, gedacht wer-
den konnen. Fur die Individuen sind womaglich die Folgen noch katastro-
phaler: Die ,Vergemeinschaftung des Gewissens® raubt dem Individuum sei-
nen letzten Riickzugsort und hebt es als Person auf. Die Synthese, die Ivanov
im Auge zu behalten versucht und die er einige Zeilen spiter anspricht™, fin-
det hier nicht statt. Das, was auf der strukturellen Ebene auf die Synthese des
Personlichen und des Allgemeinen hinweist, kippt bei genauer Betrachtung
in sein Gegenteil um: Es dominiert ein Element und absorbiert das andere;
es ist eine Pseudosynthese.™

72 Dies wurde in genau denselben Jahren noch von dem Berliner Theologen Karl
Holl zugespitzt, indem er das Religionsverstindnis Luthers als ,Gewissensreli-
gion“ deutete. Dadurch wurde das Gewissen zum Ore, in dem der Mensch sich
Gott gegeniiber wiederfindet, und in diesem Gegeniiber von niemandem und
von keiner Institution vertreten werden kann.

73 ,die ganze Menschheit [...] als lebendige, allmenschlich-persinliche Einbeit*
(S.37) (wie Anm. 59).

74 Hier entsteht derselbe logische Widerspruch, der schon im Essay von 1907 zwi-
schen der angesprochenen Synthese des Kunstlers und des Volkes einerseits und
der Deutung des Kiinstlers als Auftragsvollzichers der Gemeinde, d. h. der Auf-
l6sung des Personlichen im Ganzen andererseits spurbar wird.



96 Elena Tétaz

Vorstellungen einer organischen Einheit sind keineswegs eine Besonder-
heit von Ivanov. Sie sind im Gegenteil charakeeristisch fiir das Leiden an der
Moderne als einer Zeit des Individualismus und der zunehmenden Auflé-
sung tberkommener Gemeinschaften. Viele Intellektuelle haben diesem
Unbehagen ihre Stimme gelichen, wobei eine gewisse Affinitit mit frithen
Formen des faschistischen Denkens uniibersehbar ist.” So erstaunt es wenig,
dass ein anderer Vertreter des russischen Symbolismus, Dmitrij Merezkovskij,
einige Jahre spiter meinte, in Mussolini denjenigen gefunden zu haben, der
sein religioses Programm politisch in die Tat umsetzen wiirde, bevor er sich
schliefSlich sogar Hitler zuwandte.™

Ivanov selber hoftte offenkundig zuerst, in der bolschewistischen Revo-
lution diejenigen Bedingungen zu finden, unter denen er seine Vorstellung
einer ,mystischen Gemeinschaft® werde verwirklichen kénnen: In seinem
Vortrag vor dem Ersten Allrussischen Kongress zum Arbeiter-Bauern-
Theater im November 1919 entfaltete er seine Auffassung des Theaters der
Zukunft als Modell einer einheitlichen Menschheit.” Wenn man dieses
Dokument aufmerksam liest, sieht man sofort, dass Ivanov bis in die einzel-
nen Formulierungen hinein die Hauptidee der ,,Kliifte® iber Monanthropis-
mus und sebornost’® tibernahm, verzichtete aber auf die kritischen Tone, die
in den im selben Jahr entstandenen ,Kliften“ durchaus vorhanden sind. Er
bemerkte aber schnell, dass seine Hoffnungen illusorisch waren, distanzierte
sich vom Sowjetkommunismus und ging ins Exil. Dabei scheint er wahrge-
nommen zu haben, dass unter den realhistorischen Bedingungen der 20er
Jahre das Totalititsdenken des Symbolismus in eine gefahrliche Nihe zum

75 Uber die Urspriinge und die frithen Formen faschistischen Denkens in Frank-
reich vgl. die bahnbrechenden Forschungen von Zeev Sternhell. La Droite
révolutionnaire 1885-1914: les origines frangaises du fascisme. Paris: Seuil, *2000
[1978]; Ni droite ni gauche. Lidéologie fasciste en France. Paris: Complexe, 22000
[1987]; Naissance de l'idéologie fasciste. Paris: Gallimard, 21994 [1989]. Uber die
entsprechenden Erscheinungen in Deutschland vgl. die klassische Untersuchung
von Fritz Stern. Kulturpessimismus als politische Gefahr. Miinchen: DTV, 1986
(1961]. Ein Abschnitt von Ni droite ni gauche trigt den Titel: ,La démocratie
contre l'esprit® (S. 377-403); dies bezeichnet prazise die Stofirichtung von Iva-
novs Kulturkritik in den ,,Kliiften®,

76 Papernyj (wie Anm. 30). S. 362.

77 Es ist die Aktualisierung einer alten Idee Wagners, die Nietzsche den entschei-
denden Impuls zur Geburt der Tragidie gegeben hatte. Grundlegend: Udo
Bermbach. Der Wahn des Gesamitkunstwerks. Richard Wagners politisch-astheti-
sche Utopie. Stuttgart/ Weimar: Metzler, 22004

78 Leonid Zubarev. ,Vsenarodnoe iskusstvo Vjaceslava Ivanova i ,Iskusstvo dlja
naroda’ pervych let revoljucii®. (aus: Averincev/Ziegler, wie Anm. 30). S. 453-

454.



Die Poetik des Skythischen im Werk von Viaceslav Ivanov 97

Totalitarismus geraten musste, und sagte sich deswegen ausdriicklich vom
Symbolismus los.”

* X X

In allen drei Texten haben wir dieselbe Struktur gefunden: Einer Krisen-
diagnose wird mit der Konstruktion einer ,gelehrten Gegenwelt™” begeg-
net.*’ Die Krisendiagnose sicht in der Moderne einen Prozess zunehmender
Individualisierung, in dem die ,,Personlichkeit thren Halt in einer religios
vermittelten Kultur- und Wertgemeinschaft verliert. Die Konstruktion ent-
wirft das Programm einer neuartigen Gemeinschaft, in der die ,,Personlich-
keit” stabilisiert werden soll. Diese neue Gemeinschaft soll eine Einheit von
gegensatzlichen Aspekten und getrennten Gruppen gewihrleisten. Mit die-
sem Programm schreibt sich Ivanov in einen verbreiteten intellektuellen Dis-
kurs der Jahrhundertwende ein, an dem sich Philosophen und Historiker,
Theologen und Soziologen, aber eben auch Dichter beteiligten.®

Diese imaginierte neue Gemeinschaft wird von Ivanov als eine allumfas-
sende Gemeinschaft dargestellt. Der Totalitatsgedanke zicht sich wie ein
roter Faden durch alle drei Texte hindurch. Er driicke sich im wahrhaftigen
und endgiiltigen Charakeer der Freiheit als geistiger Hegemonie, in der Idee
einer totalen Kunst des Mythos als Idealkunst sowie in der Vorstellung der
gesamten Menschheit als einer einheitlichen Personlichkeit aus. Die Tri-
ger dieses radikalen Erneuerungsprozesses sind immer die Skythen; aufSer
in den ,Kliiften®, wo das Barbarische wegfallt, wird dieser Prozess als eine
slawisch-barbarische Renaissance geschildert. Es gelingt Ivanov aber nicht,
die ertriumte neue Gemeinschaft konsistent zu konzipieren. Im ersten Text
bleibt er bei einem blof§ negativen Begrift der Freiheit als ,Chaos®, in den
beiden anderen wird der Totalititsanspruch auf Kosten des Individuellen
durchgefiihrt. Die Einzelpersonlichkeit, zu deren Rettung der Symbolismus
angetreten war, wird der Gesamtpersonlichkeit geopfert.

79 Papernyj (wie Anm. 30). S. 362.

80 Vgl. Kay Schiller. Gelebrte Gegenwelten. Uber humanistischen Leitbilder im 20.
Jahrhundert. Frankfurt a. M.: Fischer, 2000.

81 Zum Begriftspaar ,Krise” — , Konstruktion® vgl. Volker Drehsen/Walter Sparn.
»Die Moderne: Kulturkrise und Konstruktionsgeist™. Vom Welthildwandel zur
Weltanschauungsanalyse. Krisenwahrnehmung und Krisenbewaltigung um 1900.
Hg. dies. Berlin: Akademie, 1996. S. 11-30.

82 Die Forschung hierzu ist mittlerweile uferlos, vgl. z. B.: Hg. Riidiger vom Bruch/
Friedrich Wilhelm Graf/Gangolf Hubinger. Kultur und Kulturwissenschaften
um 1900. Stuttgart: Steiner, 1989; als Schriftsteller kann man im deutschen
Sprachraum an Stefan George, Rudolf Borchardt oder Hugo von Hofmannsthal

denken, im franzésischen Raum an Maurice Barrés oder Charles Maurras.






	Die Poetik des Skythischen im Werk von Vjačeslav Ivanov

