
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2016)

Heft: 45: Poetik und Rhetorik des Barbarischen = Poétique et rhétorique du
barbare

Artikel: Les barbares de Baudelaire : peinture, poésie et cosmopolitisme

Autor: Zanetta, Julien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006250

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006250
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Julien Zanetta

Les barbares de Baudelaire : peinture, poésie

et cosmopolitisme

For Baudelaire, the barbarian is a figure ofpredilection. At first, it is a literary character

that he got acquainted with through the works of Chateaubriand and E. A. Poe.

The barbarian is linked to poetry as well; he brings to mind the condition of the

exiled, the solitary figure far away from his homeland (such as in Delacroix's Ovid

among the Scythians). But, most of all, the barbarian gives the opportunity to Baudelaire

to refine his idea of Beauty: at the 1855 Universal Exhibition, he confronts
himself for the first time to Chinese art - labelled „barbarian art" back then. Far

from agreeing with this description, Baudelaire refutes it and forces himself to shift
his critical perspective: his challenge will be to adapt himself, accommodate his taste
and become „as barbarian" as the works he beholds in order to appreciate one of
these „specimen of universal beauty". This reflexion shall continue in his essay, The

Painter ofModern Life 1863), in which he describes Constantin Guys' way of drawing

as being moved by an „inevitable barbarousness". In this article, our aim will be to
trace the evolution ofBaudelaire's conception and different uses of the term „barbarian"

through his aesthetical, poetical and literary writings.

Le barbare est, chez Baudelaire, une figure de predilection. Fdéritage de la

génération romantique le précédant, il paraît de prime abord comme un
recueil de rêves occidentaux composant pêle-mêle des images de brutalité et
de beauté, de sauvagerie et d'inculture, de rudesse et de liberté : nombreux

sont, à cette époque, les Huns, les Francs et autres Hottentots venus dresser

temporairement leurs tentes dans l'encrier des écrivains. Regardant le
barbare, fût-il un modèle de personnage ou un miroir propice à un autoportrait,
la littérature française n'est pas en reste. Sans même mentionner Lamartine
ou Victor Hugo, qu'il suffise d'évoquer Gautier et son Fortunio fasciné par
Sardanapale1, Flaubert, pétri de Carthage et « port[ant] en lui la mélancolie
des races barbares, avec ses instincts de migrations et ses dégoûts innés de la

vie, qui leur faisait quitter leur pays comme pour se quitter eux-mêmes >>2,

ou encore, plus tard et de manière radicale, Rimbaud se revendiquant de ses

« ancêtres gaulois », la férocité, l'œil bleu et la chevelure beurrée.3

1 « Un des plus grands plaisirs qu [e Fortunio] eût, c 'était de mélanger la vie barbare

et la vie civilisée, d'être à la fois un satrape et un fashionable, Brummel et Sardanapale.

» Théophile Gautier. Fortunio. Bruxelles : Hauman, 1838. R 283.

2 Gustave Flaubert. Correspondance. Ed. de J. Bruneau. Paris : Gallimard, 1973

(« Bibliothèque de la Pléiade »). T. I, p. 300.
3 Pour une analyse de la figure du barbare chez Rimbaud, v.Juan Rigoli, « Rimbaud

en barbarie ». Poétiques barbares - Poetiche barbare. Ed. J. Rigoli/C. Colesanti,
Ravena : Angelo Longo Editore, 1998. P. 283-315.



64 Julien Zanetta

Pour Baudelaire cependant, le mot « barbare » ne se laisse pas résumer
à un sens univoque ; à mieux l'observer, on mesure la différence importante

des domaines qu'il recouvre : le barbare est avant tout un personnage
littéraire, souvenir des œuvres de Chateaubriand et d'Edgar Allan Poe. Il
s'associe également à la poésie, appelle et évoque la condition de l'exilé,
celui qui, loin des siens et en contrée barbare, chante sa patrie lointaine - la

description de l'Ovide chez les Scythes d'Eugène Delacroix en est l'exemple
le plus saisissant. Mais plus qu'une figure littéraire, l'idée de « barbare »,
lorsqu'elle est employée comme qualificatif offensant ou méprisant, permet

à Baudelaire de préciser sa conception du Beau : lors de l'Exposition
universelle de 1855, il se confronte pour la première fois à des œuvres, des

« produits », venus de Chine, qui sont alors admirés comme des curiosités

« barbares ». Loin d'être en accord avec cet adjectif, Baudelaire le récuse.

Plutôt que de juger avec ses yeux d'occidental, il se contraint à ajuster son

point de vue : le défi du critique devient celui de se faire « aussi barbare »
que ce qu'il contemple afin de savoir apprécier un de ces « échantillons
de la beauté universelle ». Cette réflexion va se prolonger jusqu'au grand
essai de 1863, Le Peintre de la vie moderne, dans lequel il décrit la manière

qu'a Constantin Guys d'entreprendre ses peintures comme étant mue par
une « barbarie inévitable ». Il s'agira donc de retracer l'évolution des

conceptions de la barbarie chez Baudelaire, de la critique littéraire à la critique
d'art en passant, bien sûr, par la poésie.

I. Itinéraire de Tomis à Bruxelles : le barbare comme personnage

Un détour préalable semble nécessaire. Nous sommes en l'an 8 après Jésus

Christ ; Ovide vient d'atteindre le terme de son éprouvant voyage à Tomis,
aux rives du Pont-Euxin, suite au décret d'Auguste lui signifiant son départ
forcé de Rome ; il est désormais loin des siens, loin de sa patrie, hors du
limes, en pleine contrée « barbare », mûr déjà pour commencer les douloureux

chants des Tristes. La première angoisse vient de la langue : comment
le latin d'Ovide, qui a chanté l'art d'aimer, sera-t-il entendu des peuples
locaux, les Sarmates et les Gètes La réponse est simple : il ne sera pas
entendu du tout, ou si peu. Le reste ne sera que silence, méprises ou
incompréhensions et un temps infini face à soi. La figure légendaire du poète
des Métamorphoses, abattu dans la solitude de son exil, a inspiré le dix-neuvième

siècle. Chateaubriand surtout, dans un passage des Martyres, où
Eudore, le protagoniste, découvre en plein désert et contre toute attente, la

tombe d'Ovide sur laquelle croît le laurier. Eprouvant subitement douleur

et sympathie pour une situation qui fut analogue à la sienne, il reste muet



Les barbares de Baudelaire : peinture, poésie et cosmopolitisme 65

et contemplatif en pensant à « ce Romain qui s'accusait d'être le barbare,

parce qu'il n'était pas entendu du Sarmate >>4

Ce passage, Baudelaire le reproduira fidèlement dans son Salon de 1859.

Il découvre, en effet, cette année-là un nouveau tableau d'Eugène Delacroix :

Ovide chez les Scythes. L'enthousiasme est immédiat : le cirque de montagnes
fermant l'horizon vaporeusement, les vierges collines confondues aux vierges
rivages, les nuages magiques roulant dans un ciel étranger, hommes, femmes

et enfants sortant à demi-nus de leurs huttes au toit de chaume, les anciens
devisant sur le sort du Romain, la pose mélancolique d'Ovide - prostrée et
récalcitrante -, coude plié sur ses tablettes de cire, touché par les fruits et le

lait de jument qui lui sont offerts mais encore douloureusement retenu et

enveloppé dans sa tristesse : tout cela atteint Baudelaire en plein cœur. Il cite
Chateaubriand, rappelle les peines d'Eudore, et résume la situation d'Ovide
avec ce vers amer des Tristes : Barbaras hic ego sum, quia non intelligor illis -
Je suis ici un barbare, car je ne suis pas compris de ces gens-là. Jean-Jacques
Rousseau, qui avait placé ce vers à la tête du Discours sur les sciences et les arts,
avait bien compris la puissance rhétorique de ce renversement : « barbare »
est ce terme oscillant suivant qui le prononce, nous sommes toujours le barbare
de quelqu'un, des bords du Pont-Euxin à Genève, de Genève à Paris, et ce

quel que soit l'avis que l'on porte sur la question.5
Il n'est bien sûr pas besoin de se transporter jusqu'aux rives de la mer

Noire pour voir un exilé ; les quais de Seine suffisent et peuvent se changer
eux aussi en terres barbares suivant qui s'y retrouve. Car le désespoir
nerveux, l'angoisse du déracinement et l'irrémédiable changement du paysage
se rassemblent dans un des plus célèbres poèmes de Baudelaire, datant de la

même année 1859 : « Le Cygne ». Il y est question d'un cygne échappé de

sa cage devant le nouveau carrousel du Louvre, de son évocation plutôt, de

cette image devenant une allégorie de l'exil, disant tout ensemble le deuil,
la perte et la destruction.6 La mélancolie de la « bête », ses « gestes fous »
faisant signe à sa patrie absente, laisse percevoir que le différent campe autour
de lui ; là où le connu prévalait jadis, il y a désormais du neuf, de l'inconnu,
de l'inquiétant, des grands boulevards perçant de part en part la Capitale et

un tumulte constant qui boute le passé hors du présent de la Cité. L'exilé,
celui dont les attaches à la patrie ont été rompues, erre en terre étrangère

4 François-René de Chateaubriand. Les Martyres, Œuvres romanesques et voyages.
Texte établi, présenté et annoté par M. Regard, Paris : Gallimard, 1969 « Bibl. de

la Pléiade»). T. II, p. 225.

5 Je dois cette remarque à Martin Rueff, dont l'article consacré à l'usage que Rousseau

fait de la formule « Barbaras ego sum » est à paraître.
6 Les analyses du « Cygne » sont innombrables ; contentons-nous de mentionner :

Jean Starobinski. La Mélancolie au miroir. Paris : Julliard, 1997 ; Ross Chambers.
Mélancolie et opposition - Les débuts du modernisme en France. Paris : José Corti,
1987 ; et Yves Bonnefoy. Le siècle de Baudelaire. Paris : Le Seuil, 2014.



66 Julien Zanetta

- le poème porte à son front la dédicace au grand exilé, Victor Hugo, établi
à Guernesey entre l'abîme et les tables tournantes. Le Cygne allégorisé
rassemble et rallie la famille des exilés, souffrant sous des cieux ironiques qui ne
sont pas les leurs - la négresse, les orphelins, les matelots naufragés et Andro-
maque, à qui le poème s'adresse. Tout est ici affaire de mémoire : la patrie que
le cygne ne peut rejoindre l'accompagne dans son absence, comme un décor
mental inatteignable et évanescent.

Baudelaire était loin d'imaginer que, quelques années plus tard, il se vêtirait

tout à la fois des plumes du Cygne et de la tunique d'Ovide et, sans aller

jusqu'à boire du lait de jument, devrait avaler péniblement le rugueuxfaro.7
En effet, dès 1864, le voici pour la première fois depuis ses dix-sept ans et son

voyage à l'île Bourbon, hors des frontières de France, contraint par le spleen

et les créanciers à se rendre en pays barbare, en Belgique. Il restera dans cet

« enfer >>8 une bonne dizaine de saisons, et tout porte à croire qu'il conçoit
cette dramatique situation en ces termes. D'emblée, la répulsion pour les

Belges - ou le Belge, le type même du Belge - prend l'apparence d'un cauchemar

obsessif, visuellement déroutant. Baudelaire ne manquera pas de richesse

lexicale pour restituer l'impression de laideur frappant son regard. L'homme
lui apparaît comme « un hyperboréen, un gnome sans paupière, sans
prunelle et sans front, et qui sonne le creux, comme un tombeau vidé, quand une
arme le frappe. »' Quant à la femme, il n'est guère plus flatteur :

Un nez de polichinelle, un front de bélier, des paupières en pelure d'oignon,
des yeux incolores et sans regard, une bouche monstrueusement petite, ou
simplement une absence de bouche (ni parole, ni baiser une mâchoire
inférieure rentrée, des pieds plats, avec des jambes d'éléphant (des poutres sur des

planches), un teint lilas, et avec tout cela la fatuité et le rengorgement d'un
pigeon.10

A contempler ce bestiaire métaphorique, on mesure le mouvement qui le fait

passer de la curiosité ethnographique à la fascination éthologique à une aversion

pure et simple, toute honte bue, ponctuée d'éructations : « Ah que
c'est hideux les Singes barbares >>u

7 Le faro est un vin de Belgique, dont Baudelaire se plaint fréquemment dans sa

correspondance.
8 « Il m'est venu quelquefois à l'esprit que la Belgique était peut-être un des enfers

gradués, disséminés dans la création [...] » Charles Baudelaire. Fusées. Mon Cœur

mis à nu. La Belgique déshabillée. Éd. d'André Guyaux, Paris : Gallimard, 1986

(coll. « Folio »). P. 278.

9 Ibid. P. 277.
10 Ibid. P. 162.

11 Ibid. P. 201.



Les barbares de Baudelaire : peinture, poésie et cosmopolitisme 67

Barbare est celui qui n'est pas de ma forme, qui m'oppose et m'inflige un
visage, un corps et une manière d'être étrangers aux miens. Non seulement
Baudelaire est en mesure de les remarquer, mais les remarquant il refuse
délibérément d'assimiler une culture dont il n'estime rien, préservant son
intégrité par le langage du conquérant. Si le corps est repoussant, l'esprit n'attirera

pas davantage ses faveurs. La grossièreté et la bêtise prédominent, et les

mœurs locales peignent au délicat un tableau calamiteux. Le Belge est, en
fait, l'équivalent strict du barbare étymologique, celui qui bafouille, qui sait
à peine prononcer son propre idiome : « Épaisseur monstrueuse de la langue,
chez plusieurs, ce qui engendre une prononciation pâteuse et sifflante. >>12

Avant que le tout ne dégénère soit en rire gras, soit en borborygmes. Inutile
de dire que l'absence de communication va dans les deux sens : Baudelaire

peine souvent à se faire comprendre, ce qui achève de le confiner dans un
isolement dont ne sort parfois qu'un cortège d'insultes. L'attention, la

prévenance, la sensibilité à autrui, l'empathie, si tant est qu'elles existent encore,
se porteront davantage sur des animaux - les chevaux, les pinsons aux yeux
crevés ou les robustes chiens - d'un grade sensiblement plus élevés, dans la

pyramide de l'évolution baudelairienne13, que leurs frères humains.
Car sa détestation, qui ne connaît plus de bornes au fil des mois, gagne

aussi le terrain politique. Sur fond de projection, Baudelaire fait usage d'une
double inversion : si le Belge est à mes yeux barbare, je vais donc dire qu'il
traite l'étranger en barbare, afin de mieux l'établir dans sa différence : « [Le
Belge.] Sa haine de l'étranger. Comme il hait et méprise le Français >>14 Si

j'admets que ma remarque n'est pas fruit de la paranoïa, je suis donc fondé,

puisqu'il en est ainsi, à lui opposer une haine identique, aussi arbitraire que
vindicative. Relativement à l'annexion de la Belgique à la France, question
brûlante à l'époque, Baudelaire s'y oppose fermement et s'explique : « un

gueux ne peut pas sauter au cou d'un homme riche et lui dire :

Adoptez-moi »15 Cependant, ajoute-t-il :

[...] je ne serais pas ennemi d'une invasion et d'une Razzia, à la manière antique,
à la manière d'Attila. Tout ce qui est beau pourrait être porté au Louvre. Tout
cela nous appartient plus légitimement qu'à la Belgique, puisqu'elle n'y
comprend plus rien. Et puis les dames belges feraient connaissance avec les Turcos,

qui ne sont pas difficiles.16

12 Ibid. P. 153.

13 « En quel genre, en quel coin de l'animalité / Classerons-nous le Belge », ibid.
P. 464.

14 Ibid. P. 193.

15 Ibid. P. 240.
16 Ibid.



68 Julien Zanetta

Agissons, en somme, en barbares comme pour répondre à la provocation
toute barbare de posséder indûment des objets de beauté en leur terre (qui
appartiennent légitimement aux nôtres, quoi qu'on en dise).

Mais le mépris et l'arrogance, la colère revendiquée dans ses lettres à ses

amis restés à Paris, ne font pas oublier l'angoisse de la solitude au quotidien ; à

son éditeur et ami Auguste Poulet-Malassis, il écrit ces vers de circonstances :

Mon cher, je suis venu chez vous
Pour entendre une langue humaine ;

Comme un, qui, parmi les Papous,
Chercherait son ancienne Athêne.

Puisque chez les Topinambous
Dieu me fait faire quarantaine,
Aux sots je préfère les fous

- Dont je suis, chose, hélas certaine.17

Baudelaire égaré en Béotie, chez des Belges changés en Papous, tient sa polis
en nostalgie. L'indulgence le surprend, il se voit prêt à effacer les rigueurs
qu'il avait pour sa propre patrie et débuter ainsi l'anti-Baedeker qu'il
ambitionnait d'écrire : « La France a l'air bien barbare, vue de près. Mais allez en

Belgique, et vous deviendrez moins sévère pour votre pays. »18 La flèche du
Parthes, Baudelaire la tire à l'issue d'une ultime promenade à travers Bruxelles
dans laquelle il croit diagnostiquer, non sans plaisir, la venue prochaine d'une
maladie aux allures de châtiment : « j'ai surpris suspendus en l'air [...] de

fréquents symptômes de choléra ». Celle-ci prend immédiatement la forme
d'une figure emblématique que l'on vient de citer : « L'ai-je assez invoqué,
ce monstre adoré [...] Comme il se fait attendre [...] cet Attila impartial, ce

fléau divin qui ne choisit pas ses victimes »19 Dans une fin - qui n'est pas
sans anticiper celle à'A rebours de J.-K. Huysmans -, Baudelaire « en quarantaine

» voit son exil rongé par une maladie au nom d'envahisseur : le barbare

Attila était pilleur pour ramener les richesses belges en France, le voici
vengeur lorsqu'il s'agit de précipiter au néant une civilisation honnie.

II. Le remède cosmopolite : le spectateur barbare

On vient donc d'entendre une voix inquiète nommant « barbare » ce qui
échoue à entrer dans les normes et les catégories d'un Parisien. Mais il faut
aussi prêter l'oreille à l'autre voix de Baudelaire, celle qui nomme non pas

17 Ibid. P. 467.
18 Ibid. P. 293.
19 Ibid. P. 316.



Les barbares de Baudelaire : peinture, poésie et cosmopolitisme 69

l'Autre, l'étranger face à qui il veut marquer ses distances, mais celle qui réalise

effectivement que le qualificatif existe depuis qu'il y a des hommes, et

qu'il ne désigne pas une position fixe et établie. Ainsi dans cet aphorisme de

Fusées : « Peuples civilisés, qui parlez toujours sottement de sauvages et de

barbares, bientôt, comme dit d'Aurevilly, vous ne vaudrez même plus assez

pour être idolâtres. »20 Dans ses Notes nouvelles sur Edgar Poe, il continue sur
la même ligne :

Si l'on veut comparer l'homme moderne, l'homme civilisé, avec l'homme

sauvage, ou plutôt une nation civilisée avec une nation dite sauvage, c'est-à-

dire privée de toutes les ingénieuses inventions qui dispensent l'individu
d'héroïsme, qui ne voit que tout l'honneur est pour le sauvage ?21

Il importe de mesurer ce qui sépare ces allégations quant aux sauvages des

imprécations anti-belges. Mieux vaudrait dire que le Belge représente pour
Baudelaire un état débilité de la civilisation - ce qui l'autorise de fait à le

traiter de barbare - tandis que le sauvage, indompté, « époux redouté et
respecté, guerrier contraint à la bravoure personnelle, poète aux heures

mélancoliques où le soleil déclinant invite à chanter le passé et les ancêtres, rase de

plus près la lisière de l'idéal. >>22 La véritable barbarie gît non pas dans l'état
d'inculture mais bien dans la civilisation. Il n'est qu'à penser au sort que
Baudelaire réserve à 1'« homme naturel » ; dans la cinquième pièce des Fleurs du

mal (« J'aime le souvenir de ces époques nues... »), il développe une évocation

merveilleuse de cet âge d'or, désormais lointain, à jamais perdu, depuis

que la civilisation et son implacable « Dieu de l'Utile » a imposé à la marche
du monde une cadence effrénée.23

La question tient à ce que recouvre le terme barbare dans ce contexte, et

aux deux significations distinctes qu'il prend. D'une part, le « barbare » est

la figure mythique, glorieuse, le sauvage des plaines qui n'a pas passé sous les

fourches de la civilisation. D'autre part, « barbare » est pour Baudelaire le

nom ou l'adjectifqui désigne ce qui lui déplaît, une force qui méprise le passé

et impose un rythme et une forme nouvelle à la ville. Pour Baudelaire, qui
admet être un exilé au sein du monde contemporain, cette question croise
donc fatalement celle du progrès, qui a le don de le faire sortir de ses gonds

20 C. Baudelaire. Fusées, Œuvres complètes. Texte établi, présenté et annoté par
C. Pichois. Paris : Gallimard, 1975 (« Bibliothèque de la Pléiade »). T. I, p. 664.

[Désormais OCI]
21 C. Baudelairt. Notes nouvelles sur Edgar Poe, Œuvres complètes. Texte établi, pré¬

senté et annoté par C. Pichois. Paris : Gallimard, 1976 (« Bibliothèque de la

Pléiade »). T. II, p. 325. [Désormais OCII]
22 Ibid. P. 325-326.
23 Pour une analyse de ce poème, v. Patrick Labarthe. « Baudelaire et le „Dieu de

l'Utile" ».L'annéeBaudelaire, n° 16, Paris : Honoré Champion, 2012. P. 83-100.



70 Julien Zanetta

- on se rappelle comme il tient en horreur le règne de la vapeur et de

l'électricité, dont les États-Unis, cette « grande barbarie éclairée au gaz >>24, est
l'emblème le plus sinistre.25

Mais le « progrès », ainsi considéré, caractérise moins une invention
tangible que l'impact de celle-ci sur le quotidien de l'homme. Baudelaire pointe
là un danger d'interprétation : la constante que paraissent dessiner ces
différentes inventions - le gaz, l'électricité et les « allumettes chimiques » -,
toujours neuves et œuvrant à un mieux vivre, pourrait laisser croire à une
amélioration morale de l'homme. La colère de Baudelaire est attisée par
cette illusion : l'idée que le progrès soit mû par un développement constant,
uniforme, qui tend vers un mieux général. Si le caractère persistant, continu
du progrès, sans que soit donné de raison pour cette continuation, est

agaçant, plus agaçante encore est sa généralisation, son universalisation. « Fanal

obscur », foi aveugle pour les masses et le pouvoir politique, le « Progrès »
(souvent affublé de la majuscule allégorisante) est un élan fédérateur dont
l'application relève d'une généralité absolue.

Selon Baudelaire, le raisonnement tient de l'absurde : comment déterminer

un progrès si l'on ne prend pas en considération le détail, le particulier de

ce qui est en progrès « Pour que la loi de progrès existât, il faudrait que chacun

voulût la créer ; c'est-à-dire que quand tous les individus s'appliqueront
à progresser, alors, et seulement alors, l'humanité sera en progrès. »26 Face

à cette pensée du progrès qu'il voit imprimée et diffusée quotidiennement
dans la presse, un réflexe réfractaire le pousse vers le sauvage, vers le barbare,

sans inventions saugrenues garantissant un bonheur suspect.
Si le pessimisme de Baudelaire considère le domaine matériel et moral

comme perdu, ce n'est pas pour autant que le combat cesse. Le domaine du
beau peut et doit encore être préservé. C 'est ainsi qu'en 1855, lors de l'Exposition

universelle, il prend fait et cause pour un lot de pièces chinoises importées

à cette l'occasion. Si l'événement donne lieu à une flambée nationaliste et
chauvine, Baudelaire s'empresse de prévenir : « tout peuple est académique
en jugeant les autres, tout peuple est barbare quand il est jugé ».27 Baudelaire

remarque bien que partie de notre réticence à embrasser l'étranger tient à la

paresse à nous défaire de nos habitudes. L'univers esthétique a été conquis
de haute lutte, il ne cesse pas d'être, à chaque salon, à chaque exposition, un
univers déroutant : pourquoi ajouter une désorientation supplémentaire en

se portant à l'Extrême-Orient - Dans son essai sur le rire, Baudelaire l'avait

24 C. Baudelaire. « Edgar Poe, sa vie et ses œuvres ». OC, t. II, p. 297.

25 Sur l'anti-américanisme de Baudelaire, v. Philippe Roger. L'Ennemi américain,
Paris : Seuil, 2002. P. 93-99.

26 C. Baudelaire. « Mon cœur mis à nu ». OC, 1.1, p. 707.
27 C. Baudelaire, « Exposition universelle (1855) ». OC, t. II, p. 576.



Les barbares de Baudelaire : peinture, poésie et cosmopolitisme 71

déjà relevé : « Le public français n'aime guère être dépaysé. Il n'a pas le goût
très cosmopolite, et les déplacements d'horizons lui troublent la vue. >>28

Cependant, si l'on décide de considérer le problème sérieusement et

prendre le dragon par les cornes, une question s'impose : « que ferait, que
dirait un Winckelmann moderne [...] en face d'un produit chinois
Comment un tel « produit », « étrange, bizarre, contourné dans sa forme,
intense par sa couleur, et quelquefois délicat jusqu'à l'évanouissement »30,

ne pourrait-il pas légitimement prétendre à être considéré comme « un
échantillon de la beauté universelle » et rivaliser avec le canon classique et
les écoles françaises et occidentales - Pour le spectateur comme pour le

critique, l'exercice tient avant tout à se départir de ses propres souvenirs et
de sa formation pour tâcher d'apercevoir le beau dans toute son étrangeté, sa

« bizarrerie ». Il est bien sûr impossible de se défaire absolument de ses

souvenirs, Baudelaire le sait. Mais la conjecture autorise à élaborer le fantasme

d'un regard neuf : des spectateurs doués « mystérieusement » d'une faculté

d'adaptation pouvant éprouver une beauté qui ne soit pas inféodée au canon
classique. Pour ces hommes possédant « cette grâce divine du cosmopolitisme

», « aucun voile scolaire, aucun paradoxe universitaire, aucune utopie
pédagogique, ne se sont interposés entre eux et la complexe vérité ».31

A l'image de ces cosmopolites loin de leur contrée natale, Baudelaire
s'applique le même sort et en fait un principe critique général. Face au « produit
chinois », qualifié incidemment de « produit barbare » par certains journalistes32,

mais aussi face aux peintures françaises, l'évaluation qu'il en donnera

participe d'un regard s'efforçant d'être « naïf », sans l'armature d'un
système le soutenant. Telle est bien l'idée qui sous-tend la pensée conjecturale
de « l'homme du monde » qui sait s'adapter aux nouvelles formes de beau

qu'il rencontre sous des latitudes nouvelles :

Si, au lieu d'un pédagogue, je prends un homme du monde, un intelligent, et
si je le transporte dans une contrée lointaine, je suis sûr que, si les étonnements
du débarquement sont grands, si l'accoutumance est plus ou moins longue,
plus ou moins laborieuse, la sympathie sera tôt ou tard si vive, si pénétrante,
qu'elle créera en lui un monde nouveau d'idées, monde qui fera partie
intégrante de lui-même, et qui l'accompagnera, sous la forme de souvenirs, jusqu'à
la mort.33

28 C. Baudelaire, « De l'essence du rire et généralement du comique dans les arts

plastiques ». OC, t. II, p. 538.

29 C. Baudelaire, « Exposition universelle (1855) ». OC, t. II, p. 576.

30 Ibid.
31 Ibid.
32 Cf. Patricia Mainardi. Art and Politics ofthe Second Empire. New Haven/Lon-

don : Yale University Press, 1987. P. 114.

33 C. Baudelaire. « Exposition universelle (1855) ». OC, t. II, p. 576.



72 Julien Zanetta

C'est sans mémoire qu'il atteint l'objet dans sa fraîcheur, qu'il verra « en
nouveauté >>34 ses formes et ses couleurs. Mais de cet oubli naîtra une nouvelle

mémoire : une fois l'étonnement passé, le voyageur assimile un monde

nouveau qui, bientôt, « l'accompagnera, sous la forme de souvenirs, jusqu'à
la mort. » Il a fallu que l'évaluation première s'estompe et s'évanouisse, pour
que de l'objet renaisse dans le souvenir et acquière de ce fait une nouvelle vie
inoubliable.

III. Sauvagerie de la manière et enfance du regard : l'artiste
barbare

Si la disponibilité visuelle est fondamentale pour le spectateur, Baudelaire

est persuadé qu'elle tient une place nécessaire et prédominante chez l'artiste.
Comme on l'a vu, le barbare n'est pas tel qu'on le croit. Loin d'être le paria
de la modernité, il est celui qui se trouve à sa pointe extrême. L'exemple visuel
le plus manifeste du parti que prend Baudelaire se dégage lorsqu'il parle du
caractère « barbare » de la peinture de Delacroix, ainsi que, plus tard encore,
de Constantin Guys. L'admiration manifeste qu'éprouve Baudelaire pour
l'un et l'autre, ne saurait se concevoir sans sa part projective et créative ; Guys,

pas plus que Delacroix, ne revendique sa barbarie. C'est à Baudelaire qu'il
revient de la voir et de l'écrire pour détourner une parole de critique qui était
devenue un lieu commun. Pour lui, l'artiste-barbare, rejeté hors des murs de

la civilisation, devient donc le frère de tous ceux qui en ont été exclus. Il doit
donc être en mesure de les comprendre, d'en tirer son inspiration. Sa barbarie,

elle ne se lie non pas, cette fois, à la barbarie de la civilisation mais bien
à son tempérament, à sa fougue, à sa manière d'envisager et traiter les sujets

qu'il peint. Cela ne se fait pas au prix de quelques tensions.
Prenons Eugène Delacroix ; Baudelaire voit bien que, tel Janus bifrons,

deux visages coexistent en lui :

Il y avait dans Eugène Delacroix beaucoup du sauvage ; c'était là la plus
précieuse partie de son âme, la partie vouée tout entière à la peinture de ses rêves

et au culte de son art. Il y avait en lui beaucoup de l'homme du monde ; cette

partie-là était destinée à voiler la première et à la faire pardonner. Ç 'a été, je
crois, une des grandes préoccupations de sa vie, de dissimuler les colères de son

cœur et de n'avoir pas l'air d'un homme de génie.35

Mais Delacroix est doué de « la grâce divine du cosmopolitisme » ; il sait
donc s'accommoder et sentir à quel point l'impétuosité du sauvage est

34 C. Baudelaire. « Le Peintre de la vie moderne ». OC, t. II, p. 690.

35 C. Baudelaire. « L'Œuvre et la vie d'Eugène Delacroix ». OC, t. II, p. 758.



Les barbares de Baudelaire : peinture, poésie et cosmopolitisme 73

incompatible avec les usages du monde. Plus précisément, lorsque Baudelaire
décrit Delacroix comme un sauvage, cela veut surtout dire que Delacroix a

été capable de se montrer aussi sauvage que ce qu'il allait représenter. De là à

faire de Delacroix un « bon sauvage », il n'y a qu'un pas que l'on se gardera
de franchir - l'aversion de Baudelaire pour Rousseau ne saurait le tolérer.36

Disons plutôt que la sauvagerie de son caractère est à la mesure de la

sauvagerie du choix de ses sujets. « Tout dans son œuvre n'est que désolation,

massacres, incendies ; tout porte témoignage contre l'éternelle et incorrigible
barbarie de l'homme. » On entend ici distinctement la barbarie négative qui
définissait précédemment les ravages de la civilisation.

Il n'en va pas exactement de même pour Constantin Guys - « peintre de

la vie moderne », ainsi que Baudelaire le nomme : le choix de ses sujets, à

l'exception des scènes de la guerre de Crimée, reste dans une certaine mesure
urbain. Scènes de ville, de militaires en parade, de voitures sillonnant les

jardins de Paris. Rien d'aussi brutal que des massacres ou des immolations,
de sardanapalesque mémoire. Cependant, la distinction lexicale est fragile :

Guys est plus qu'un sauvage - terme qui désigne surtout la violence, la rudesse

et le caractère misanthrope de Delacroix ; il est véritablement barbare : c'est-
à-dire qu' il respecte une manière de peindre maladroite mais belle - on pourrait

même dire belle parce que maladroite, ignorante et instinctive. Il « dessin

[e] comme un barbare, comme un enfant, se fâchant contre la maladresse

de ses doigts et la désobéissance de son outil. » Pour Baudelaire, en effet,

l'apprentissage dans les ateliers de grands maîtres est le meilleur moyen de

tuer le génie. Si le génie véritable existe (tel Manet), il résisterera à l'instruction

et reprendra sa forme initiale. Lorsqu'il parle de barbarie relativement

au dessin, Baudelaire a soin de préciser ce qu'il entend par là :

Ce mot barbarie, qui est venu peut-être trop souvent sous ma plume, pourrait

induire quelques personnes à croire qu'il s'agit ici de quelques dessins

informes que l'imagination seule du spectateur sait transformer en choses

parfaites. Ce serait mal me comprendre. Je veux parler d'une barbarie inévitable,

synthétique, enfantine, qui reste souvent visible dans un art parfait (mexicaine,

égyptienne ou ninivite), et qui dérive du besoin de voir les choses grandement,
de les considérer surtout dans l'effet de leur ensemble.37

On voit donc que la barbarie de Guys est double. D'un côté, il est barbare

dans la manière de peindre - sans qu'il lui soit possible de faire autrement -,
de l'autre dans le regard. Et l'un et l'autre terme, qui ne sont pas forcément

36 Sur la lecture de Rousseau par Baudelaire, v. Jean Starobinski. « Rousseau, Bau¬

delaire, Huysmans (les pains d epices, le gâteau et l'immonde tartine) ».
Baudelaire, Mallarmé, Valéry - New Essays in Honour ofLloyd Austin. Cambridge :

Cambridge University Press, 1982. P. 128-141.

37 C. Baudelaire. « Le Peintre de la vie moderne ». OC, t. II, p. 697.



74 Julien Zanetta

corrélés, peuvent tous deux se rattacher à l'enfance. L'enfant est celui dont
l'œil n'a pas encore connu le monde : il a soif d'une connaissance qui informera

plus tard les reconnaissances signalées par sa mémoire. L'œil de l'enfant
ne saurait être clos comme peut l'être celui de tant de blasés, que les habitudes

ont rendu insensibles. Sa main n'est pas domestiquée mais désire convertir
les éblouissements que l'œil perçoit. Il est, là encore, question d'idiome :

le barbare aux yeux d'enfant ne parle pas la langue du milieu qu'il fréquente.
Il possède la sienne, une rudesse de trait, un caractère brut, une « énergie
instinctive », moitié maîtrise moitié déprise. C'est d'ailleurs ce qui fait sa

valeur, car une perception enfantine est requise pour déceler et saisir le beau

moderne dans sa fugacité. Il faut des « nerfs solides » et de la « barbarie »
dans le dessin pour savoir traduire ce beau. Cette traduction barbare pose les

jalons minimaux de ce qui constitue la qualité la plus éphémère du beau : elle

opère une « exagération utile pour la mémoire humaine >>38 - tant celle de

l'artiste que celle du spectateur - telle est la synthèse. À suivre Baudelaire, on
ne devrait donc pas s'empresser de liquider la « méthode » de Guys. Sans

doute sommes-nous encore dans le règne du schématique, mais cette barbarie,

commandée par l'urgence et le désir immédiat, offre l'indéniable avantage,

dans un univers urbain où tout bouge sans cesse, de prendre laforme de

vitesse.

Cependant, tout comme Delacroix, Guys peut se permettre d'être barbare,

car il sait aussi ne pas l'être. La « manière barbare » se restreint à la manière
de peindre et de « voir les choses en nouveauté » ; en société, il passe partout
et n'est jamais gêné ou empêché par le milieu auquel il appartient. La grâce

caméléonesque du cosmopolite est un viatique ; elle lui permet d'aller explorer

aussi bien les maisons closes que les salons de princesses : de la « fange »
des bas-fonds aux lumières aristocratiques du « high life », des « nymphes
macabres » aux « ladies orgueilleuses », rien n'est à négliger de « l'univers
visible ». Ces bonds dans l'échelle sociale, cette manière de paraître invisible

aux yeux du monde relève d'une dernière qualité que Baudelaire lui accorde :

Guys, non content d'être enfant-barbare, est aussi un dandy.

Quintessence d'élégance, perfection des manières et froideur de maintien,
le dandy semble être de prime abord le pur produit de la civilisation : le parangon

de la mode ne saurait être confondu avec des hommes de la nature dont
le soin et la mise ne semblent pas être le principal souci. Détrompons-nous,
dit Baudelaire : « Le dandysme est le dernier éclat d'héroïsme dans les

décadences ; et le type du dandy retrouvé par le voyageur dans l'Amérique du

Nord n'infirme en aucune façon cette idée : car rien n'empêche de supposer

que les tribus que nous nommons sauvages soient les débris de grandes
civilisations disparues. »39 La civilisation et ses excès de progrès sont barbares ;

38 Ibid. P. 698.

39 Ibid. P 711-712.



Les barbares de Baudelaire : peinture, poésie et cosmopolitisme 75

mais les barbares, les sauvages, les non-civilisés sont eux-mêmes d'anciennes

traces, des ruines de la civilisation. L'idée de nature semble alors anéantie ; il
existe une barbarie de l'homme qui est précisément, comme le dit Baudelaire,
inévitable. Plutôt que de s'évertuer à la nier, il faut la retrouver, la reconnaître,
et la laisser s'exprimer, à l'exemple de Guys aux mains maladroites mais au

regard émerveillé.

Nous avons commencé avec une vision classique du barbare, en suivant le

regard raffiné et contrarié d'Ovide ou de Baudelaire en exil. Barbare était
ce peuple aux mœurs différentes des miennes et avec lequel je ne voulais me
confondre. Puis, dans un second temps, barbare a désigné une figure
libératrice, défaisant le carcan de nos coutumes, fussent-elles morales ou
esthétiques. Enfin, dans la même ligne, nous avons vu comment « barbare »
pouvait nommer, par-delà la maladresse et l'approximation, un regard, une
manière indomptée, prompte et foncièrement originale, faisant retour à un
hypothétique état de civilisation. Cette dernière qualité a semblé également
convenir au poète des Fleurs du mal lui-même ; Théophile Gautier, dans

son article nécrologique, n'hésita pas à la reprendre : « La barbarie nous va
mieux que la platitude. Baudelaire a pour nous cet avantage ; il peut être mauvais,

mais il n'est jamais commun. >>40 Ovide à Bruxelles ou cygne à Paris,

Baudelaire se fit barbare sous toutes les latitudes, non-intégrable, exaspéré de

mélancolie mais refusant résolument le commun de la convention.

40 Théophile Gautier. « Charles Baudelaire » [1868], cité p. A. Guyaux. Baude¬

laire - Un demi-siècle de lectures des Fleurs du mal (1855-1905). Paris : PUPS,
2007. P. 493.




	Les barbares de Baudelaire : peinture, poésie et cosmopolitisme

