Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2016)

Heft: 45: Poetik und Rhetorik des Barbarischen = Poétique et rhétorique du
barbare

Artikel: Die Polypheme Homers und die Patagonier Pufendorfs : Barbarei und
Volkerrecht bei Vico

Autor: Albrecht, Tim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006247

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006247
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Tim Albrecht

Die Polypheme Homers und die Patagonier Pufendorfs
Barbarei und Volkerrecht bei Vico

The article examines the role of the ,natural law of nations® in Vico’s philosophy of
culture. The focal point of this inquiry is the notion of ,barbarism‘ in the New Science.
While Vico’s influential conception of the ,barbarism of reflection® has attracted a lot
of attention, the multiplicity of tropes of barbarism in the New Science has not been
sufficiently recognized. The article argues that while Vico takes civil law, the Roman
ius gentinm, as a model for his conception of culture, the trope of the warring barbar-
ian figures prominently in key moments of his philosophy of history (e. g. in transi-
tional moments between two historical ages) when issues of modern international
law (asylum, declaration of war, piracy) are at stake.

I. Das Volkerrecht — ein Recht ohne Volker?

Was dem Volkerrecht fehlt, sind die Vélker. Diese Klage wird im Zeichen
einer Kritik am Volkerrecht als apologetischem Instrument nationalstaatli-
cher Souverinitat immer wieder formuliert. Welche Vertrige absolutistische
Herrscher und deren imperialistische Nachfolger untereinander schléssen,
das habe mit Vélkern und derem politischen Willen nichts zu tun. Das
Kompositum Volkerrecht sei daher eine ideologisch motivierte semanti-
sche Fehlbildung. Eigentlich miisse es das ,Recht der Souverane® heifSen. Die
Klage richtet sich vor allem gegen das auf dem Vernunftrecht basierenden,
im Zuge der Herausbildung von Nationalstaaten formulierte Volkerrecht
der frithen Neuzeit, das wir mit Denkern wie Grotius, Pufendorf und Vattel
assoziieren, und mit dem die Grundlage fiir das moderne Naturrecht gelegt
wird.! Inwieweit internationale Rechtsnormen wie individuelle Menschen-
rechte auf Strukturen staatlicher Souverinitit angewiesen sind, ist und bleibt
Gegenstand zeitgendssischer Debatten.?

Ein Denker, der die Liicke der ,Volker” im Kompositum des Volker-
rechts gefiillt hat, ist Giambattista Vico — und zwar, indem er seine Studien
des naturrechlich begriindeten Vélkerrechts in eine Kulturphilosophie

1 Zu einer kritischen Rekonstruktion des vernunfrechtlich begriindeten Volker-
rechts im Kontext imperialistischer Praktiken siche z. B. Antony Anghie. Imperi-
alism, Sovereignty and the Making of International Law. Cambridge: Cambridge
University Press, 2004.

2 Vgl. dazu z.B. John Hilla. ,The Literary Effect of Sovereignty in International
Law*“. Widener Law Review 14:77 (2008): S. 77-147.



16 Tim Albrecht

ummiinzte. Hier, im Bereich der Sitten und kulturellen Praktiken, kommen
die Volker zu ihrem Recht. Ausgehend von diesem Befund soll im Folgenden
das Verhiltnis von Vélkerrecht und Kulturphilosophie bei Vico in den Blick
genommen werden, und zwar in beide Richtungen: Denn einerseits stellt
sich die Frage, was in dieser Kulturphilosophie aus spezifischen Elementen
des Volkerrechts geworden ist (etwa aus dem Kriegsrecht oder dem Recht
auf Asyl) und andererseits lisst sich Vicos Philosophie auf das Vélkerrecht
zuriickbeziehen, indem man fragt, welche Perspektive auf dasVolkerrecht
sich von Vicos Kulturphilosophie aus gedacht ergeben kénnte — etwa wenn
es um das Verhiltnis von zivilisierten’ und ,unzivilisierten’ Akteuren geht.
Eine solche zweigleisige Anniherung an Vico soll als (zugleich notwendi-
ger, aber in der Auswahl des Ausgangspunkrtes kontingenter) Schritt dazu
verstanden werden, die Gemengelage von Volkerrecht, Geschichtsphiloso-
phie und Entwicklung des Kulturbegrifts niher zu beschreiben, die sich im
Blick auf das 17. und 18. Jahrhundert erkennen lsst.? Die Figur des Barbaren
kommt dabei deshalb in den Blick, weil er in allen drei Diskursen (sowohl
latent als auch zu bestimmten historischen Zeitpunkten und bei bestimmten
Autoren) eine Funktionststelle einnimmt: als Gegen- und Schreckfigur der
Kultur und der Herrschaft des Rechts oder als Reprisentant eines Vorstadi-
ums zivilisierter Humanitit in der Geschichtsphilosophie.

Vico entwickelte seine Kultur- und Geschichtsphilosophie nicht nur in
Reaktion gegen den Cartesianismus, sondern auch als Antwort auf das
naturrechtlich begriindete Vélkerrecht von Grotius und Pufendorf. Inso-
fern versteht sich sein Hauptwerk, die Scienza Nova, als rechtstheoretisches
Werk.* Allerdings geht es Vico weder um eine politische noch um eine
rechtsphilosophische Kritik an den Maximen des Volkerrechts. Er erkennt
dessen normative Geltung durchaus an.® Eine ideologiekritische Reflexion
auf das Vélkerreche lisst sich von daher von Vico her, dem ja durchaus auch
eine marxistische Rezeption zuteil wurde, nicht ohne Weiteres formulie-
ren.’ Stattdessen ist seine Kritik an den neuzeitlichen Naturrechtsdenkern

3 So scheint mir z. B. das Interesse Grotius’ an der Geschichte und Kulcur ,barbari-
scher® Vélker, wie sie sich in seiner langen Einleitung zu der von ihm herausgege-
benen Historia Gotthorum, Vandalorum, & Langobardorum (1655) widerspiegelt,
noch nicht ausreichend ausgewertet zu sein. Es kann gut sein, dass eine solche
Arbeit, die hier nicht geleistet werden kann, zu einer Neubewertung des Verhilt-
nisses von Vico zu Grotius fithren wiirde.

4 Ferdinand Fellmann. Das Vico-Axiom: Der Mensch Macht Die Geschichte. Frei-
burg/Miinchen: Verlag Karl Alber, 1976. S. 83.

S Ebd. S. 86.

6 Zur Marxistischen Rezeption von Vico siche z.B. Vico and Marx: Affinities and
Contrasts. Hg. Giorgio Tagliacozzo. Atlantic Highlands, N.].: Humanities Press,

1983.



Die Polypheme Homers und die Patagonier Pufendorfs 17

geschichtsphilosophisch motiviert. Aus seiner Sicht mogen diese zu verniinf-
tigen Maximen gelangt sein — in deren Begrindung aber irrten sie. Indem
sie das Naturrecht auf dem Begriff einer geschichtslosen, von der Natur
gesetzten Vernunft griindeten, so Vico, unterschitzten sie die vorrationale,
geschichtsbildende Kraft der Volker, die fur die Genese des Volkerrechts
verantwortlich zeichnet. In ihren Mythen und der von ihnen bestimmten
Praxis lisst sich die Genealogie eines ,natiirlichen Rechts der Vélker® nach-
vollziehen. Getfiillt werden kann die Liicke aus Sicht Vicos nur durch die
geschichtsphilosophische Reflexion, die sich der philologischen Methode
bedient, wie Vico sie versteht (dazu spater mehr).

Indem Vico in frihgeschichtlichen Mythen die Genealogie eines ,,nattir-
lichen Rechts der Vélker® erkennt, welches dann in der Neuzeit nur profes-
sionell codiert wird, wirft er den Naturrechtlern der Neuzeit implizit vor,
dass ihr Vernunftrecht zu einem grofleren Grad Mythos ist als jenes. Dem,
was sie als Wahrheit" annechmen - den abstrakten Begriff einer von Natur
aus gegebenen Vernunft, von dem sich die Maximen des Volkerrechts dedu-
zieren lassen —, setzt er die ,Gewissheit® der Geschichte menschlicher Kultur-
entwicklung entgegen, deren Dokumente wir laut Vico nicht nur vorliegen
haben, sondern auch verstehen konnen. ,Gewissheiten’ konnen wir durch die
philologische Methode aus mythischem Material gewinnen, wihrend jede
Wahrheit', die dem Menschen unerreichbar ist, nur als Mythos behauptet
werden kann.” Eine ideologiekritische Kritik des Volkerrechts, die sich auf
Vico bezieht, miisste von dieser Pramisse ausgehen und nach der mythischen
Struktur des neuzeitlichen Vélkerrechts fragen.

Fiir die historische Wirksamkeit einer solchen Struktur gibt es Eviden-
zen, am augenfilligsten etwa in der Form des ,Volkerrechts der zivilisier-
ten Nationen® des 19. Jahrhunderts, in dem ein vom Begrift der Vernunft
ausgehender zivilisatorischer Standard festgeschrieben wurde, der erlaubte
zwischen ,zivilisierten’ und ,unzivilisierten’ Nationen zu unterscheiden, von
denen erstere dem Schutz des Volkerrechts als wiirdig empfunden wurden,
wihrend man letztere ohne Riicksicht auf volkerrechtliche Bedenken unter-
werfen und ausbeuten konnte.® Der theoretische Bezug auf die Wahrheit der
Vernunft erméoglichte es also, die asymmetrische Unterscheidung zwischen
Zivilisation und Barbarei dergestalt zum Axiom des V6lkerrechts zu machen,

7 Mit Edward Said kénnte man sagen, Vico ist an den Anfingen des Vélkerrechts
interessiert, nicht an seinen Urspriingen. Vgl. Andrey A. Isérov. ,Edward Said and
Giambattista Vico®. Investigations on Giambattista Vico in the Third Millenium.
New Perspectives from Brazil, Italy, Japan and Russia. Hgg. Julia V. Ivanova/Fabri-
zio Lomonaco. Rom: Aracne editrice, 2014. S. 181-188.

8 Vgl. Liliana Obregén Tarazona: ,Art. The Civilized and the Uncivilized®. The
Oxford Handbook of the History of International Law. Hgg. Bardo Fassbender/
Anne Peters. Oxford u. a.: Oxford University Press, 2012. S. 917-939.



18 Tim Albrecht

dass die daraus resultierende Praxis jeder aufgeklirten Vernunft zuwider lief.’
Eine solche Dialektik der Aufklirung wire mit Vico nicht zu machen, gerade
weil er erkannt hatte, dass die hochentwickelte Vernunft jederzeit droht, in
eine ,zweite Barbarei’ umzukippen, die ihm fiir das Schicksal der Mensch-
lichkeit gefahrlicher erscheint als jede ,erste, primitive Barbarei. '
Jurisprudenz und Barbarologie bilden zwei methodische Hauptelemente
der Neuen Wissenschaft und sind insofern keine willkiirlichen, sondern not-
wendige Gegenstinde von Vicos Denken. Die Entwicklung des Rechts ist
fur Vico gleichbedeutend mit der Entwicklung der Kultur. Der vergleichen-
den Rechtsgeschichte widmet er sich mit der wissenschaftlichen Akribie und
Empirie, die er an Bacon bewunderte.'" Aber auch der Barbar ist bei Vico
kein Gegenstand wie jeder andere, denn sein Wesen (wie Vico es beschreibt)
ist untrennbar verbunden mit Vicos Methode. Vico stimmt mit vielen Auto-
ren des 18. Jahrhunderts in der Beschreibung des Barbaren als einer Figur
iiberein, die eine besondere Bezichung zur Einbildungskraft unterhilt.
Man konnte auch sagen: der Barbar isz die Figur der Einbildungskraft. Vicos
Methode der Mytheninterpretation beruht gerade auf der Stirke der Phan-
tasie, derer sie sich bedient. Oder anders gesagt: um die Mythen aus barba-
rischen Zeiten zu verstehen, muss man sich von der Barbarei der Vernunft
16sen (denn diese bestiinde darin, barbarische Zeiten mit verniinftigem Den-
ken verstehen zu wollen) und ein Denken praktizieren, dass sich der poeti-
schen Barbarei der Sinne 6ffnet. Gerade in diesem becoming barbarian seiner
philologischen Methode lag wohl ein Teil ihrer Faszinationskraft. Um unsere
Vorgeschichte zu verstehen, so Vicos Provokation, miissen wir jene Phan-
tasiepotentiale reaktivieren, die uns als Produkt der Phylogenese des Men-
schen noch in den Knochen stecken. Dies ist die methodische Bedeutung des
ricorso: ein notwendiger und gewollter Riickfall des Geschichtsphilosophen
in die barbarische Konstitution, die kein Zeichen kultureller Regression ist,

9 Zu den asymmetrischen Gegenbegriffen ,Hellene’ und ,Barbar’ und ihren
begriffsgeschichtlichen Nachfolgern siche Rainhart Koselleck. ,,Zur historisch-
politischen Semantik asymmetrischer Gegenbegriffe®. Vergangene Zukunft.
Zur Semantik geschichtlicher Zeiten. 3. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1995.
S.211-259,v.a. S. 218-229.

10 Allerdings handelt es sich bei der ersten Schrift, in der Vico sich mit vélkerrecht-
lichen Gegenstinden beschaftigt (De rebus gestis Antonij Caraphei, 1716), um
eine Apologie der Taten des 6sterreichischen Marschalls Antonio Carafa, der im
Krieg gegen die Tirken und bei der Eroberung Transsylvaniens fiir seine Brutali-
tit bekannt wurde und sogar Massaker veriiben lief8. Vgl. Peter Kénig. Giambat-
tista Vico (Beck’sche Reihe). Miinchen: C. H. Beck, 2005. S. 26.

11 Vgl. Jiirgen Trabant. Newe Wissenschaft von alten Zeichen: Vicos Sematologie.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1994. S. 118-121.



Die Polypheme Homers und die Patagonier Pufendorfs 19

sondern im Gegenteil eine Leistung historischer Hermeneutik.'* Das Barbar-
Werden kostet Vico etwa zwanzig Jahre:

Da [die Methode der Neuen Wissenschaft], wie in den Grundsatzen behaup-
tet worden ist, dort einsetzen muss, wo ihr Stoff entstand, und wir sie somir
beginnen lassen miissen [...], was die Philosophen angeht, mit den Froschen
Epikurs, den Zikaden des Hobbes", den Einfaltigen des Grotius, den ohne
jede sorgende Hilfe Gottes in diese Welt Geworfenen Pufendorfs, die unge-
schlacht und wild sind wie die Giganten, die ,los pataconex‘ [die Pataganier]
heiflen und sich an der Strafle Magellans befinden sollen, das heifit also mit
den Polyphemen Homers, in denen Platon die ersten Viter im Zustand der
Familien wiedererkennt [...] — da wir ferner unsere Forschungen mit dem
Zeitpunkt beginnen lassen miissen, in dem jene menschlich zu denken began-
nen; [...] - so stiefen wir, um die Weise eines solchen ersten menschlichen
Gedankens, der in der Welt des Heidentums entstand, zu ermitteln, auf die
harten Schwierigkeiten, die uns die Forscherarbeit von gut zwanzig Jahren
gekostet haben, und wir [mufiten] von diesen unseren menschlichen, zivili-
sierten Naturen zu jenen ganz wilden und schrecklichen hinabsteigen, die vor-
zustellen uns vollstandig versagt ist und die wir nur mit grofiter Mithe begrei-
fen konnen.'

12

13

Etwas vorsichtiger formuliert es Verene: ,Philosophisches Denken kann nur
dann zu einer Wissenschaft der Weisheirt, also zu mehr als einer Wahrheitsthe-
orie des universellen Urteilens werden, wenn es eine Verbindung zur Sprache
der Sinnlichkeit eingehen kann, wie sie dank der fantasia in der Fabel Gestalt
annimmt. Philosophie muss in Ubereinstimmung mit dem Wesen dessen spre-
chen, fiir das sie ein Weisheitsverstindnis anstrebt. Sie muf in ihrem Sprechen
die Doppelnatur des Geistes widerspiegeln. (Donald Phillip Verene. Vicos Wis-
senschaft der Imagination. Theorie und Reflexion der Barbarei. Miinchen: Fink,
1987.S.202).

Die Zikaden-Referenz bei Hobbes ist unklar. Diese finden sich wohl eher bei
Lukrez.

14 Giovanni Battista Vico. Prinzipien einer neuen I/Vissemchdﬁ tiber die gemeinsame

Natur der Vilker. 2 Bde. Ubs. v. Vittorio Hésle/Christoph Jermann. Hamburg:
Meiner, 1990. S. 147f. Zitate aus der deutschen Ausgabe werden im laufenden
Text ohne Sigle in Klammern nachgewiesen. Die originalsprachlichen Zitate
entstammen der folgenden Ausgabe: Giambattista Vico. Principi di una Scienza
Nuova d'intorno alla comune natura delle nazioni (Secondo ledizione) (Opere di
Giambattista Vico Vol. V). Leipzig 1970 (unverinderter fotomechanischer Nach-
druck der Originalausgabe, Neapel 1859). Sie werden mit der Sigle SN nachge-
wiesen. ,Perche, dovendo ella [la Scienza nuova] cominciare donde ne incomin-
cio la materia siccome si ¢ proposto nelle Degnita; e si avendo noi a ripeterla [...]
per li Filosofi dale ranocchie d’Epicuro, dalle cicale di Obbes, da’ semplicioni di
Grozio, dai gittati in questo mondo senza niuna cura o ajuto di Dio di Pufendor-
fio: goffi e fieri, quanto i giganti, detti los Patacones, che dicono ritrovarsi presso
lo stretro di Magaglianes, cio¢ da’ Polifemi d'Omero, ne’ quali Platone riconosce



20 Tim Albrecht

Erst wenn naturwissenschaftliche Empirie und fantasievolle historisch-poe-
tische Interpretation zusammenkommen, entsteht die Newe Wissenschaff.

Der Gegenstand dieser Wissenschaft ist die Genealogie der menschlichen
Institutionen. Sie wird erzihlt als eine Geschichte der Menschwerdung, zu
deren frithesten Stadien wir Zugang haben durch die biblischen Schriften,
die antiken Mythen und Historiografien, sowie durch die Epen Homers.
Diese Menschwerdungsgeschichte soll es Vico erlauben, die fiktionalen Ent-
wiirfe eines Naturzustands bei Grotius, Pufendorf und Hobbes mit histori-
scher ,Gewissheit’ zu unterfiittern, wobei die Pointe darin besteht, dass man
sich die Menschen im Naturzustand nicht einfach als Zeitgenossen im Aus-
nahmezustand der Gesetzlosigkeit vorzustellen hat, sondern als Vorstufen
des ,Menschen’, denen ein solcher Zustand durchaus angemessen war und
normal erschien. Den ,Drei Arten von Naturen® (493f.) entsprechen die
,Drei Arten des nattirlichen Rechts® (495). Die Genealogie der Menschwer-
dung ist daher zugleich eine Genealogie des Vernunftrechts.

I1. Vicos Barbaren jenseits der ,Barbarei der Reflexion’

Vico kennt nicht nur einen Begriff des Barbaren oder der Barbarei, wie er
nicht nur einen Begriff der Humanitit kennt."> Sowohl Barbarei als auch
Menschlichkeit sind keine statischen Zustinde, sondern Prozesse, so dass
es bei Vico oft sinnvoller erscheint von Humanisierung und Barbarisierung
zu sprechen.' Weidlich bekannt ist Vicos Theorem der ,Barbarei der Refle-
xion'. Kaum systematisch beschrieben worden ist aber, wieviele unterschied-
liche Mythologeme des Barbarischen in die Scienza Nova Eingang fanden.
Wihrend dem Theorem der Barbarei der Reflexion viel Aufmerksamkeit
zuteil wurde — zurecht, denn schliefllich verbinden sich mit diesem Begriff
wichtige ideengeschichtliche Wahlverwandschaften zu Vicos Denken, von
Rousseau iiber Schiller, Herder, Nietzsche, Horkheimer/Adorno bis zu

i primi Padri nello stato delle Famiglie [...] ¢ dovendo noi incominciar a ragio-
narne, da che quelli incominciaron a umanamente pensare; [...] per rinvenire la
guisa di tal primo pensiero umano nato nel mondo della Gentilita, incontrammo
I'aspre difficulta che ci han costo la Ricerca di ben venti anni; e discendere da
queste nostre umane ingentile nature a quelle affatto fiere ed immani, le quali ci
¢ affatto negato d’'imaginare, e solamente a gran pena ci ¢ permesso d’intendere.”
(SN 82f.).

15 Vgl. Peter Kénig. ,Giambattista Vico oder das Recht der Zeichen®. Wort — Bild -
Zeichen. Beitrige zur Semantik im Recht. Hg. Heino Speer. Heidelberg: Winter,
2012. S. 25-37, hier: S. 30.

16 Vgl. Alain Pons. ,Vico et la ,barbarie de la réflexion™. Ecrire lhistoire du XXe
siécle (La Pensée politique). Paris: Gallimard Le Seuil, 1994. S. 178-197, hier
S. 180.



Die Polypheme Homers und die Patagonier Pufendorfs 21

Edward Said — hat man die Pluralitit der Barbarenfiguren vernachlassige, die
Vico aus den antiken (literarischen, philosophischen, historiographischen)
und modernen (naturrechtlichen) Quellen tbernimmt: den Polyphem von
Homer, die schweifende Menschenbestie von Lukrez, den Germanen von
Tacitus, den Skythen von Herodot. Dazu kommen nach Vicos eigener Aus-
kunft noch idiosynkratischere Monstren, denen unterschiedliche Grade von
Menschlichkeit eigen sind, wie die Zikaden Hobbes, die Einfaltigen des
Grotius, die Patagonier Pufendorfs, sowie dem Barbaren verwandte Figuren
wie die des in der Antike als bostis generis humani bezeichneten Korsaren."”
Vicos Kulturphilosophie umfasst eine veritable Barbarologie.

So omniprisent diese ,mythischen Montagen“'® das Barbarische in der
Neuwen Wissenschafi machen, so signifikant ist die (fast) ausschliefliche
Abwesenheit zweier Typen des Barbarischen, die beide nach der konflik-
tudsen Logik der asymmetrischen Gegenbegrifflichkeit von Barbarei und
Zivilisation funktionieren: Weder die ethnozentrische Unterscheidung von
Griechen und Barbaren (deren Anstiirmen man sich erwehren muss) noch
die religios motivierte Unterscheidung von Christen und Heiden (die man
missionieren muss) spielen eine Rolle bei Vico. Die ihnen entsprechenden
Kontexte — etwa ethnographische Reiseschreibungen der Neuen Welt oder
die griechische Tragodie, die eine entscheidende Rolle bei der Selbstdefini-
tion des Hellenentums gegeniiber den ,Barbaren’ spielte’” — werden kaum
aufgerufen. Die Abwesenheit dieser Barbarenbegriffe hingt damit zusam-
men, dass Vico kaum Szenarien des encounters zwischen Barbaren und Zivi-
lisierten beschreibt, seien es historische oder (im Sinne des ,Wartens“ auf die

17 Zur Figur des Piraten in der Genealogie des Volkerrechts vgl. Daniel Heller-
Roazen. The Enemy of All. Piracy and the Law of Nations. New York: Zone
Books, 2009.

18 Kénig: Giambattista Vico oder das Recht der Zeichen (wie Anm. 13). S. 36.

19 Vgl. Edith Hall. Inventing the Barbarian: Greek Self-Definition through Tragedy.
Oxford/New York: Oxford University Press, 1989. Uberhaupt schenke Vico der
Tragodie bis auf wenige Ausnahmen auffillig wenig Beachtung. Systematisch
lasst sich diese Abwesenheit dadurch erkliren, dass Vicos Prinzip der Vorsehung
ein antitragisches Prinzip ist. Wihrend in der Tragédie die gute Absicht kata-
strophale Konsequenzen zeitigt, zeitigt Vicos Vorschung, wie spater diejenige
Kants, gute Konsequenzen selbst aus barbarischen Praktiken. Vorsehung ist
laut Vico Geist, nicht Zufall (wie bei Epikur und seinen Adepten Hobbes und
Machiavelli) und auch nicht Fatum (wie bei Zenon und Spinoza) (vgl. 606f.).
Uberein kommen das Menschenbild der Tragodie und das von Vicos Kulturphi-
losophie darin, dass sie beide nicht von der Annahme eines rationalen Menschen
ausgehen, der Zwecke setzt, die fiir ihn ohne Weiteres erreichbar sind. Die Prin-
zipien der Tragik und der Vorschung sorgen jeweils dafur, dass der Mensch, der
zwar auf Zwecke orientiert und (so Vico) ,mit Einsicht” handelt, in der Regel

Anderes und oft genug diesen Zwecken Gegenliufiges erreicht (vgl. ebd.).



22 Tim Albrecht

Barbaren) imaginierte. Das hat, wie spiter ausgefiihrt wird, Konsequenzen
fur seine Volkerrechtskonzeption.

Vico bedient sich nicht nur einer Multiplizitit von Barbarenfiguren, son-
dern setzt dariiber hinaus fiir alle drei Phasen seines Kulturstufenmodells
qualitativ verschiedene Typen der Barbarei an. Vicos Newe Wissenschaft
kennt sowohl eine ,horizontale’ Vielfalt an Barbarenfiguren (die Vielfalt his-
torischer oder fiktiver Gruppen und Volker, die in den Quellen dem Namen
oder der Sache nach als barbarisch beschrieben werden) als auch eine verti-
kale® Typologie der Barbarei, welche die einzelnen Volker in ihren Entwick-
lungsstufen jeweils durchlaufen. So kennt jedes der drei Zeitalter, die die
Menschheitsgeschichte nach Vico in einem Kreislauf von corso und ricorso
periodisch durchschreitet — das gortliche, das heroische und das menschli-
che - seine eigene Form der Barbarei. Man kénnte auch sagen: dem Prozess
der Humanisierung des Menschen entspricht ein Durchgang durch verschie-
dene Stadien der Barbarei. Diese Verschrinkung von ;horizontaler® und ver-
tikaler® Barbarei soll im Folgenden skizziert werden.

Vico entwirft eine geschichtsphilosophische Kulturstufentheorie der heid-
nischen Volker. Wihrend die Hebrier, so Vico, auch nach der Sintflut im
Besitz der gottlichen Wahrheit blieben, verloren alle anderen Volker dieses
Wissen und wurden sowohl korperlich als auch geistig in einen Zustand tier-
hafter Roheit zuriickgeworfen. Hier begegnet uns die Figur des Barbaren als
tierisch-rohe, nomadische, zucht- und ziigellose, gewalttitige Menschenbes-
tie. Diese von Vico wegen ihrer riesigen KorpergrofSe als ,,Giganten® bezeich-
neten und wohl hauptsichlich aus Lukrez’ De rerum natura (ein Text, auf den
sich dann spiter Nietzsche wieder bezichen sollte) ibernommenen Figuren
bevolkern die prihistorische Zeit zwischen der Sintflut und dem géetlichen
Zeirtalter. Diese ,durch den groffen Wald der Erde Umherirrenden® haben
»das Aussehen von Menschen doch die Sitten ruchloser Bestien® (392).%°
Diese , Kinder der Erde” und ,, Aboriginer” (167) (,figlioli della Terra®, ,, Abo-
rigini“; SN 92) sind noch ganz ohne Vernunft, haben aber ein unerschopfli-
ches, instinktives Potential an Fantasie, die Vico generell stark mit Korper-
lichkeit assoziiert. So ist der erste schopferische Akt des Menschen — der erste
Schritt der Humanisierung - zugleich sein kriftigster und bedeutsamster:
die Erfindung des ersten Gottes (Jupiter) angesichts der Blitze, die aus dem
schwiilen postdiluvischen Klima entstehen. Dieser gigantische Kunstake
bedeutet zugleich die Erfindung des Rechts (ius), das Vico in eine etymologi-
sche Verbindung zu , Jupiter* (lat. Jous; vgl. 14) bringt. So beginnt das gortli-
che Zeitalter, das zugleich das Zeitalter des gottlichen Rechts ist.

Dieses Zeitalter erstrecke sich von der Erfindung Jupiters/des Rechts bis
zur Besiedlung der Meereskiisten. Die Menschen, die es durchleben, verlieren

20 ,[E]mpj vagabondi per la gran Selva della Terra, ch’avevano aspetto duomini, e
costume di bestie nefande” (SN 218).



Die Polypheme Homers und die Patagonier Pufendorfs 23

nach und nach ihre giganteske Statur, welche nach Vico die legendare Kor-
pergroffe der Goten, Germanen und Patagonier noch tbertrifft (166). Es
beginnt ein Prozess ,zyklopischer Familienzucht®, in deren Verlauf die
Menschen sesshaft werden, indem sie (wie Polyphem) zunichst in Hohlen
Zuflucht suchen, dann Hiitten an Quellen errichten und schlieflich Acker-
bau betreiben (272). Beginnend mit der Agrikultur werden erste Demarka-
tionslinien gezogen. Uber das durch diese markierte Territorium wird eine
unerbittliche Souverinitit ausgeiibt: Wer die Grenzmarkierung tiberschrei-
tet, wird homo sacer und den Gottern geopfert. Der zivilisatorische Fort-
schritt von Sesshaftigkeit, Ackerbau und Familienstrukeur koexistiert also
mit ,barbarischen™ Praktiken des sakralen Menschenopfers, das die Griechen
noch ,,bis in die gebildetsten Zeiten ihrer Humanitat® praktizieren (266). Zu
ciner ,Gesellschaft® erweitern sich die zyklopischen Kernfamilien allerdings
im Zeichen einer ersten yolkerrechtlichen’ Praxis, denn die zwecks Ackerbau
gerodeten Haine, die auch als erste ,, Altire® bezeichnet werden (auf denen
die Opferungen stattfinden), sind zugleich die ersten ,, Asyle®, in die jene, die
bereits eine Gottesidee entwickelt haben, gottlose Fliichtlinge aufnehmen:

Zu diesen Altaren also fliichteten, von Kriftigeren in todlicher Absicht ver-
folgt, die gottlos umherschweifenden Schwachen; die Frommen und Tapfe-
ren toteten die Gewalttatigen und nahmen die Schwachen in ihren Schutz
auf, und zwar nahmen sie diese, da sie nichts mit sich gebracht hatten als das
nackte Leben, als Knechte auf, indem sie ihnen die Mittel gaben, ihr Leben zu
erhalten; nach diesen Knechten [ famoli] haben die Familien [ famiglie] haupt-
sichlich ihren Namen, und sie waren Vorlaufer der Sklaven, die sich spater mit
den Kriegsgcfangcnen entwickelten. Hier entspringen, wie aus einem Stamm
mehrere Aste (17)%,

von denen Vico folgende nennt: die Asyle, die Familien, die Stadte, die
Rechtsprechung, die staatliche Gewalt, die Wappen, Ruf (fz74) und Ruhm,
den wahren Heroismus (,der darin besteht, die Hochmiitigen zu bindigen
und den Bedringten zu Hilfe zu eilen“*, ibid.) sowie Krieg und Frieden.?’

21 ,A questi Altari adunque gli empj vagabondi deboli, inseguiti alla vita da’ piu
robusti, essendo ricorsi, I Pii forti v'uccisero i violenti, e vi riceverono in prote-
zione [ deboli; i quali, pcrché altro non vi avevano portato che la sola vita, rice-
vettero in qualita di Famoli, con somministrar loro i mezzi di sostentare la vita;
da’ quali, Famoli principalmente si dissero le Famiglie: i quali furono gli abbozzi
delli Schiavi che poi vennero appresso con le cattivita nelle guerre. Quinci, come
da un tronco pitt rami, escono I'Origini .. (SN 16).

22 ,,..I'Origine del vero Eroismo, ch’¢ di domar superbi e soccorrere a’ pericolanti®
(SN 17).

23 Vico nennt diese Form der Gesellschaft auch die ,,zweite Gesellschaft* im Unter-
schied zur ,ersten Gesellschaft“ der Ehen. Erst diese zweite, so Vico, verdient es
im eigentlichen Sinne Gesellschaft genannt zu werden (vgl. 296).



24 Tim Albrecht

An dieser Passage wird deutlich, dass die Gesellschaft bei Vico nicht durch
einen Gesellschaftsvertrag zustande kommt. Diese Vorstellung erscheint ihm
absurd, denn es muss Gesellschaften gegeben haben, bevor man das Rechts-
mittel des Vertrages kannte.** Den Mangel der naturrechtlichen Vertragsthe-
orien sicht er in einer anachronistischen Riickprojektion der Idee der uni-
versellen Gleichheit der Menschen, die zwar auch fur Vico die ,eigentliche
und ,natiirliche” Gleichheit ist, zu deren Idee der Mensch seiner Meinung
nach aber erst spit, das heifit erst im ,menschlichen’ Zeitalter, gelangt sein
kann. Stattdessen bleiben die ersten Gesellschaften geprigt von einem star-
ken Machtgefalle zwischen Herren und Knechten, von einer Mischung aus
Zivilisation (Asyl) und Barbarei (Sklaverei), sowie von Frieden und Krieg.
Die erste Gesellschaft tritt also nicht in den pazifierten Zustand des Gesell-
schaftsvertrags, im Gegenteil: Das sich nun anschliefende ,heroische® Zeit-
alter und die es kennzeichnenden aristokratischen Gesellschaften, in denen
aus Herren ,Heroen® und aus Knechten ,,Plebejer” werden (die allerdings
hostes bleiben und kein Biirgerrecht haben, vgl. 341f.), sind von heroischen
Kriegstugenden geprigt. Polis und polemos (Krieg) sind einander dem Wort
und der Sache nach verwandt (323). Angesichts der Ablehnung der Vertrags-
theorien ist es kein Zufall, dass Vico die Asylsuchenden in einer modifizier-
ten Beschreibung des gleichen Vorgangs als die ,,Einfaltigen des Grotius® und
die ,Verlassenen Pufendorfs® bezeichnet, die sich vor den ,Gewalttitigen
des Hobbes® (295) in die Obhut der ,frommen Giganten® (255) (,,Giganti
pii“, SN 143) begeben. Aus der naturrechtlichen Urszene der Gesellschaft
wird eine volkerrechtliche, in der die Gesellschaft niche per Vertrag, sondern
durch Asyl und Kriegsgefangenschaft zustande kommt und auf der nicht der
edle Wilde, sondern der halbzivilisierte Barbar auftrice.”

Das heroisch-kriegerische Zeitalter entwickelt seine eigenen Formen
der Barbarei. Das gottliche Zeitalter endet mit der Migration an die Kiis-
ten, der Institution des letzten der heidnischen Zwolfgotterkulte (Neptun)
und der Erfindung des Schiffsbaus (3581F.). Jetzt beginnt das Zeitalter der

griechischen Heroen und der Piraterie, die auch als ,iltestes Kriegsrecht*

24 Vgl. Isaiah Berlin. Vico and Herder: Tiwo Studies in the History of Ideas. London:
Chatto & Windus, 1980. S. 39f.

25 Laut Grotius ist die Praxis, Kriegsgefangene zu Sklaven zu machen, vom Val-
kerrecht gedeckt. Verniinftig ist diese Praxis laut Grotius deshalb, weil sie ver-
hindert, dass Kriegsgefangene kurzerhand getétet werden. Weiterhin weist er
darauf hin, dass die christlichen Nationen von dem Recht auf Versklavung kei-
nen Gebrauch mehr machen - allerdings nur, solange sie untereinander Krieg
fithren. (Vgl. Hugo Grotius. On the Law of War and Peace. Student Edition. Hg,
u. kommentiert v. Stephen C. Neff. Cambridge: Cambridge University Press,
2012.S. 368-373). Vicos cigenwillige Assoziation des Asyls (auf das Grotius ein
Recht konzediert, vgl. ebd. S. 101) mit der Kriegsgefangenschaft findet sich bei
Grotius nicht.



Die Polypheme Homers und die Patagonier Pufendorfs 25

(361) (santichissimo diritto di guerra®, SN 201) bezeichnet wird. Das
Prinzip des heroischen Zeitalters ist die ,Ungastlichkeit der heroischen
Volker” (ebd.) (,I'inospitalita de’popoli Eroici®, ebd.). Auch den Heroen
haftet die Barbarei an:

Die Heroen waren, wegen des noch frischen gigantischen Ursprungs, in
hochstem Grade ungeschlacht und wild, wie uns dies von ,los patacones*
(den Patagoniern) berichtet worden ist, von hochst beschrianktem Fassungs-
vermégen, hochst umfassender Phantasie und héchst heftigen Leidenschaf-
ten. Dcswcgen mussen sie plump, roh, hart, wild, stolz, schwierig und in ihren
Vorhaben hartnickig gewesen sein [...]. Und wegen eben dieses Mangels an
Reflexion waren sie offen, empfindlich, groffmiitig und edel, so wie Achilles,
der grofite aller Heroen Griechenlands, von Homer beschrieben wird. Nach
diesen Mustern heroischer Sitten stellte Aristoteles als Vorschrift der Poetik
auf, daf die Heroen, die als Subjckte der Tragédien genommen werden, weder
ganz gut noch ganz schlecht sein sollen, sondern von groflen Lastern und von

groflen Tugenden zugleich (402f.).%¢

Auch bei den Heroen liegt Zivilisation und Barbarei, Empfindsamkeit und
Wildheit nah beieinander. Dies wissen wir, so Vico, nicht nur aus Homers
Epen und der attischen Tragodie, sondern auch aus den Komodien, die ,,fast
alle[]“ ihren Stoff aus der ,barbarische[n] Sitte” der Seeriauberei beziehen
(361).” Die Kriege des heroischen Zeitalters sind allesamt Religionskriege,
die fuir die Besiegten oft genug mit ritualisierter Totung und Sklaverei enden
(512).

Das heroische Zeitalter erstrecke sich bis in die Zeit Herodots, ,dessen
Biicher grofitenteils voll von Mythen sind und dessen Stil noch sehr viel von
dem Homerischen bewahrt* (9).%® Mit der Bliitezeit der attischen Kultur
und mit dem Chronisten der Perserkriege beginnt dann das ,,menschliche
Zeitalter”. Da Vico das gottliche und das heroische Zeitalter oft nicht ganz

26 ,,Gli Eroi perla fresco Origine gigantesca erano in sommo grado gofhi ¢ fieri (quali
ci sono stati detti sono los Patacones), di cortissimo intendimento, di vastissime
fantasie, di violentissime passion: per lo che dovetter esser zotici, crudi, aspri,
fieri, orgogliosi, difficili ed ostinati nei loro propositi [...]. E per lo stesso difetto
della riflessione eran aperti, risentiti, magnanimi e generosi, qual ¢ da Omero
descritto Achille, il massimo di tutti gli Eroi della Grecia: sopra i quali esempli di
Costumi Eroici Aristotile alzo in precetto d’Arte Poetica, che gli Eroi, i quali si
prendono grandi vizj e di grandi virt mescolati® (SN 225).

27 ... cotal costume barbaro, onde sono tratti quasi tutti gli argomenti delle loro
Comedie* (SN 201). Worauf sich Vico mit dieser bemerkenswerten Aussage
bezieht ist — meiner nicht reprasentativen Umfrage unter Kennern der griechi-
schen Komédie zufolge — nicht unmiteelbar einsichtig.

28 ,...cui libri sono ripieni la piu parte di favole, e lo stile ritiene moltissimo

dell’ Omerico” (SN 12).



26 Tim Albrecht

trennscharf unterscheidet®, spricht er von diesen beiden Zeitaltern oft als
der ,ersten Barbarei®, die vom menschlichen Zeitalter unterschieden werden
kann, auf das wiederum der zivilisatorische Riickfall in die ,zweite Barbarei®
des Mittelalters folgt. Das menschliche Zeitalter ist charakterisiert durch
Milde der Sitten, die Entfaltung der menschlichen Vernunft, die Instituti-
onalisierung des Rechts und den Ausdruck der natiirlichen Gleichheit des
Menschen durch die Volkssouverinitit, die die Plebejer erkimpfen und wel-
che die politischen Systeme der Demokratie und Monarchie charakeerisiert.
Es umfasst in etwa die Zeit von den Anfingen der rémischen Republik bis
in die Spatantike. Auch dieses Zeitalter bringt seine spezifische Form der
Barbarei mit sich, die ,Barbarerei der Reflexion (604) (,,barbarie della rif-
lessione®, SN 339), die Vico auch als ,reflektierte Bosheit“ (605) (,riflessiva
malizia“, SN 339) bezeichnet. Unter ,Barbarei der Reflexion® versteht Vico
zunichst das Zusammenspiel von philosophischem Skeptizismus (Leugnung
der Wahrheit) und populistischer Rhetorik (falsche Beredsamkeit), welches
zu Biirgerkrieg und Anarchie fithrt. Hier befindet sich Vico noch auf dem
soliden Fundament der Geschichte der romischen Republik. Die berithm-
tere und detailliertere Beschreibung der ,,Barbarei der Reflexion® liefert er im
Rahmen seiner Ausfithrungen zu drei méglichen ,Heilmitteln (603) (,tre
grandi rimedj®, SN 338), welche die Vorhersechung gegen die Entropie der
Anarchie in Stellung bringt und somit garantiert, dass die Dynamik von corso
und ricorso der menschlichen Kulturentwicklung wieder in Gang kommt.
Als erstes der drei Heilmittel nennt Vico die Monarchie, deren ,,unbe-
grenzte[] Herrschaftsmacht® allerdings durch die Aufgabe begrenze wird,
»die Volker gliicklich und zufrieden mit ihrer Religion und ihren natiirlichen
Freiheit zu halten” (603).*° Als historisches Beispiel nennt Vico die Herr-
schaft Augustus. Diesem Heilmittel ,von Innen® wird ein Heilmittel ,von
Auflen” gegeniibergestellt, nimlich jenes, dass Gesellschaften, die in Biirger-
kriegszustande degenerieren, von ,besseren Vélkern® unterworfen werden
»dank denen sie sich, zu Provinzen herabgesetzt, erhalten mogen” (604).!
Das dritte Hilfsmittel kommt zur Anwendung, wenn die politische Kultur
einer Gesellschaft so sehr verkommt, dass sich ihre Biirger nicht einmal einer
monarchischen Herrschaft figen kénnen und zugleich keine ,bessere[n]
Volker” von auflen als Eroberer zu Hilfe kommen. In diesem Fall kommt ein
autoregenerativer Mechanismus der Kultur zustande: Solche Gesellschat-
ten werden derart selbstzerstorerisch, dass sie sich durch Zerstérung aller

29 Vgl Trabant. Neue Wissenschaft von alten Zeichen (wie Anm. 10), S. 45.

30 ,,...essa forma dello Stato Monarchico la volonta de’ Monarchi in quel loro infi-
nito imperio stringa dentro l'ordine naturale, di mantenere contenti I popoli, ¢
soddisfatti della loro Religione ¢ della loro Natural Liberta“ (SN 339).

31 ,,...esser soggette a nazioni migliori, che 'abbiano conquistate con l'armi; ¢ da
queste si conservino ridutte in provincie® (SN 339).



Die Polypheme Homers und die Patagonier Pufendorfs 27

bestehenden kulturellen Strukturen in den primitiven Zustand des ,gottli-
chen Zeitalters” zurtickversetzen, in dem dann wiederum jene Tugenden der
Frommigkeit und Wahrhattigkeit zum Zuge kommen, die den Kulturprozess
von neuem in Gang setzen. Das Heilmittel besteht darin, dass,

daja diese Volker es sich in bestialischer Art zur Gewohnheit gemacht hatten,
an nichts anderes zu denken, als jeder einzelne an seine besonderen Vorteile,
und sich dem Aufersten der Verwohntheit oder, besser gesagt, des Eigen-
sinns ergeben hatten, nach Art wilder Tiere [...] - sie, aufgrund all dessen,
mit erbittersten Parteikimpfen und verzweifelten Birgerkriegen die Stidte zu
Wildern, die Wilder zu Zufluchtsstitten der Menschen machen sollten; und
auf diese Weise sollten, im Verlaufe langer Jahrhunderte der Barbarei, die bos-
haften Spitzfindigkeiten bosartiger Geister allmahlich verrosten, die sie mit
der Barbarei der Reflexion zu schrecklicheren Tieren gemacht hatten, als sie es
wahrend der ersten Barbarei der Sinne gewesen waren. Denn jene brachte eine
grofiziigige Wildheit zutage, vor der ein anderer sich verteidigen oder fliichten
oder vorsechen konnte; diese jedoch stellt, mit einer feigen Wildheit, inmitten
von Schmeicheleien und Umarmungen dem Leben und den Vermaégen der
eigenen Vertrauten und Freunde nach. Deshalb sollten Volker von einer sol-
chen reflektierten Bosheit mit diesem letzten Heilmittel, das die Vorsehung
zur Anwendung bringt, auf derartige Weise abgestumpft und verblédet, kein
Gefiihl mehr haben fir Annehmlichkeiten, ausgesuchte Geniisse, Freuden
und Prunk, sondern nur noch fur die notwendigen Bediirfnisse des Lebens;
und bei der geringen Anzahl der am Ende tibriggebliebenen Dinge sollten sie
natiirlicherweise vertriglich werden; und, aufgrund der wiedergekehrten frii-
heren Schlichtheit der ersten Welt der Volker, gottesfiirchtig, wahrhaftig und
treu sein. (604f.)*

32 ,...poiche tali popoli a guise di bestie si erano accostumati di non ad altro pen-
sare, ch’” alle particolari propie utilita di ciascuno; ed avevano dato nell’ ultimo
della dilicatezza, o, per me’ dir, dell'orgoglio, ch’a guise di fiere [...] — per tutto
cid con ostinatissime fazioni e disparatc guerre civili vadano a fare selve della
citra, e delle selve covili duomini: ¢'n cotal guise dentro lunghi secoli di bar-
barie vadano ad irruginire le malnate sottigliezzc dcgl'ingegni maliziosi, che gli
avevano resi fiere pilt immani con la barbarie della riflessione, che non era stata
la prima barbarie del senso: perche quella scopriva una fierezza generosa, dalla
quale altri poteva difendersi, o campare, o guardarsi; ma questa con una fierezza
vile dentro le lusinghe e gli abbracci insidia alla vita e alle fortune de’ suoi confi-
denti ed amici. Percio popoli di si fatta riflessiva malizia con tal ultimo rimedio,
ch’adopera la Provedenza, cosi storditi e stupidi non sentano piu agi, dilicatezze,
piaceri e fasto, ma solamente le necessarie utilita della vita: e nel poco numero
degli uomini al fin rimasti, e nella copia delle cose necessarie alla vita, divengano
naturalmente comportevoli; e, per la ritornata primiera semplicita del primo

Mondo de’ popoli, sieno religiosi, veraci e fidi* (SN 339f.).



28 Tim Albrecht

An dieser berithmten Beschreibung des Zustandes der Barbarei der Refle-
xion und seiner Uberwindung sind zwei Aspekte besonders bemerkenswert:
Erstens bleibt diese Variante der Kulturregeneration die am wenigsten histo-
risch konkrete. Vico scheint offen zu lassen, ob die Vorsehung dieses dritte
Heilmittel jemals zur Anwendung gebracht hat, wihrend seine Beschreibun-
gen des Mittelalters als einer ,,zweiten Barbarei®, die alle Ziige des heroischen
Zeitalters tragt, mit vielen Beispielen detailliert ausgefithrt werden. Vico legt
so nahe, dass in der Geschichte nur ein Riickfall vom dritten ins zweite Zeit-
alter stattgefunden hat. Zweitens kommt Vico hier so nah wie nur irgendwo
in der Szienza Nova an die Beschreibung der Figur eines edlen Wilden
heran. Von Frommigkeit, Wahrheitsliebe, Treue und gar von ,Vertriglich-
keit* ist hier die Rede — von den sakralen Menschenopfern der Giganten
aber nicht mehr. Diese dem System der Newen Wissenschaft immanente Dis-
krepanz bestirkt noch den Eindruck, dass hier kein ,realistisches® Szenario
beschrieben wird. Es ist, als wiirde noch vor Rousseau allen Rousseauismen
eine ironische Absage erteilt. Wenn, so scheint Vico zu sagen, wir uns einen
Naturzustand vorstellen konnen, in dem edle Wilde untereinander zu einer
vertriglichen gesellschaftlichen Ubereinkunft kommen, dann nur als das
Ergebnis eines diesem Naturzustand geschichtlich vorhergehenden Aktes
barbarischer Selbstzerstorung menschlicher Kultur. Auch hier sehen wir
wieder die fur Vico typische Verzahnung von Menschlichkeit und Barbarei.
Ein goldenes Zeitalter, so Vico unter Verweis auf Menschenopfer- und Kan-
nibalismuspraktiken der frithen Volker, hat es nie gegeben (vgl. 267).

I11. Das ,natiirliche Recht der Volker und das Volkerrecht

Vicos Ablehnung des rationalen Naturrechts und des ihm zugrunde liegen-
den Menschenbildes ist gut dokumentiert, nicht zuletzt in Vicos Schrif-
ten selbst. Diese Form des Naturrechts verbindet Vico vor allem mit dem
Namen Grotius, der heute als Begriinder des rational-naturrechtlich ausge-
richteten Volkerrechts gilt. (Locke und Rousseau konnte Vico noch nicht
kennen, von Hobbes kannte er wohl nur die Schrift De Cive, nicht aber den
Leviathan.) Zu den Schriften des Niederlinders unterhilt Vico ein Verhilt-
nis, wie es Marx zu Hegel pflegte: In seinem Werk sieht er viele Wahrheiten
ausgesprochen, die aber vom Kopf auf die Fiife gestellt werden miissen.? In
seinem Hauptwerk De pacis et belli unternimmt Grotius eine naturrechtliche

33 Zum Verhiltnis von Vico und Grotius vgl. v.a. A. C. t Hart. ,,Hugo de Groot and
Giambarttista Vico“. Netherlands International Law Review 30:1 (1983): S. 5-41;
sowie Dario Faucci. ,Vico and Grotius: Jurisconsults of Mankind“. Giambattista
Vico. An International Symposium. Hgg. Giorgio Tagliacozzo/Hayden White.
Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1968. S. 61-76.



Die Polypheme Homers und die Patagonier Pufendorfs 29

Begriindung des Volkerrechts. Dieser Begriindung bedarf es, weil Letzte-
res seine Autoritit bisher aus zwei Quellen bezog, die Grotius zufolge dem
systematisch-philosophischen Standard des Vernunftrechts nicht geniigen:
einerseits aus dem romischen Recht des ius gentium, andererseits aus der
rein positiven gewohnheitsrechlichen Vélkerrechtspraxis, das heifdt den
empirischen Biindnis-, Kriegs- und Handelspraktiken der Staaten. De pacis
et belli erfiillt eine dhnliche Funktion, wie sie spater die grofien naturrecht-
lich geprigten Kodifikationen erfiillt haben, nimlich eine Explizierung,
Systematisierung und Vereinfachung gewohnheitsrechtlicher Praktiken und
deren gleichzeitige Legitimierung durch ihre Neubegriindung im Licht der
Vernunft. Zugleich formuliert Grotius Regeln fiir ein sich erst entwickelndes
System europiischer Staaten und ihre kolonialen Unternehmungen.** Vicos
explizite Kritik an Grotius bezieht sich ausschlieflich auf den begriinden-
den, naturrechtlichen Teil von Grotius” Projeke und niche auf die vélker-
rechtlichen Maximen, die Grotius aus seiner Vernunftphilosophie ableitet.
Dieser Kritik folgen die Kommentare zu Vicos Verhilenis zu Grotius. Wie
aber bereits angedeutet wurde, enthilt Vicos Kulturphilosophie nicht nur
eine Kritik am rationalen Menschenbild des Vernunftrechts, sondern auch
eine implizite Auseinandersetzung mit konkreten Elementen des Volker-
rechts. Diese Kritik kann an dieser Stelle nicht ausfithrlich nachvollzogen
werden. Stattdessen werde ich mich auf einige Aspekte beschrinken missen,
mit denen aber angedeutet werden soll, welche Art der Valkerrechtsphiloso-
phie in der Szienza Nova enthalten ist.

Vico ist kein Autor, der im Diskurs des Volkerrechts Spuren hinterlassen
hat.*® Diese Absenz von Vico in volkerrechtlichen Debatten kommt nicht
von ungefihr, denn der bei Vico zentrale Begriff des ,natiirlichen Rechts
der Vélker wird im Sinne des romischen ius gentium als ein allen Volkern
gemeinsames Recht verstanden, welches aber noch kein ius inter gentes ist,
das den Umgang souveraner Staaten untereinander regelt und das wir heute
(neben dem humanitiren Volkerrecht) vor allem mit dem Begriff des Vol-
kerrechts identifizieren. Vicos gesamte Rechtsphilosophie (und damit auch
seine Philosophie der Kultur) beruht auf dieser Vorstellung eines ius gentinm,
das heiflt auf der Annahme, dass alle Volker in den jeweiligen Phasen ihrer
Kulturentwicklung analoge Rechtsinstitute entwickeln, auch wenn diese
unter anderen Namen firmieren oder sich in ,phantastischen Allgemeinbe-
griffen” ausdriicken, das heifdt in Mythen aus denen Vico die in ihnen seiner
Ansicht nach ausgedriickten rechtsgeschichtlichen Bedeutungsschichten

34 Vgl. dazu Eric Wilson. Savage Republic. De Indis of Hugo Grotius, Republicanism
and Dutch Hegemony within the Early Modern World-System (c. 1600-1619).
Leiden: Martinus Nijhoff, 2008.

35 In den cinschligigen Handbiichern zur Geschichte des Vélkerrechrts, die in den
letzten Jahren erschienen sind, taucht der Name Vico nicht auf.



30 Tim Albrecht

herausarbeitet.’® Zwar bezicht Vico viele seiner Beispiele aus dem rémischen
Recht, da er die Entwicklung Roms als beispiclhaft fiir die Universalge-
schichte ansicht, aber immer wieder weist er auf analoge Rechtsinstitute zum
Beispiel im germanischen Recht hin. Die Formel ,,denn Tacitus berichtet von
den alten Germanen — was uns gestattet auf alle tibrigen barbarischen Vol-
ker zu schlieflen —, daf3..." ist einer der wiederkehrenden Refrains der Szienza
Nova (300 et passim).”” Kein Volk entwickelt Gesetze fiir andere Volker, alle
entwickeln ihr eigenes Recht. Und doch ist das Recht der heidnischen Vol-
ker tiberall das gleiche.’® Vico bezieht sich also genau auf jenen Begriff des
Volkerrechts, den Grotius aus dem vernunftrechtlich begriindeten Vélker-
recht ausschliefst.

Vicos ,natiirliches Recht der Volker® ist kein Volkerrecht im heutigen
Sinne, sondern ein allen Vélkern eigenes und doch miteinander tibereinstim-
mendes Zivilrecht. Fir Vico ist entscheidend, dass dieses Rechr sich bereits
in den Sitten und Gebriuchen artikuliert, bevor es Gesetz oder gar philoso-
phisch reflektiertes Vernunftrecht wird (57). Gleichzeitig ist es aber nicht
unwandelbar, sondern unterliegt dem morphologischen Prozess der Kultur-
entwicklung. So wurden die Raubziige der Heroen-Korsaren laut Vico im
heroischen Zeitalter mit seinem heroischen Recht des Stirkeren als rechtmi-
Rig empfunden, und selbst Platon und Aristoteles sprechen von der Piraterie
als einer legitimen Form der Jagd (360). Die Entwicklung des Rechts aus den
Sitten und die Wandelbarkeit der rechtlichen Standards gilt auch fiir volker-
rechtliche Bereiche wie das Kriegsrecht. Gerade weil Krieg und Piraterie im
heroischen Zeitalter so natiirlich erscheinen, entwickelt es noch kein Kriegs-
recht, um Exzesse des Krieges zu bandigen:

[D]ie ersten Volker in ihren heroischen Zeiten, als das natiirliche Recht der
Gewalr herrschre, [sahen] einander als ewige Feinde [an] und [suchten sich]
mit standigen Raubziigen und Seeridubereien [heim] [...], da es nicht notig war,
den Krieg zu erkliren, weil dieser ja ohne Unterlaf8 unter ihnen wihrte; erst
spiter, nach der Entstechung der menschlichen Regierungen (sei es der demo-
kratischen, sei es der monarchischen), wurden durch das Recht der menschli-
chen Vélker die Herolde eingefiihrt, die den Krieg erkliren mufiten, und man

36 Zum bei Vico zentralen Begrift der Universali fantastici vgl. Donald Phillip
Verene. ,,Imaginative Universals®. Giambattista Vico and Anglo-American Science.
Hg. Marvel Danesi. Berlin/New York: Mouton de Gruyter, 1995. S. 201-212;
sowie Trabant: Neue Wissenschaft von alten Zeichen (wie Anm. 10). S. 52-59.

37 ,[D]e’ Germani Antichi, i quali ci danno ad intendere lo stesso costume di tutti
i primi popoli barbari, Tacito narra che...” (SN 165). Zur Bedeutung von Tacitus
fiir Vicos Geschichtskonzeption siche Alexander U. Bertland. ,,The Significance
of Tacitus in Vico’s Idea of History®. Historical Reflections/Réflexions historiques
22, Nr. 3 (1996): 5. 517-535.

38 Vgl. Trabant. Neue Wissenschaft von alten Zeichen (wie Anm. 10). S. 115f.



Die Polypheme Homers und die Patagonier Pufendorfs 31

begann, die Feindseligkeiten durch Friedensschliisse zu beenden.”” Und dies
nach einem hohen Ratschluss der gottichen Vorsechung, damit die Vélker, die
in der Welt neu hervorsprieflen sollten, in den Zeiten ihrer Barbarei innerhalb
ihrer Grenzen eingeschlossen blieben und nichr, wild und ungebindigr wie sie
waren, aus ihnen heraustriten, um sich mit Kricgcn gegenseitig zu vernichten;
dagegen sollte es, nachdem sie in derselben Zeit herangereift, zusammen zur
Gesittung gelangt und daher fihig geworden waren, sich mit den Sitten der
jeweils anderen zu vertragen, den siegreichen Vélkern leicht sein, nach den
gerechten Gesetzen der Siege das Leben der Besiegten zu schonen. (28f.)%

Wie dies in der Neuen Wissenschaft otrer der Fall ist, ist es auch hier nicht
ganz leicht, die drei Zeitalter klar auseinander zu halten. Ist mit den ,, Zeiten
ihrer Barbarei“ das gottliche Zeitalter gemeint, in dem ein intensiver Kon-
take der Vélker verheerende Folgen gehabt hitte? (Dafir wiirde die immer
wieder wiederholte Feststellung sprechen, dass die Zyklopenfamilien der
Polypheme sich nicht fiireinander interessierten und deshalb jede fur sich
lebte; siche 264f. et passim.) Ist der stindige Krieg im heroischen Zeitalter
der Kulturentwicklung forderlich, weil er eben nicht mehr als Vernichtungs-
krieg, sondern als Unterwerfungskrieg geftihrt wird, aus dem sich dann wie-
der Herr-Knecht-Gesellschaften aus Patriziern und Plebejern bilden kon-
nen? Warum kommt es, wenn alle Volker ,zusammen zur Gesittung gelangt”
sind, iiberhaupt noch zu Kriegen? Fest steht, dass die Volkerrechtspraxis des
Fetialrechts auch hier wieder sittlichen Praktiken entspringt und nicht aus

39 Grotius bemiiht sich hingegen, spezifische historische Briauche der Kriegserkla-
rung — wie etwa die des romischen Fetialrechts — vom allgemeinen Volkerrecht
abzugrenzen: ,To the customs and institutions of certain peoples, moreover, and
not to the law of nations, belong the use of the herald’s staff among the Greceks;
the sacred herbs and bloody spear used first by the Aequicolae, then by the
Romans, who followed their example; [...] the hurling of the spear for the second
time; and other formalities of this sort which should not be confused with those
that properly belong to the law of nations: (Hugo Grotius: On the Law of War
and Peace [wie Anm. 22], S. 346).

40 ,[P]rimi popoli ne’ tempi lor eroici, ne” quali regnava il Diritto Natural della
Forza, si guardavano tra loro da perpetui nimici con continove rube e corseggi
[...], perche, essendo le guerre eterne tra loro, non bisognava intimarle: ma venuti
poi i Governi Umani o popolari o monarchici, dal Dirotto delle Genti Umane
furono introdotti gli Araldi ch’intimasser le guerre, e s’incominciarano a finire
['ostilitan con le paci: e ¢io per alto consiglio della Provedenza Divina, perché ne’
tempi della loro barbarie le nazioni, che novelle al mondo dovevano germogliare,
si stassero circoscritte dentro i loro confini, ne, essendo feroci ed indomite, uscis-
sero quindi a sterminarsi tra esse lor con le guerre: ma poich¢ con lo stesso tempo
fossero cresciute, e si trovassero insiememente addimesticate, e percio fatte com-
portevoli de’ costumi I'une dall’altre, indi fusse facile ' popoli vincitori di rispar-
miare la vita a’ vinti con le giuste leggi delle vitrorie!* (SN 22)



32 Tim Albrecht

einem theoretischen Vernunftrecht abgeleitet wird. Volkerrechtsmaximen
lassen sich nicht von einem rationalen Vernunftrecht herleiten; im Gegen-
teil ist es so, dass die Volker das Wissen iiber das gemeinsame ,natiirliche
Recht der Vélker® erst tiber Praktiken gewinnen, die sich dem Vélkerrecht
(im modernen Sinne) zuordnen lassen. Vico formuliert gar das ganze Projeke
der Neuen Wissenschaft als den Versuch, diese These zu beweisen:

Dies wird eine der stindigen Anstrengungen sein, die in diesen Biichern
unternommen werden wird: zu beweisen, daff das natiirliche Recht der Vol-
ker gesondert bei allen Stammen entstand, ohne dafl die einen etwas von den
anderen wufSten, und daf8 es spiter, bei Gelegenheit von Kriegen, Gesandt-
schaften, Bundnissen und Handelsbezichungen, als dem ganzen Menschenge-
schlecht gemeinsam erkannt wurde. (94)*!

Den ersten, naturrechtlichen Teil des Projekees setzt er konsequent um; was
den zweiten, volkerrechdlichen Teil betrifft, bleibt er einiges schuldig. Das
hingt damit zusammen, dass die immanente Entwicklung von Kulturen sys-
tematisch betont und die Dimension des Kulturkontaktes daher notwendi-
gerweise unterbestimme bleibt. Vicos Theorie des ,natiirlichen Rechts der
Volker” hat einen isolationistischen Zug, sodass man in Vicos Theorie der
Kulturentwicklung der Volker geradezu von einer encounter-Vermeidungs-
strategie sprechen konnte. Das beginnt schon mit Vicos Ausgangsunter-
scheidung von hebriischen und heidnischen Vélkern, von denen Erstere
weise bleiben und Letztere zu tierhaften Bestien degenerieren, und die in
der Folge nicht mehr aufeinandertreffen. Gerade weil Vico tiber die frithe
Beschiftigung mit Francisco Suarez mit dem Denken der Schule von Sala-
manca vertraut war, fallt auf, wie wenig er sich mit dem in der Rhetorik der
Asymmetrie beschriebenen Aufeinandertreffen von Christen und Heiden
in der Neuen Welt auseinandersetzt. Sein Natur- und Volkerrechtsdenken
bleibt stark in der juristischen Praxis des romischen ius gentium verankert,
welches nicht zuletzt ein Fremdenrecht war, eine juristische ,Akkommoda-
tionstechnik® durch die man Fremde ohne rémisches Biirgerrecht auf dem
Boden des Romischen Reiches nach den Mafdstiben von allen Volkern
akzeptierter Rechtsinstitute in Rechtsverfahren einbeziehen konnte.*

Der Isolationismus ist zugleich Starke und Schwiche von Vicos skizzierter
Konzeption des Volkerrechts. Auf der einen Seite vermeidet er schlicht das

41 ,Questo sara uno de’ perpetui lavori che si fara in questi Libri, in dimostrare che
I'Dirotto Natural delle Genti nacque privatamente appo i popoli, senza sapere
nulli gli uni degli altri; e che poi con l'occasioni di guerre, ambasciarie, allianze,
commerzj, si riconobbe comune a tutto il gener umano:’ (SN 58)

42 Den Begriff der ,Akkommodationstechnik® iibernchme ich von Walter A.
Goftart. Barbarians and Romans A. D. 418-545. The Techniques of Accomoda-
tion. Princeton, NJ: Princeton University Press, 1980.



Die Polypheme Homers und die Patagonier Pufendorfs 33

Problem und postuliert ein allen Volkern gemeinsames natiirliches Recht
der Volker, das sich im Laufe der geschichtlichen Entwicklung als gemein-
sames zu erkennen gibt und somit als Leitstern fur das Volkerrecht zur
Verfiigung steht. Auf der anderen Seite ist eine volkerrechtlich begriindete
Zivilisierungsmission — eine Biirde des Volkerrechts seit dem 16. Jahrhun-
dert — mit Vico eigentlich nicht zu denken. Vico wendet sich gegen die Vor-
stellung einer ,Machbarkeit’ von Geschichte. Das Volkerrecht als Instrument
einer ,Zivilisierung® einzusetzen wire ein unzulissiger Eingriff in den Gang
der Menschheitsentwicklung. Zwar kann der Mensch die Geschichte (retro-
spektiv) erkennen, weil er sie gemacht hat (so Vicos berithmtes Axiom); aber
es gilt gerade nicht umgekehrt, dass der Mensch aus einer ahistorischen und
vernunftgeleiteten Erkenntnis der Wahrheit heraus den Anspruch ablei-
ten konne, den Gang der Geschichte in die Furchen solcher apriorischer
Erkenntnisse zu zwingen. Insgesamt tiberwiegt die kulturkritische die eth-
nozentrische Perspektive, der reflexive Blick auf die europiische Zivilisation
den faszinierten Blick auf die auflereuropaische. ,Barbarei‘ und ,Menschlich-
keit' sind Begriffe, die sich bei Vico nie in eine strikte Dichotomie zwingen
lassen; stattdessen sind Teile des einen immer im anderen enthalten.

Neben einer Theorie des Kulturkontakes fehlt im Grunde auch eine Theo-
rie der Ungleichzeitigkeit. Es gibt nur wenige Stellen in der Neuen Wissen-
schaft, in denen Vico das Aufeinandertreffen von Kulturen beschreibt, die
sich in unterschiedlichen Phasen der drei Menschenzeitalter befinden; einen
systematischen Status erlangen solche Ungleichzeitigkeiten jedenfalls nie.
An keiner Stelle wird dies augenscheinlicher als in einer elliptischen Pas-
sage auf den letzten Seiten der Newen Wissenschaft. Nachdem Vico ein ganz
uncharakeeristisches Loblied auf die Humanitit des zeitgenossischen christ-
lichen Europas gesungen hat, richtet er den Blick nochmal auf die Neue
Welt: ,Schlieflich, um noch den Ozean zu iiberqueren, wiirden in der neuen
Welt jetzt die Amerikaner diesen Lauf der menschlichen Dinge durchlaufen,
wenn sie nicht von den Europiern entdeckt worden wiren: (595)* Ohne
diese Andeutung weiter auszufithren lasst Vico durchblicken, dass auch das
eben noch gepriesene humane Europa, wo es im Zeichen der Machbarkeit

von Geschichte handelt, der Barbarei fihig ist.

43 ,Finalmente, valicando 'Oceano nel Nuovo Mondo, gli Americani correreb-
bono ora tal Corso di cose umane, se non fussero stati scoperti dagli Europei’
g P

(SN 334)






	Die Polypheme Homers und die Patagonier Pufendorfs : Barbarei und Völkerrecht bei Vico

