
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2016)

Heft: 45: Poetik und Rhetorik des Barbarischen = Poétique et rhétorique du
barbare

Artikel: Die Polypheme Homers und die Patagonier Pufendorfs : Barbarei und
Völkerrecht bei Vico

Autor: Albrecht, Tim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006247

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006247
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tim Albrecht

Die Polypheme Homers und die Patagonier Pufendorfs

Barbarei und Völkerrecht bei Vico

The article examines the role of the „natural law of nations" in Vico s philosophy of
culture. The focal point ofthis inquiry is the notion of .barbarism' in the New Science.

While Vico's influential conception of the .barbarism ofreflection has attracted a lot
of attention, the multiplicity of tropes ofbarbarism in the New Science has not been

sufficiently recognized. The article argues that while Vico takes civil law, the Roman
iusgentium, as a model for his conception ofculture, the trope of the warring barbarian

figures prominently in key moments ofhis philosophy ofhistory (e. g. in transitional

moments between two historical ages) when issues of modern international
law (asylum, declaration ofwar, piracy) are at stake.

I. Das Völkerrecht - ein Recht ohne Völker?

Was dem Völkerrecht fehlt, sind die Völker. Diese Klage wird im Zeichen
einer Kritik am Völkerrecht als apologetischem Instrument nationalstaatlicher

Souveränität immer wieder formuliert. Welche Verträge absolutistische
Herrscher und deren imperialistische Nachfolger untereinander schlössen,
das habe mit Völkern und derem politischen Willen nichts zu tun. Das

Kompositum Völkerrecht sei daher eine ideologisch motivierte semantische

Fehlbildung. Eigentlich müsse es das .Recht der Souveräne' heißen. Die
Klage richtet sich vor allem gegen das auf dem Vernunftrecht basierenden,

im Zuge der Herausbildung von Nationalstaaten formulierte Völkerrecht
der frühen Neuzeit, das wir mit Denkern wie Grotius, Pufendorf und Vattel
assoziieren, und mit dem die Grundlage für das moderne Naturrecht gelegt
wird.1 Inwieweit internationale Rechtsnormen wie individuelle Menschenrechte

aufStrukturen staatlicher Souveränität angewiesen sind, ist und bleibt
Gegenstand zeitgenössischer Debatten.2

Ein Denker, der die Lücke der „Völker" im Kompositum des Völkerrechts

gefüllt hat, ist Giambattista Vico - und zwar, indem er seine Studien
des naturrechlich begründeten Völkerrechts in eine Kulturphilosophie

1 Zu einer kritischen Rekonstruktion des vernunftrechtlich begründeten Völkerrechts

im Kontext imperialistischer Praktiken siehe z. B. Antony Anghie. Imperialism,

Sovereignty and the Making ofInternational Law. Cambridge: Cambridge
University Press, 2004.

2 Vgl. dazu z. B. John Hilla. „The Literary Effect of Sovereignty in International
Law". Widener Law Review 14:77 (2008): S. 77-147.



16 Tim Albrecht

ummünzte. Hier, im Bereich der Sitten und kulturellen Praktiken, kommen
die Völker zu ihrem Recht. Ausgehend von diesem Befund soll im Folgenden
das Verhältnis von Völkerrecht und Kulturphilosophie bei Vico in den Blick

genommen werden, und zwar in beide Richtungen: Denn einerseits stellt
sich die Frage, was in dieser Kulturphilosophie aus spezifischen Elementen
des Völkerrechts geworden ist (etwa aus dem Kriegsrecht oder dem Recht
auf Asyl) und andererseits lässt sich Vicos Philosophie auf das Völkerrecht
zurückbeziehen, indem man fragt, welche Perspektive auf dasVölkerrecht
sich von Vicos Kulturphilosophie aus gedacht ergeben könnte - etwa wenn
es um das Verhältnis von .zivilisierten' und .unzivilisierten' Akteuren geht.
Eine solche zweigleisige Annäherung an Vico soll als (zugleich notwendiger,

aber in der Auswahl des Ausgangspunktes kontingenter) Schritt dazu

verstanden werden, die Gemengelage von Völkerrecht, Geschichtsphilosophie

und Entwicklung des Kulturbegriffs näher zu beschreiben, die sich im
Blick aufdas 17. und 18. Jahrhundert erkennen lässt.3 Die Figur des Barbaren

kommt dabei deshalb in den Blick, weil er in allen drei Diskursen (sowohl
latent als auch zu bestimmten historischen Zeitpunkten und bei bestimmten

Autoren) eine Funktionststelle einnimmt: als Gegen- und Schreckfigur der

Kultur und der Herrschaft des Rechts oder als Repräsentant eines Vorstadiums

zivilisierter Humanität in der Geschichtsphilosophie.

Vico entwickelte seine Kultur- und Geschichtsphilosophie nicht nur in
Reaktion gegen den Cartesianismus, sondern auch als Antwort auf das

naturrechtlich begründete Völkerrecht von Grotius und Pufendorf. Insofern

versteht sich sein Hauptwerk, die Scienza Nova, als rechtstheoretisches
Werk.4 Allerdings geht es Vico weder um eine politische noch um eine

rechtsphilosophische Kritik an den Maximen des Völkerrechts. Er erkennt
dessen normative Geltung durchaus an.5 Eine ideologiekritische Reflexion
auf das Völkerrecht lässt sich von daher von Vico her, dem ja durchaus auch

eine marxistische Rezeption zuteil wurde, nicht ohne Weiteres formulieren.6

Stattdessen ist seine Kritik an den neuzeitlichen Naturrechtsdenkern

3 So scheint mir z. B. das Interesse Grotius' an der Geschichte und Kultur .barbari¬

scher' Völker, wie sie sich in seiner langen Einleitung zu der von ihm herausgegebenen

Historia Gotthorum, Vandalorum, &Langobardorum (1655) widerspiegelt,
noch nicht ausreichend ausgewertet zu sein. Es kann gut sein, dass eine solche

Arbeit, die hier nicht geleistet werden kann, zu einer Neubewertung des Verhältnisses

von Vico zu Grotius führen würde.
4 Ferdinand Fellmann. Das Vico-Axiom: Der Mensch Macht Die Geschichte.

Freiburg/München: Verlag Karl Alber, 1976. S. 83.

5 Ebd. S. 86.

6 Zur Marxistischen Rezeption von Vico siehe z. B. Vico and Marx: Affinities and
Contrasts. Hg. Giorgio Tagliacozzo. Atlantic Highlands, N.J.: Humanities Press,

1983.



Die Polypheme Homers und die Patagonier Pufendorfs 17

geschichtsphilosophisch motiviert. Aus seiner Sicht mögen diese zu vernünftigen

Maximen gelangt sein - in deren Begründung aber irrten sie. Indem
sie das Naturrecht auf dem Begriff einer geschichtslosen, von der Natur

gesetzten Vernunft gründeten, so Vico, unterschätzten sie die vorrationale,
geschichtsbildende Kraft der Völker, die für die Genese des Völkerrechts
verantwortlich zeichnet. In ihren Mythen und der von ihnen bestimmten
Praxis lässt sich die Genealogie eines ,natürlichen Rechts der Völker'
nachvollziehen. Gefüllt werden kann die Lücke aus Sicht Vicos nur durch die

geschichtsphilosophische Reflexion, die sich der philologischen Methode
bedient, wie Vico sie versteht (dazu später mehr).

Indem Vico in frühgeschichtlichen Mythen die Genealogie eines „natürlichen

Rechts der Völker" erkennt, welches dann in der Neuzeit nur professionell

codiert wird, wirft er den Naturrechtlern der Neuzeit implizit vor,
dass ihr Vernunftrecht zu einem größeren Grad Mythos ist als jenes. Dem,
was sie als .Wahrheit' annehmen - den abstrakten Begriff einer von Natur
aus gegebenen Vernunft, von dem sich die Maximen des Völkerrechts
deduzieren lassen -, setzt er die .Gewissheit' der Geschichte menschlicher
Kulturentwicklung entgegen, deren Dokumente wir laut Vico nicht nur vorliegen
haben, sondern auch verstehen können. .Gewissheiten' können wir durch die

philologische Methode aus mythischem Material gewinnen, während jede
Wahrheit', die dem Menschen unerreichbar ist, nur als Mythos behauptet
werden kann.7 Eine ideologiekritische Kritik des Völkerrechts, die sich auf
Vico bezieht, müsste von dieser Prämisse ausgehen und nach der mythischen
Struktur des neuzeitlichen Völkerrechts fragen.

Für die historische Wirksamkeit einer solchen Struktur gibt es Evidenzen,

am augenfälligsten etwa in der Form des „Völkerrechts der zivilisierten

Nationen" des 19. Jahrhunderts, in dem ein vom Begriff der Vernunft
ausgehender zivilisatorischer Standard festgeschrieben wurde, der erlaubte
zwischen .zivilisierten' und .unzivilisierten' Nationen zu unterscheiden, von
denen erstere dem Schutz des Völkerrechts als würdig empfunden wurden,
während man letztere ohne Rücksicht aufvölkerrechtliche Bedenken
unterwerfen und ausbeuten konnte.8 Der theoretische Bezug aufdie Wahrheit der

Vernunft ermöglichte es also, die asymmetrische Unterscheidung zwischen
Zivilisation und Barbarei dergestalt zum Axiom des Völkerrechts zu machen,

7 Mit Edward Said könnte man sagen, Vico ist an den Anfängen des Völkerrechts

interessiert, nicht an seinen Ursprüngen. Vgl. Andrey A. Isérov. „Edward Said and

Giambattista Vico". Investigations on Giambattista Vico in the Third Millenium.
New Perspectivesfrom Brazil, Italy, Japan and Russia. Hgg. Julia V. Ivanova/Fabrizio

Lomonaco. Rom: Aracne éditrice, 2014. S. 181-188.
8 Vgl. Liliana Obregön Tarazona: „Art. The Civilized and the Uncivilized". The

Oxford Handbook of the History of International Law. Hgg. Bardo Fassbender/

Anne Peters. Oxford u. a.: Oxford University Press, 2012. S. 917-939.



18 Tim Albrecht

dass die daraus resultierende Praxis jeder aufgeklärten Vernunft zuwider lief.9

Eine solche Dialektik der Aufklärung wäre mit Vico nicht zu machen, gerade
weil er erkannt hatte, dass die hochentwickelte Vernunft jederzeit droht, in
eine .zweite Barbarei' umzukippen, die ihm für das Schicksal der Menschlichkeit

gefährlicher erscheint als jede ,erste', primitive Barbarei.10

Jurisprudenz und Barbarologie bilden zwei methodische Hauptelemente
der Neuen Wissenscha.fi und sind insofern keine willkürlichen, sondern

notwendige Gegenstände von Vicos Denken. Die Entwicklung des Rechts ist
für Vico gleichbedeutend mit der Entwicklung der Kultur. Der vergleichenden

Rechtsgeschichte widmet er sich mit der wissenschaftlichen Akribie und

Empirie, die er an Bacon bewunderte.11 Aber auch der Barbar ist bei Vico
kein Gegenstand wie jeder andere, denn sein Wesen (wie Vico es beschreibt)
ist untrennbar verbunden mit Vicos Methode. Vico stimmt mit vielen Autoren

des 18. Jahrhunderts in der Beschreibung des Barbaren als einer Figur
überein, die eine besondere Beziehung zur Einbildungskraft unterhält.
Man könnte auch sagen: der Barbar ist die Figur der Einbildungskraft. Vicos
Methode der Mytheninterpretation beruht gerade auf der Stärke der Phantasie,

derer sie sich bedient. Oder anders gesagt: um die Mythen aus
barbarischen Zeiten zu verstehen, muss man sich von der Barbarei der Vernunft
lösen (denn diese bestünde darin, barbarische Zeiten mit vernünftigem Denken

verstehen zu wollen) und ein Denken praktizieren, dass sich der poetischen

Barbarei der Sinne öffnet. Gerade in diesem becoming barbarian seiner

philologischen Methode lag wohl ein Teil ihrer Faszinationskraft. Um unsere

Vorgeschichte zu verstehen, so Vicos Provokation, müssen wir jene
Phantasiepotentiale reaktivieren, die uns als Produkt der Phylogenese des

Menschen noch in den Knochen stecken. Dies ist die methodische Bedeutung des

ricorso-. ein notwendiger und gewollter Rückfall des Geschichtsphilosophen
in die barbarische Konstitution, die kein Zeichen kultureller Regression ist,

9 Zu den asymmetrischen Gegenbegriffen .Hellene' und .Barbar' und ihren

begriffsgeschichtlichen Nachfolgern siehe Rainhart Koselleck. „Zur
historischpolitischen Semantik asymmetrischer Gegenbegriffe". Vergangene Zukunft.
Zur Semantik geschichtlicher Zeiten. 3. Aufl. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1995.
S. 211-259, v.a.S. 218-229.

10 Allerdings handelt es sich bei der ersten Schrift, in der Vico sich mit völkerrecht¬

lichen Gegenständen beschäftigt (De rebus gestis Antonij Caraphei, 1716), um
eine Apologie der Taten des österreichischen Marschalls Antonio Carafa, der im

Krieg gegen die Türken und bei der Eroberung Transsylvaniens für seine Brutalität

bekannt wurde und sogar Massaker verüben ließ. Vgl. Peter König. Giambat-

tista Vico (Beck'sche Reihe). München: C.H. Beck, 2005. S. 26.

11 Vgl. Jürgen Trabant. Neue Wissenschaft von alten Zeichen: Vicos Sematologie.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994. S. 118-121.



Die Polypbeme Homers und die Patagonier Pufendorfs 19

sondern im Gegenteil eine Leistung historischer Hermeneutik.12 Das Barbar-
Werden kostet Vico etwa zwanzigjahre:

Da [die Methode der Neuen Wissenschaft], wie in den Grundsätzen behauptet

worden ist, dort einsetzen muss, wo ihr Stoff entstand, und wir sie somit
beginnen lassen müssen [...], was die Philosophen angeht, mit den Fröschen

Epikurs, den Zikaden des Hobbes13, den Einfältigen des Grotius, den ohne

jede sorgende Hilfe Gottes in diese Welt Geworfenen Pufendorfs, die
ungeschlacht und wild sind wie die Giganten, die Jos patacones' [die Patagonier]
heißen und sich an der Straße Magellans befinden sollen, das heißt also mit
den Polyphemen Homers, in denen Piaton die ersten Väter im Zustand der

Familien wiedererkennt [...] - da wir ferner unsere Forschungen mit dem

Zeitpunkt beginnen lassen müssen, in dem jene menschlich zu denken begannen;

[...] - so stießen wir, um die Weise eines solchen ersten menschlichen

Gedankens, der in der Welt des Heidentums entstand, zu ermitteln, auf die
harten Schwierigkeiten, die uns die Forscherarbeit von gut zwanzig Jahren

gekostet haben, und wir [mußten] von diesen unseren menschlichen,
zivilisierten Naturen zu jenen ganz wilden und schrecklichen hinabsteigen, die
vorzustellen uns vollständig versagt ist und die wir nur mit größter Mühe begreifen

können.14

12 Etwas vorsichtiger formuliert es Verene: „Philosophisches Denken kann nur
dann zu einer Wissenschaft der Weisheit, also zu mehr als einer Wahrheitstheorie

des universellen Urteilens werden, wenn es eine Verbindung zur Sprache
der Sinnlichkeit eingehen kann, wie sie dank der fantasia in der Fabel Gestalt

annimmt. Philosophie muss in Ubereinstimmung mit dem Wesen dessen

sprechen, für das sie ein Weisheitsverständnis anstrebt. Sie muß in ihrem Sprechen
die Doppelnatur des Geistes widerspiegeln." (Donald Phillip Verene. Vicos

Wissenschaft der Imagination. Theorie und Reflexion der Barbarei. München: Fink,
1987. S. 202).

13 Die Zikaden-Referenz bei Hobbes ist unklar. Diese finden sich wohl eher bei

Lukrez.
14 Giovanni Battista Vico. Prinzipien einer neuen Wissenschaft über diegemeinsame

Natur der Völker. 2 Bde. Übs. v. Vittorio Hösle/Christoph Jermann. Hamburg:
Meiner, 1990. S. 147f. Zitate aus der deutschen Ausgabe werden im laufenden
Text ohne Sigle in Klammern nachgewiesen. Die originalsprachlichen Zitate
entstammen der folgenden Ausgabe: Giambattista Vico. Principi di una Scienza

Nuova d'intorno alla comune natura delle nazioni (Secondo l'edizione) (Opere di
Giambattista Vico Vol. V). Leipzig 1970 (unveränderter fotomechanischer Nachdruck

der Originalausgabe, Neapel 1859). Sie werden mit der Sigle SN nachgewiesen.

„Perché, dovendo ella [la Scienza nuova] cominciare donde ne incomin-
ciö la materia siccome si è proposto nelle Degnità; e si avendo noi a ripeterla [...]

per Ii Filosofi dale ranocchie d'Epicuro, dalle cicale di Obbes, da' semplicioni di
Grozio, dai gittati in questo mondo senza niuna cura o ajuto di Dio di Pufendor-
fio: goffi e fieri, quanto i giganti, detti los Patacones, che dicono ritrovarsi presso
lo stretto di Magaglianes, cioè da Polifemi d'Omero, ne' quali Platone riconosce



20 Tim Albrecht

Erst wenn naturwissenschaftliche Empirie und fantasievolle historisch-poetische

Interpretation zusammenkommen, entsteht die Neue Wissenschaft.
Der Gegenstand dieser Wissenschaft ist die Genealogie der menschlichen

Institutionen. Sie wird erzählt als eine Geschichte der Menschwerdung, zu
deren frühesten Stadien wir Zugang haben durch die biblischen Schriften,
die antiken Mythen und Historiografien, sowie durch die Epen Homers.
Diese Menschwerdungsgeschichte soll es Vico erlauben, die fiktionalen
Entwürfe eines Naturzustands bei Grotius, Pufendorf und Hobbes mit historischer

,Gewissheit' zu unterfüttern, wobei die Pointe darin besteht, dass man
sich die Menschen im Naturzustand nicht einfach als Zeitgenossen im
Ausnahmezustand der Gesetzlosigkeit vorzustellen hat, sondern als Vorstufen
des ,Menschen', denen ein solcher Zustand durchaus angemessen war und
normal erschien. Den „Drei Arten von Naturen" (493f.) entsprechen die

„Drei Arten des natürlichen Rechts" (495). Die Genealogie der Menschwerdung

ist daher zugleich eine Genealogie des Vernunftrechts.

II. Vicos Barbaren jenseits der,Barbarei der Reflexion'

Vico kennt nicht nur einen Begriff des Barbaren oder der Barbarei, wie er
nicht nur einen Begriff der Humanität kennt.15 Sowohl Barbarei als auch

Menschlichkeit sind keine statischen Zustände, sondern Prozesse, so dass

es bei Vico oft sinnvoller erscheint von Humanisierung und Barbarisierung
zu sprechen.16 Weidlich bekannt ist Vicos Theorem der .Barbarei der Reflexion'.

Kaum systematisch beschrieben worden ist aber, wieviele unterschiedliche

Mythologeme des Barbarischen in die Scienza Nova Eingang fanden.
Während dem Theorem der Barbarei der Reflexion viel Aufmerksamkeit
zuteil wurde - zurecht, denn schließlich verbinden sich mit diesem Begriff
wichtige ideengeschichtliche Wahlverwandschaften zu Vicos Denken, von
Rousseau über Schiller, Herder, Nietzsche, Horkheimer/Adorno bis zu

i primi Padri nello stato delle Famiglie [...] e dovendo noi incominciar a ragio-
narne, da che quelli incominciaron a umanamente pensare; [...] per rinvenire la

guisa di tal primo pensiero umano nato nel mondo délia Gentilità, incontrammo
l'aspre difficultà che ci han costo la Ricerca di ben venti anni; e discendere da

queste nostre umane ingentile nature a quelle affatto fiere ed immani, le quali ci
è affatto negato d'imaginare, e solamente a gran pena ci è permesso d'intendere."

(SN 82f.).
15 Vgl. Peter König. „Giambattista Vico oder das Recht der Zeichen". Wort - Bild -

Zeichen. Beiträge zur Semantik im Recht. Hg. Heino Speer. Heidelberg: Winter,
2012. S. 25-37, hier: S. 30.

16 Vgl. Alain Pons. „Vico et la .barbarie de la réflexion'". Ecrire l'histoire du XXe
siècle (La Pensée politique). Paris: Gallimard Le Seuil, 1994. S. 178-197, hier
S. 180.



Die Polypheme Homers und die Patagonier Pufendorfs 21

Edward Said - hat man die Pluralität der Barbarenfiguren vernachlässigt, die

Vico aus den antiken (literarischen, philosophischen, historiographischen)
und modernen (naturrechtlichen) Quellen übernimmt: den Polyphem von
Homer, die schweifende Menschenbestie von Lukrez, den Germanen von
Tacitus, den Skythen von Herodot. Dazu kommen nach Vicos eigener
Auskunft noch idiosynkratischere Monstren, denen unterschiedliche Grade von
Menschlichkeit eigen sind, wie die Zikaden Hobbes', die Einfältigen des

Grotius, die Patagonier Pufendorfs, sowie dem Barbaren verwandte Figuren
wie die des in der Antike als hostis generis humani bezeichneten Korsaren.17

Vicos Kulturphilosophie umfasst eine veritable Barbarologie.
So omnipräsent diese „mythischen Montagen"18 das Barbarische in der

Neuen Wissenschaft machen, so signifikant ist die (fast) ausschließliche
Abwesenheit zweier Typen des Barbarischen, die beide nach der konflik-
tuösen Logik der asymmetrischen Gegenbegrifflichkeit von Barbarei und
Zivilisation funktionieren: Weder die ethnozentrische Unterscheidung von
Griechen und Barbaren (deren Anstürmen man sich erwehren muss) noch
die religiös motivierte Unterscheidung von Christen und Heiden (die man
missionieren muss) spielen eine Rolle bei Vico. Die ihnen entsprechenden
Kontexte - etwa ethnographische Reiseschreibungen der Neuen Welt oder
die griechische Tragödie, die eine entscheidende Rolle bei der Selbstdefinition

des Hellenentums gegenüber den .Barbaren' spielte19 - werden kaum

aufgerufen. Die Abwesenheit dieser Barbarenbegriffe hängt damit zusammen,

dass Vico kaum Szenarien des encounters zwischen Barbaren und
Zivilisierten beschreibt, seien es historische oder (im Sinne des „Wartens" aufdie

17 Zur Figur des Piraten in der Genealogie des Völkerrechts vgl. Daniel Heller-
Roazen. The Enemy ofAll. Piracy and the Law ofNations. New York: Zone
Books, 2009.

18 König: Giambattista Vico oder das Recht der Zeichen (wie Anm. 13). S. 36.

19 Vgl. Edith Hall. Inventing the Barbarian: Greek Self-Definition through Tragedy.

Oxford/New York: Oxford University Press, 1989. Überhaupt schenkt Vico der

Tragödie bis auf wenige Ausnahmen auffällig wenig Beachtung. Systematisch
lässt sich diese Abwesenheit dadurch erklären, dass Vicos Prinzip der Vorsehung
ein antitragisches Prinzip ist. Während in der Tragödie die gute Absicht
katastrophale Konsequenzen zeitigt, zeitigt Vicos Vorsehung, wie später diejenige
Kants, gute Konsequenzen selbst aus barbarischen Praktiken. Vorsehung ist
laut Vico Geist, nicht Zufall (wie bei Epikur und seinen Adepten Hobbes und
Machiavelli) und auch nicht Fatum (wie bei Zenon und Spinoza) (vgl. 606f.).
Überein kommen das Menschenbild der Tragödie und das von Vicos Kulturphilosophie

darin, dass sie beide nicht von der Annahme eines rationalen Menschen

ausgehen, der Zwecke setzt, die für ihn ohne Weiteres erreichbar sind. Die
Prinzipien der Tragik und der Vorsehung sorgen jeweils dafür, dass der Mensch, der

zwar aufZwecke orientiert und (so Vico) „mit Einsicht" handelt, in der Regel
Anderes und oft genug diesen Zwecken Gegenläufiges erreicht (vgl. ebd.).



22 Tim Albrecht

Barbaren) imaginierte. Das hat, wie später ausgeführt wird, Konsequenzen
für seine Völkerrechtskonzeption.

Vico bedient sich nicht nur einer Multiplizität von Barbarenfiguren,
sondern setzt darüber hinaus für alle drei Phasen seines Kulturstufenmodells
qualitativ verschiedene Typen der Barbarei an. Vicos Neue Wissenschaß
kennt sowohl eine .horizontale' Vielfalt an Barbarenfiguren (die Vielfalt
historischer oder fiktiver Gruppen und Völker, die in den Quellen dem Namen
oder der Sache nach als barbarisch beschrieben werden) als auch eine .verti¬
kale' Typologie der Barbarei, welche die einzelnen Völker in ihren
Entwicklungsstufen jeweils durchlaufen. So kennt jedes der drei Zeitalter, die die

Menschheitsgeschichte nach Vico in einem Kreislauf von corso und ricorso

periodisch durchschreitet - das göttliche, das heroische und das menschliche

- seine eigene Form der Barbarei. Man könnte auch sagen: dem Prozess

der Humanisierung des Menschen entspricht ein Durchgang durch verschiedene

Stadien der Barbarei. Diese Verschränkung von .horizontaler' und .ver¬

tikaler' Barbarei soll im Folgenden skizziert werden.

Vico entwirft eine geschichtsphilosophische Kulturstufentheorie der
heidnischen Völker. Während die Hebräer, so Vico, auch nach der Sintflut im
Besitz der göttlichen Wahrheit blieben, verloren alle anderen Völker dieses

Wissen und wurden sowohl körperlich als auch geistig in einen Zustand
tierhafter Roheit zurückgeworfen. Hier begegnet uns die Figur des Barbaren als

tierisch-rohe, nomadische, zucht- und zügellose, gewalttätige Menschenbestie.

Diese von Vico wegen ihrer riesigen Körpergröße als „Giganten" bezeichneten

und wohl hauptsächlich aus Fukrez' De rerum natura (ein Text, aufden

sich dann später Nietzsche wieder beziehen sollte) übernommenen Figuren
bevölkern die prähistorische Zeit zwischen der Sintflut und dem göttlichen
Zeitalter. Diese „durch den großen Wald der Erde Umherirrenden" haben

„das Aussehen von Menschen doch die Sitten ruchloser Bestien" (392).20

Diese „Kinder der Erde" und „Aboriginer" (167) („figlioli della Terra", „Abo-
rigini"; SN 92) sind noch ganz ohne Vernunft, haben aber ein unerschöpfliches,

instinktives Potential an Fantasie, die Vico generell stark mit Körperlichkeit

assoziiert. So ist der erste schöpferische Akt des Menschen - der erste

Schritt der Humanisierung - zugleich sein kräftigster und bedeutsamster:

die Erfindung des ersten Gottes (Jupiter) angesichts der Blitze, die aus dem

schwülen postdiluvischen Klima entstehen. Dieser gigantische Kunstakt
bedeutet zugleich die Erfindung des Rechts (ius), das Vico in eine etymologische

Verbindung zu Jupiter' (lat. Ious-, vgl. 14) bringt. So beginnt das göttliche

Zeitalter, das zugleich das Zeitalter des göttlichen Rechts ist.

Dieses Zeitalter erstreckt sich von der Erfindung Jupiters/des Rechts bis

zur Besiedlung der Meeresküsten. Die Menschen, die es durchleben, verlieren

20 ,,[E]mpj vagabondi per la gran Selva della Terra, ch'avevano aspetto d'uomini, e

costume di bestie nefande" (SN 218).



Die Polypheme Homers und die Patagonier Pufendorfs 23

nach und nach ihre giganteske Statur, welche nach Vico die legendäre
Körpergröße der Goten, Germanen und Patagonier noch übertrifft (166). Es

beginnt ein Prozess „zyklopischer Familienzucht", in deren Verlauf die
Menschen sesshaft werden, indem sie (wie Polyphem) zunächst in Höhlen
Zuflucht suchen, dann Hütten an Quellen errichten und schließlich Ackerbau

betreiben (272). Beginnend mit der Agrikultur werden erste
Demarkationslinien gezogen. Uber das durch diese markierte Territorium wird eine

unerbittliche Souveränität ausgeübt: Wer die Grenzmarkierung überschreitet,

wird homo sacer und den Göttern geopfert. Der zivilisatorische
Fortschritt von Sesshaftigkeit, Ackerbau und Familienstruktur koexistiert also

mit „barbarischen" Praktiken des sakralen Menschenopfers, das die Griechen
noch „bis in die gebildetsten Zeiten ihrer Humanität" praktizieren (266). Zu
einer „Gesellschaft" erweitern sich die zyklopischen Kernfamilien allerdings
im Zeichen einer ersten .völkerrechtlichen Praxis, denn die zwecks Ackerbau

gerodeten Haine, die auch als erste „Altäre" bezeichnet werden (auf denen

die Opferungen stattfinden), sind zugleich die ersten „Asyle", in die jene, die

bereits eine Gottesidee entwickelt haben, gottlose Flüchtlinge aufnehmen:

Zu diesen Altären also flüchteten, von Kräftigeren in tödlicher Absicht
verfolgt, die gottlos umherschweifenden Schwachen; die Frommen und Tapferen

töteten die Gewalttätigen und nahmen die Schwachen in ihren Schutz
auf, und zwar nahmen sie diese, da sie nichts mit sich gebracht hatten als das

nackte Leben, als Knechte auf, indem sie ihnen die Mittel gaben, ihr Leben zu
erhalten; nach diesen Knechten [famoli\ haben die Familien \famiglie\
hauptsächlich ihren Namen, und sie waren Vorläufer der Sklaven, die sich später mit
den Kriegsgefangenen entwickelten. Hier entspringen, wie aus einem Stamm
mehrere Äste (17)21,

von denen Vico folgende nennt: die Asyle, die Familien, die Städte, die

Rechtsprechung, die staatliche Gewalt, die Wappen, Ruf (fama) und Ruhm,
den wahren Heroismus („der darin besteht, die Hochmütigen zu bändigen
und den Bedrängten zu Hilfe zu eilen"22, ibid.) sowie Krieg und Frieden.23

21 „A questi Altari adunque gli empj vagabondi deboli, inseguiti alia vita dä più
robusti, essendo ricorsi, I Pii forti v'uccisero i violenti, e vi riceverono in prote-
zione I deboli; i quali, perché altro non vi avevano portato che la sola vita, rice-

vettero in qualité di Famoli, con somministrar loro i mezzi di sostentare la vita;
da' quali, Famoli principalmente si dissero le Famiglie: i quali furono gli abbozzi

delli Schiavi che poi vennero appresso con le cattività nelle guerre. Quinci, come
da un tronco più rami, escono l'Origini..." (SN 16).

22 „...l'Origine del vero Eroismo, che di domar superbi e soccorrere a' pericolanti"
(SN 17).

23 Vico nennt diese Form der Gesellschaft auch die „zweite Gesellschaft" im Unter¬

schied zur „ersten Gesellschaft" der Ehen. Erst diese zweite, so Vico, verdient es

im eigendichen Sinne Gesellschaft genannt zu werden (vgl. 296).



24 Tim Albrecht

An dieser Passage wird deutlich, dass die Gesellschaft bei Vico nicht durch
einen Gesellschaftsvertrag zustande kommt. Diese Vorstellung erscheint ihm
absurd, denn es muss Gesellschaften gegeben haben, bevor man das Rechtsmittel

des Vertrages kannte.24 Den Mangel der naturrechtlichen Vertragstheorien

sieht er in einer anachronistischen Rückprojektion der Idee der
universellen Gleichheit der Menschen, die zwar auch für Vico die eigentliche'
und .natürliche' Gleichheit ist, zu deren Idee der Mensch seiner Meinung
nach aber erst spät, das heißt erst im .menschlichen' Zeitalter, gelangt sein
kann. Stattdessen bleiben die ersten Gesellschaften geprägt von einem starken

Machtgefälle zwischen Herren und Knechten, von einer Mischung aus

Zivilisation (Asyl) und Barbarei (Sklaverei), sowie von Frieden und Krieg.
Die erste Gesellschaft tritt also nicht in den pazifierten Zustand des Gesell-

schaftsvertrags, im Gegenteil: Das sich nun anschließende „heroische" Zeitalter

und die es kennzeichnenden aristokratischen Gesellschaften, in denen

aus Herren „Heroen" und aus Knechten „Plebejer" werden (die allerdings
hostes bleiben und kein Bürgerrecht haben, vgl. 341 f.), sind von heroischen

Kriegstugenden geprägt. Polis \mà polemos (Krieg) sind einander dem Wort
und der Sache nach verwandt (323). Angesichts der Ablehnung der Vertragstheorien

ist es kein Zufall, dass Vico die Asylsuchenden in einer modifizierten

Beschreibung des gleichen Vorgangs als die „Einfältigen des Grotius" und
die „Verlassenen Pufendorfs" bezeichnet, die sich vor den „Gewalttätigen
des Hobbes" (295) in die Obhut der „frommen Giganten" (255) („Giganti
pii", SN 143) begeben. Aus der naturrechtlichen Urszene der Gesellschaft

wird eine völkerrechtliche, in der die Gesellschaft nicht per Vertrag, sondern
durch Asyl und Kriegsgefangenschaft zustande kommt und aufder nicht der
edle Wilde, sondern der halbzivilisierte Barbar auftritt.25

Das heroisch-kriegerische Zeitalter entwickelt seine eigenen Formen
der Barbarei. Das göttliche Zeitalter endet mit der Migration an die Küsten,

der Institution des letzten der heidnischen Zwölfgötterkulte (Neptun)
und der Erfindung des Schiffsbaus (358ff.). Jetzt beginnt das Zeitalter der

griechischen Heroen und der Piraterie, die auch als „ältestes Kriegsrecht"

24 Vgl. Isaiah Berlin. Vico and Herder: Two Studies in the History ofIdeas. London:
Chatto & Windus, 1980. S. 39f.

25 Laut Grotius ist die Praxis, Kriegsgefangene zu Sklaven zu machen, vom Völ¬

kerrecht gedeckt. Vernünftig ist diese Praxis laut Grotius deshalb, weil sie

verhindert, dass Kriegsgefangene kurzerhand getötet werden. Weiterhin weist er

daraufhin, dass die christlichen Nationen von dem Recht auf Versklavung
keinen Gebrauch mehr machen - allerdings nur, solange sie untereinander Krieg
führen. (Vgl. Hugo Grotius. On the Law ofWarand Peace. Student Edition. Hg.
u. kommentiert v. Stephen C. Neff. Cambridge: Cambridge University Press,

2012. S. 368-373). Vicos eigenwillige Assoziation des Asyls (auf das Grotius ein
Recht konzediert, vgl. ebd. S. 101) mit der Kriegsgefangenschaft findet sich bei

Grotius nicht.



Die Polypheme Homers und die Patagonier Pufendorfs 25

(361) („antichissimo diritto di guerra", SN 201) bezeichnet wird. Das

Prinzip des heroischen Zeitalters ist die „Ungastlichkeit der heroischen
Völker" (ebd.) („l'inospitalità de'popoli Eroici", ebd.). Auch den Heroen
haftet die Barbarei an:

Die Heroen waren, wegen des noch frischen gigantischen Ursprungs, in
höchstem Grade ungeschlacht und wild, wie uns dies von „los patacones"
[den Patagoniern] berichtet worden ist, von höchst beschränktem

Fassungsvermögen, höchst umfassender Phantasie und höchst heftigen Leidenschaften.

Deswegen müssen sie plump, roh, hart, wild, stolz, schwierig und in ihren
Vorhaben hartnäckig gewesen sein [...]. Und wegen eben dieses Mangels an
Reflexion waren sie offen, empfindlich, großmütig und edel, so wie Achilles,
der größte aller Heroen Griechenlands, von Homer beschrieben wird. Nach
diesen Mustern heroischer Sitten stellte Aristoteles als Vorschrift der Poetik
auf, daß die Heroen, die als Subjekte der Tragödien genommen werden, weder

ganz gut noch ganz schlecht sein sollen, sondern von großen Lastern und von
großen Tugenden zugleich (402f.).26

Auch bei den Heroen liegt Zivilisation und Barbarei, Empfindsamkeit und
Wildheit nah beieinander. Dies wissen wir, so Vico, nicht nur aus Homers

Epen und der attischen Tragödie, sondern auch aus den Komödien, die „fast

alle[]" ihren Stoff aus der „barbarische [n] Sitte" der Seeräuberei beziehen

(361).27 Die Kriege des heroischen Zeitalters sind allesamt Religionskriege,
die für die Besiegten oft genug mit ritualisierter Tötung und Sklaverei enden

(512).
Das heroische Zeitalter erstreckt sich bis in die Zeit Herodots, „dessen

Bücher größtenteils voll von Mythen sind und dessen Stil noch sehr viel von
dem Homerischen bewahrt" (9).28 Mit der Blütezeit der attischen Kultur
und mit dem Chronisten der Perserkriege beginnt dann das „menschliche
Zeitalter". Da Vico das göttliche und das heroische Zeitalter oft nicht ganz

26 „Gli Eroi per la fresco Origine gigantesca erano in sommo grado goffi e fieri (quali
ci sono stati detti sono los Patacones), di cortissimo intendimento, di vastissime

fantasie, di violentissime passion: per lo che dovetter esser zotici, crudi, aspri,
fieri, orgogliosi, difficili ed ostinati nei loro propositi [...]. E per lo stesso difetto
della riflessione eran aperti, risentiti, magnanimi e generosi, quai é da Omero
descritto Achille, il massimo di tutti gli Eroi della Grecia: sopra i quali esempli di

Costumi Eroici Aristotile alzö in precetto dArte Poetica, che gli Eroi, i quali si

prendono grandi vizj e di grandi virtù mescolati" (SN 225).
27 „... cotai costume barbaro, onde sono tratti quasi tutti gli argomenti delle loro

Comedie" (SN 201). Worauf sich Vico mit dieser bemerkenswerten Aussage
bezieht ist - meiner nicht repräsentativen Umfrage unter Kennern der griechischen

Komödie zufolge - nicht unmittelbar einsichtig.
28 „...cui libri sono ripieni la piü parte di favole, e lo stile ritiene moltissimo

delT Omerico" (SN 12).



26 Tim Albrecht

trennscharf unterscheidet29, spricht er von diesen beiden Zeitaltern oft als

der „ersten Barbarei", die vom menschlichen Zeitalter unterschieden werden
kann, aufdas wiederum der zivilisatorische Rückfall in die „zweite Barbarei"
des Mittelalters folgt. Das menschliche Zeitalter ist charakterisiert durch
Milde der Sitten, die Entfaltung der menschlichen Vernunft, die
Institutionalisierung des Rechts und den Ausdruck der natürlichen Gleichheit des

Menschen durch die Volkssouveränität, die die Plebejer erkämpfen und welche

die politischen Systeme der Demokratie und Monarchie charakterisiert.
Es umfasst in etwa die Zeit von den Anfängen der römischen Republik bis

in die Spätantike. Auch dieses Zeitalter bringt seine spezifische Form der
Barbarei mit sich, die „Barbarerei der Reflexion" (604) („barbarie della rif-
lessione", SN 339), die Vico auch als „reflektierte Bosheit" (605) („riflessiva
malizia", SN 339) bezeichnet. Unter „Barbarei der Reflexion" versteht Vico
zunächst das Zusammenspiel von philosophischem Skeptizismus (Leugnung
der Wahrheit) und populistischer Rhetorik (falsche Beredsamkeit), welches

zu Bürgerkrieg und Anarchie führt. Hier befindet sich Vico noch auf dem
soliden Fundament der Geschichte der römischen Republik. Die berühmtere

und detailliertere Beschreibung der „Barbarei der Reflexion" liefert er im
Rahmen seiner Ausführungen zu drei möglichen „Heilmitteln" (603) („tre
grandi rimedj", SN 338), welche die Vorhersehung gegen die Entropie der
Anarchie in Stellung bringt und somit garantiert, dass die Dynamik von corso

und ricorso der menschlichen Kulturentwicklung wieder in Gang kommt.
Als erstes der drei Heilmittel nennt Vico die Monarchie, deren „unbe-

grenzte[] Herrschaftsmacht" allerdings durch die Aufgabe begrenzt wird,
„die Völker glücklich und zufrieden mit ihrer Religion und ihren natürlichen
Freiheit zu halten" (603).30 Als historisches Beispiel nennt Vico die
Herrschaft Augustus'. Diesem Heilmittel „von Innen" wird ein Heilmittel „von
Außen" gegenübergestellt, nämlich jenes, dass Gesellschaften, die in
Bürgerkriegszustände degenerieren, von „besseren Völkern" unterworfen werden
„dank denen sie sich, zu Provinzen herabgesetzt, erhalten mögen" (604).31

Das dritte Hilfsmittel kommt zur Anwendung, wenn die politische Kultur
einer Gesellschaft so sehr verkommt, dass sich ihre Bürger nicht einmal einer
monarchischen Herrschaft fügen können und zugleich keine „bessere [n]
Völker" von außen als Eroberer zu Hilfe kommen. In diesem Fall kommt ein

autoregenerativer Mechanismus der Kultur zustande: Solche Gesellschaften

werden derart selbstzerstörerisch, dass sie sich durch Zerstörung aller

29 Vgl Trabant. Neue Wissenschaft von alten Zeichen (wie Anm. 10), S. 45.

30 „...essa forma dello Stato Monarchico la volontà de' Monarchi in quel loro infi-
nito imperio stringa dentro l'ordine naturale, di mantenere contenti I popoli, e

soddisfatti della loro Religione e della loro Natural Libertà" (SN 339).
31 „...esser soggette a nazioni migliori, che l'abbiano conquistate con l'armi; e da

queste si conservino ridutte in provincie" (SN 339).



Die Polypheme Homers und die Patagonier Pufendorfs 27

bestehenden kulturellen Strukturen in den primitiven Zustand des „göttlichen

Zeitalters" zurückversetzen, in dem dann wiederum jene Tugenden der

Frömmigkeit und Wahrhaftigkeit zum Zuge kommen, die den Kulturprozess
von neuem in Gang setzen. Das Fleilmittel besteht darin, dass,

da ja diese Völker es sich in bestialischer Art zur Gewohnheit gemacht hatten,

an nichts anderes zu denken, als jeder einzelne an seine besonderen Vorteile,
und sich dem Äußersten der Verwöhntheit oder, besser gesagt, des Eigensinns

ergeben hatten, nach Art wilder Tiere [...] - sie, aufgrund all dessen,

mit erbittersten Parteikämpfen und verzweifelten Bürgerkriegen die Städte zu

Wäldern, die Wälder zu Zufluchtsstätten der Menschen machen sollten; und
auf diese Weise sollten, im Verlaufe langer Jahrhunderte der Barbarei, die
boshaften Spitzfindigkeiten bösartiger Geister allmählich verrosten, die sie mit
der Barbarei der Reflexion zu schrecklicheren Tieren gemacht hatten, als sie es

während der ersten Barbarei der Sinne gewesen waren. Denn jene brachte eine

großzügige Wildheit zutage, vor der ein anderer sich verteidigen oder flüchten
oder vorsehen konnte; diese jedoch stellt, mit einer feigen Wildheit, inmitten
von Schmeicheleien und Umarmungen dem Leben und den Vermögen der

eigenen Vertrauten und Freunde nach. Deshalb sollten Völker von einer
solchen reflektierten Bosheit mit diesem letzten Heilmittel, das die Vorsehung
zur Anwendung bringt, auf derartige Weise abgestumpft und verblödet, kein
Gefühl mehr haben für Annehmlichkeiten, ausgesuchte Genüsse, Freuden

und Prunk, sondern nur noch für die notwendigen Bedürfnisse des Lebens;
und bei der geringen Anzahl der am Ende übriggebliebenen Dinge sollten sie

natürlicherweise verträglich werden; und, aufgrund der wiedergekehrten
früheren Schlichtheit der ersten Welt der Völker, gottesfürchtig, wahrhaftig und

treu sein. (604f.)32

32 „...poichè tali popoli a guise di bestie si erano accostumati di non ad altro pen-
sare, ch' alle particolari propie utilità di ciascuno; ed avevano dato nell' ultimo
della dilicatezza, o, per me' dir, dell'orgoglio, ch'a guise di fiere [...] - per tutto
ciö con ostinatissime fazioni e disparate guerre civili vadano a fare selve della

città, e delle selve covili d'uomini: e'n cotai guise dentro lunghi secoli di
barbarie vadano ad irruginire le mainate sottigliezze degl'ingegni maliziosi, che gli
avevano resi fiere più immani con la barbarie della riflessione, che non era stata
la prima barbarie del senso: perché quella scopriva una fierezza generosa, dalla

quale altri poteva difendersi, o campare, o guardarsi; ma questa con una fierezza

vile dentro le lusinghe e gli abbracci insidia alia vita e alle fortune de' suoi confi-
denti ed amici. Perciö popoli di si fatta riflessiva malizia con tal ultimo rimedio,
ch'adopera la Provedenza, cosi storditi e stupidi non sentano più agi, dilicatezze,

piaceri e fasto, ma solamente le necessarie utilità della vita: e nel poco numéro
degli uomini al fin rimasti, e nella copia delle cose necessarie alia vita, divengano
naturalmente comportevoli; e, per la ritornata primiera semplicità del primo
Mondo de' popoli, sieno religiosi, veraci e fidi" (SN 339F.).



28 Tim Albrecht

An dieser berühmten Beschreibung des Zustandes der Barbarei der Reflexion

und seiner Uberwindung sind zwei Aspekte besonders bemerkenswert:
Erstens bleibt diese Variante der Kulturregeneration die am wenigsten historisch

konkrete. Vico scheint offen zu lassen, ob die Vorsehung dieses dritte
Heilmittel jemals zur Anwendung gebracht hat, während seine Beschreibungen

des Mittelalters als einer „zweiten Barbarei", die alle Züge des heroischen
Zeitalters trägt, mit vielen Beispielen detailliert ausgeführt werden. Vico legt
so nahe, dass in der Geschichte nur ein Rückfall vom dritten ins zweite Zeitalter

stattgefunden hat. Zweitens kommt Vico hier so nah wie nur irgendwo
in der Szienza Nova an die Beschreibung der Figur eines edlen Wilden
heran. Von Frömmigkeit, Wahrheitsliebe, Treue und gar von „Verträglichkeit"

ist hier die Rede - von den sakralen Menschenopfern der Giganten
aber nicht mehr. Diese dem System der Neuen Wissenschaft immanente
Diskrepanz bestärkt noch den Eindruck, dass hier kein realistisches' Szenario
beschrieben wird. Es ist, als würde noch vor Rousseau allen Rousseauismen

eine ironische Absage erteilt. Wenn, so scheint Vico zu sagen, wir uns einen
Naturzustand vorstellen können, in dem edle Wilde untereinander zu einer

verträglichen gesellschaftlichen Übereinkunft kommen, dann nur als das

Ergebnis eines diesem Naturzustand geschichtlich vorhergehenden Aktes
barbarischer Selbstzerstörung menschlicher Kultur. Auch hier sehen wir
wieder die für Vico typische Verzahnung von Menschlichkeit und Barbarei.

Ein goldenes Zeitalter, so Vico unter Verweis auf Menschenopfer- und
Kannibalismuspraktiken der frühen Völker, hat es nie gegeben (vgl. 267).

III. Das natürliche Recht der Völker' und das Völkerrecht

Vicos Ablehnung des rationalen Naturrechts und des ihm zugrunde liegenden

Menschenbildes ist gut dokumentiert, nicht zuletzt in Vicos Schriften

selbst. Diese Form des Naturrechts verbindet Vico vor allem mit dem
Namen Grotius, der heute als Begründer des rational-naturrechtlich
ausgerichteten Völkerrechts gilt. (Locke und Rousseau konnte Vico noch nicht
kennen, von Hobbes kannte er wohl nur die Schrift De Cive, nicht aber den

Leviathan.) Zu den Schriften des Niederländers unterhält Vico ein Verhältnis,

wie es Marx zu Hegel pflegte: In seinem Werk sieht er viele Wahrheiten
ausgesprochen, die aber vom Kopf auf die Füße gestellt werden müssen.33 In
seinem Hauptwerk Depacis et belli unternimmt Grotius eine naturrechtliche

33 Zum Verhältnis von Vico und Grotius vgl. v. a. A. C. t Hart. „Hugo de Groot and

Giambattista Vico". Netherlands InternationalLaw Review 30:1 (1983): S. 5-41;

sowie Dario Faucci. „Vico and Grotius: Jurisconsults ofMankind". Giambattista
Vico. An International Symposium. Hgg. Giorgio Tagliacozzo/Hayden White.
Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1968. S. 61-76.



Die Polypheme Homers und die Patagonier Pufendorfs 29

Begründung des Völkerrechts. Dieser Begründung bedarf es, weil Letzteres

seine Autorität bisher aus zwei Quellen bezog, die Grotius zufolge dem

systematisch-philosophischen Standard des Vernunftrechts nicht genügen:
einerseits aus dem römischen Recht des ius gentium, andererseits aus der

rein positiven gewohnheitsrechlichen Völkerrechtspraxis, das heißt den

empirischen Bündnis-, Kriegs- und Handelspraktiken der Staaten. De pacis

et belli erfüllt eine ähnliche Funktion, wie sie später die großen naturrechtlich

geprägten Kodifikationen erfüllt haben, nämlich eine Explizierung,
Systematisierung und Vereinfachung gewohnheitsrechtlicher Praktiken und
deren gleichzeitige Legitimierung durch ihre Neubegründung im Licht der

Vernunft. Zugleich formuliert Grotius Regeln für ein sich erst entwickelndes

System europäischer Staaten und ihre kolonialen Unternehmungen.34 Vicos

explizite Kritik an Grotius bezieht sich ausschließlich auf den begründenden,

naturrechtlichen Teil von Grotius' Projekt und nicht auf die
völkerrechtlichen Maximen, die Grotius aus seiner Vernunftphilosophie ableitet.

Dieser Kritik folgen die Kommentare zu Vicos Verhältnis zu Grotius. Wie
aber bereits angedeutet wurde, enthält Vicos Kulturphilosophie nicht nur
eine Kritik am rationalen Menschenbild des Vernunftrechts, sondern auch

eine implizite Auseinandersetzung mit konkreten Elementen des Völkerrechts.

Diese Kritik kann an dieser Stelle nicht ausführlich nachvollzogen
werden. Stattdessen werde ich mich auf einige Aspekte beschränken müssen,

mit denen aber angedeutet werden soll, welche Art der Völkerrechtsph'Aoso-

phie in der Szienza Nova enthalten ist.

Vico ist kein Autor, der im Diskurs des Völkerrechts Spuren hinterlassen
hat.35 Diese Absenz von Vico in völkerrechtlichen Debatten kommt nicht

von ungefähr, denn der bei Vico zentrale Begriff des „natürlichen Rechts

der Völker" wird im Sinne des römischen ius gentium als ein allen Völkern

gemeinsames Recht verstanden, welches aber noch kein ius inter gentes ist,
das den Umgang souveräner Staaten untereinander regelt und das wir heute

(neben dem humanitären Völkerrecht) vor allem mit dem Begriff des

Völkerrechts identifizieren. Vicos gesamte Rechtsphilosophie (und damit auch

seine Philosophie der Kultur) beruht aufdieser Vorstellung eines iusgentium,
das heißt auf der Annahme, dass alle Völker in den jeweiligen Phasen ihrer

Kulturentwicklung analoge Rechtsinstitute entwickeln, auch wenn diese

unter anderen Namen firmieren oder sich in „phantastischen Allgemeinbegriffen"

ausdrücken, das heißt in Mythen aus denen Vico die in ihnen seiner

Ansicht nach ausgedrückten rechtsgeschichtlichen Bedeutungsschichten

34 Vgl. dazu Eric Wilson. Savage Republic. De Indis ofHugo Grotius, Republicanism
and Dutch Hegemony within the Early Modern World-System (c. 1600-1619).
Leiden: Martinus Nijhoff, 2008.

35 In den einschlägigen Handbüchern zur Geschichte des Völkerrechts, die in den

letzten Jahren erschienen sind, taucht der Name Vico nicht auf.



30 Tim Albrecbt

herausarbeitet.36 Zwar bezieht Vico viele seiner Beispiele aus dem römischen
Recht, da er die Entwicklung Roms als beispielhaft für die Universalgeschichte

ansieht, aber immer wieder weist er aufanaloge Rechtsinstitute zum
Beispiel im germanischen Recht hin. Die Formel „denn Tacitus berichtet von
den alten Germanen - was uns gestattet auf alle übrigen barbarischen Völker

zu schließen -, daß..." ist einer der wiederkehrenden Refrains der Szienza
Nova (300 et passim).37 Kein Volk entwickelt Gesetze für andere Völker, alle

entwickeln ihr eigenes Recht. Und doch ist das Recht der heidnischen Völker

überall das gleiche.38 Vico bezieht sich also genau auf jenen Begriff des

Völkerrechts, den Grotius aus dem vernunftrechtlich begründeten Völkerrecht

ausschließt.

Vicos „natürliches Recht der Völker" ist kein Völkerrecht im heutigen
Sinne, sondern ein allen Völkern eigenes und doch miteinander übereinstimmendes

Zivilrecht. Für Vico ist entscheidend, dass dieses Recht sich bereits

in den Sitten und Gebräuchen artikuliert, bevor es Gesetz oder gar philosophisch

reflektiertes Vernunftrecht wird (57). Gleichzeitig ist es aber nicht
unwandelbar, sondern unterliegt dem morphologischen Prozess der
Kulturentwicklung. So wurden die Raubzüge der Heroen-Korsaren laut Vico im
heroischen Zeitalter mit seinem heroischen Recht des Stärkeren als rechtmäßig

empfunden, und selbst Piaton und Aristoteles sprechen von der Piraterie
als einer legitimen Form der Jagd (360). Die Entwicklung des Rechts aus den
Sitten und die Wandelbarkeit der rechtlichen Standards gilt auch für
völkerrechtliche Bereiche wie das Kriegsrecht. Gerade weil Krieg und Piraterie im
heroischen Zeitalter so natürlich erscheinen, entwickelt es noch kein Kriegsrecht,

um Exzesse des Krieges zu bändigen:

[D]ie ersten Völker in ihren heroischen Zeiten, als das natürliche Recht der

Gewalt herrschte, [sahen] einander als ewige Feinde [an] und [suchten sich]
mit ständigen Raubzügen und Seeräubereien [heim] [...], da es nicht nötig war,
den Krieg zu erklären, weil dieser ja ohne Unterlaß unter ihnen währte; erst

später, nach der Entstehung der menschlichen Regierungen (sei es der
demokratischen, sei es der monarchischen), wurden durch das Recht der menschlichen

Völker die Herolde eingeführt, die den Krieg erklären mußten, und man

36 Zum bei Vico zentralen Begriff der Universali fantastici vgl. Donald Phillip
Verene. „Imaginative Universals". Giambattista Vico andAnglo-American Science.

Hg. Marvel Danesi. Berlin/New York: Mouton de Gruyter, 1995. S. 201-212;
sowie Trabant: Neue Wissenschaft von alten Zeichen (wie Anm. 10). S. 52-59.

37 ,,[D]e' Germani Antichi, i quali ci danno ad intendere lo stesso costume di tutti
i primi popoli barbari, Tacito narra che..." (SN 165). Zur Bedeutung von Tacitus
für Vicos Geschichtskonzeption siehe Alexander U. Bertland. „The Significance
ofTacitus in Vicos Idea of History". Historical Reflections/Réflexions historiques
22, Nr. 3 (1996): S. 517-535.

38 Vgl. Trabant. Neue Wissenschaft von alten Zeichen (wie Anm. 10). S. 115f.



Die Polypheme Homers und die Patagonier Pufendorfs 31

begann, die Feindseligkeiten durch Friedensschlüsse zu beenden.39 Und dies

nach einem hohen Ratschluss der göttlichen Vorsehung, damit die Völker, die

in der Welt neu hervorsprießen sollten, in den Zeiten ihrer Barbarei innerhalb
ihrer Grenzen eingeschlossen blieben und nicht, wild und ungebändigt wie sie

waren, aus ihnen herausträten, um sich mit Kriegen gegenseitig zu vernichten;

dagegen sollte es, nachdem sie in derselben Zeit herangereift, zusammen zur

Gesittung gelangt und daher fähig geworden waren, sich mit den Sitten der

jeweils anderen zu vertragen, den siegreichen Völkern leicht sein, nach den

gerechten Gesetzen der Siege das Leben der Besiegten zu schonen. (28f.)40

Wie dies in der Neuen Wissenschaft öfter der Fall ist, ist es auch hier nicht

ganz leicht, die drei Zeitalter klar auseinander zu halten. Ist mit den „Zeiten
ihrer Barbarei" das göttliche Zeitalter gemeint, in dem ein intensiver Kontakt

der Völker verheerende Folgen gehabt hätte (Dafür würde die immer
wieder wiederholte Feststellung sprechen, dass die Zyklopenfamilien der

Polypheme sich nicht füreinander interessierten und deshalb jede für sich

lebte; siehe 264f. et passim.) Ist der ständige Krieg im heroischen Zeitalter
der Kulturentwicklung förderlich, weil er eben nicht mehr als Vernichtungskrieg,

sondern als Unterwerfungskrieg geführt wird, aus dem sich dann wieder

Herr-Knecht-Gesellschaften aus Patriziern und Plebejern bilden können

Warum kommt es, wenn alle Völker „zusammen zur Gesittung gelangt"
sind, überhaupt noch zu Kriegen? Fest steht, dass die Völkerrechtspraxis des

Fetialrechts auch hier wieder sittlichen Praktiken entspringt und nicht aus

39 Grotius bemüht sich hingegen, spezifische historische Bräuche der Kriegserklä¬

rung - wie etwa die des römischen Fetialrechts - vom allgemeinen Völkerrecht

abzugrenzen: „To the customs and institutions ofcertain peoples, moreover, and

not to the law of nations, belong the use of the heralds staff among the Greeks;

the sacred herbs and bloody spear used first by the Aequicolae, then by the

Romans, who followed their example; [...] the hurling ofthe spear for the second

time; and other formalities of this sort which should not be confused with those

that properly belong to the law of nations." (Hugo Grotius: On the Law of War
and Peace [wie Anm. 22], S. 346).

40 ,,[P]rimi popoli ne' tempi lor eroici, ne' quali regnava il Diritto Natural della

Forza, si guardavano tra loro da perpetui nimici con continove rube e corseggi
[...], perché, essendo le guerre eterne traloro, non bisognava intimarle: mavenuti

poi i Governi Umani o popolari o monarchici, dal Dirotto delle Genti Umane
furono introdotti gli Araldi ch'intimasser le guerre, e s'incominciarano a finire
l'ostilitàn con le paci: e ciö per alto consiglio della Provedenza Divina, perché ne'

tempi della loro barbarie le nazioni, che novelle al mondo dovevano germogliare,
si stassero circoscritte dentro i loro confini, né, essendo feroci ed indomite, uscis-

sero quindi a sterminarsi tra esse lor con le guerre: ma poichè con lo stesso tempo
fossero cresciute, e si trovassero insiememente addimesticate, e percio fatte com-
portevoli de' costumi l'une dall'altre, indi fusse facile a' popoli vincitori di rispar-
miare la vita a' vinti con le giuste leggi delle vittorie." (SN 22)



32 Tim Albrecht

einem theoretischen Vernunftrecht abgeleitet wird. Völkerrechtsmaximen
lassen sich nicht von einem rationalen Vernunftrecht herleiten; im Gegenteil

ist es so, dass die Völker das Wissen über das gemeinsame „natürliche
Recht der Völker" erst über Praktiken gewinnen, die sich dem Völkerrecht
(im modernen Sinne) zuordnen lassen. Vico formuliert gar das ganze Projekt
der Neuen Wissenschafi als den Versuch, diese These zu beweisen:

Dies wird eine der ständigen Anstrengungen sein, die in diesen Büchern

unternommen werden wird: zu beweisen, daß das natürliche Recht der Völker

gesondert bei allen Stämmen entstand, ohne daß die einen etwas von den
anderen wußten, und daß es später, bei Gelegenheit von Kriegen, Gesandtschaften,

Bündnissen und Handelsbeziehungen, als dem ganzen Menschengeschlecht

gemeinsam erkannt wurde. (94)41

Den ersten, naturrechtlichen Teil des Projektes setzt er konsequent um; was
den zweiten, völkerrechtlichen Teil betrifft, bleibt er einiges schuldig. Das

hängt damit zusammen, dass die immanente Entwicklung von Kulturen
systematisch betont und die Dimension des Kulturkontaktes daher notwendigerweise

unterbestimmt bleibt. Vicos Theorie des „natürlichen Rechts der
Völker" hat einen isolationistischen Zug, sodass man in Vicos Theorie der

Kulturentwicklung der Völker geradezu von einer encounter-Vermeidungsstrategie

sprechen könnte. Das beginnt schon mit Vicos Ausgangsunterscheidung

von hebräischen und heidnischen Völkern, von denen Erstere

weise bleiben und Letztere zu tierhaften Bestien degenerieren, und die in
der Folge nicht mehr aufeinandertreffen. Gerade weil Vico über die frühe
Beschäftigung mit Francisco Sudrez mit dem Denken der Schule von
Salamanca vertraut war, fällt auf, wie wenig er sich mit dem in der Rhetorik der

Asymmetrie beschriebenen Aufeinandertreffen von Christen und Heiden
in der Neuen Welt auseinandersetzt. Sein Natur- und Völkerrechtsdenken
bleibt stark in der juristischen Praxis des römischen ius gentium verankert,
welches nicht zuletzt ein Fremdenrecht war, eine juristische ,Akkommoda-
tionstechnik' durch die man Fremde ohne römisches Bürgerrecht auf dem
Boden des Römischen Reiches nach den Maßstäben von allen Völkern
akzeptierter Rechtsinstitute in Rechtsverfahren einbeziehen konnte.42

Der Isolationismus ist zugleich Stärke und Schwäche von Vicos skizzierter

Konzeption des Völkerrechts. Auf der einen Seite vermeidet er schlicht das

41 „Questo sarà uno de' perpetui lavori che si farà in questi Libri, in dimostrare che

l'Dirotto Natural delle Genti nacque privatamente appo i popoli, senza sapere
nulli gli uni degli altri; e che poi con l'occasioni di guerre, ambasciarie, allianze,

commerzj, si riconobbe comune a tutto il gener umano." (SN 58)
42 Den Begriff der „Akkommodationstechnik" übernehme ich von Walter A.

Goffart. Barbarians and Romans A.D. 418-545. The Techniques ofAccomodation.

Princeton, NJ: Princeton University Press, 1980.



Die Polypbeme Homers und die Patagonier Pufendorfs 33

Problem und postuliert ein allen Völkern gemeinsames natürliches Recht
der Völker, das sich im Laufe der geschichtlichen Entwicklung als gemeinsames

zu erkennen gibt und somit als Leitstern für das Völkerrecht zur
Verfügung steht. Auf der anderen Seite ist eine völkerrechtlich begründete
Zivilisierungsmission - eine Bürde des Völkerrechts seit dem 16. Jahrhundert

- mit Vico eigentlich nicht zu denken. Vico wendet sich gegen die

Vorstellung einer .Machbarkeit' von Geschichte. Das Völkerrecht als Instrument
einer .Zivilisierung' einzusetzen wäre ein unzulässiger Eingriff in den Gang
der Menschheitsentwicklung. Zwar kann der Mensch die Geschichte
(retrospektiv) erkennen, weil er sie gemacht hat (so Vicos berühmtes Axiom); aber

es gilt gerade nicht umgekehrt, dass der Mensch aus einer ahistorischen und
vernunftgeleiteten Erkenntnis der Wahrheit heraus den Anspruch ableiten

könne, den Gang der Geschichte in die Furchen solcher apriorischer
Erkenntnisse zu zwingen. Insgesamt überwiegt die kulturkritische die eth-
nozentrische Perspektive, der reflexive Blick auf die europäische Zivilisation
den faszinierten Blick aufdie außereuropäische. .Barbarei' und .Menschlich¬
keit' sind Begriffe, die sich bei Vico nie in eine strikte Dichotomie zwingen
lassen; stattdessen sind Teile des einen immer im anderen enthalten.

Neben einer Theorie des Kulturkontakts fehlt im Grunde auch eine Theorie

der Ungleichzeitigkeit. Es gibt nur wenige Stellen in der Neuen Wissenschaft,,

in denen Vico das Aufeinandertreffen von Kulturen beschreibt, die
sich in unterschiedlichen Phasen der drei Menschenzeitalter befinden; einen

systematischen Status erlangen solche Ungleichzeitigkeiten jedenfalls nie.

An keiner Stelle wird dies augenscheinlicher als in einer elliptischen
Passage auf den letzten Seiten der Neuen Wissenschaft. Nachdem Vico ein ganz
uncharakteristisches Loblied auf die Humanität des zeitgenössischen christlichen

Europas gesungen hat, richtet er den Blick nochmal auf die Neue
Welt: „Schließlich, um noch den Ozean zu überqueren, würden in der neuen
Welt jetzt die Amerikaner diesen Lauf der menschlichen Dinge durchlaufen,

wenn sie nicht von den Europäern entdeckt worden wären." (595)43 Ohne
diese Andeutung weiter auszuführen lässt Vico durchblicken, dass auch das

eben noch gepriesene humane Europa, wo es im Zeichen der Machbarkeit

von Geschichte handelt, der Barbarei fähig ist.

43 „Finalmente, valicando l'Oceano nel Nuovo Mondo, gli Americani correreb-
bono ora tal Corso di cose umane, se non fussero stati scoperti dagli Europei."
(SN 334)




	Die Polypheme Homers und die Patagonier Pufendorfs : Barbarei und Völkerrecht bei Vico

