
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2016)

Heft: 45: Poetik und Rhetorik des Barbarischen = Poétique et rhétorique du
barbare

Vorwort: Einleitung

Autor: Rohner, Melanie / Winkler, Markus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Melanie Rohner und Markus Winkler

Einleitung

Poetik und Rhetorik des Barbarischen /Poétique et rhétorique du barbare

lautete das Thema der Jahrestagung der Schweizerischen Gesellschaft für
Allgemeine und Vergleichende Literaturwissenschaft, die im Oktober 2014 an der

Universität Genf stattfand. Angeregt worden war diese Themenwahl durch
das seit 2013 vom Schweizerischen Nationalfonds geförderte Forschungsprojekt

„Barbarism": History ofa Fundamental European Concept and Its

Literary Manifestationsfrom the 18th Century to the Present} Das eigentliche
Motiv für die Wahl des Themas war aber dessen wissenschaftliche, kulturelle
und vor allem auch politische Aktualität.

Diese wird verständlich, wenn man bedenkt, dass der Begriff des

Barbarischen seit seinen Ursprüngen im antiken Griechenland für die Begründung

europäischer und .okzidentaler' Identität von zentraler Bedeutung
ist. Als „Barbaren" gelten immer diejenigen, die man aus dem eigenen
kulturellen Raum und Selbstverständnis auszugrenzen sucht, indem man sie

als grausam, frevlerisch, ungebildet, unmenschlich und unzivilisiert
diskriminiert - seien das nun Perser im Gegensatz zu Griechen, Germanen

im Gegensatz zu Römern, Heiden (insbesondere Muslime) im Gegensatz

zu Christen, zivilisierte Europäer im Gegensatz zu wilden Indigenen oder
freie, humane Westmächte im Gegensatz zu .orientalischen' islamistischen

1 Aus dem Projekt, das von Markus Winkler geleitet wird und an dem Maria Boletsi

(Leiden), Jens Herith (Fribourg), Christian Moser (Bonn), Julian Reidy (Zürich
und Genf), Melanie Rohner (Genf) und Elena Tétaz (Fribourg und Genf)
mitarbeiten, sollen eine komparatistische Geschichte des Begriffs „barbarisch" vom
18. Jahrhundert bis zur Gegenwart, eine germanistisch-komparatistische Einzelstudie

zur Reflexion der Semantik des Barbarischen in der Gattung der Idylle (von
der Mitte des 18. Jahrhunderts bis zum frühen 19. Jahrhundert) und eine slawisti-
sche Einzelstudie zur russischen Begriffsgeschichte des Barbarischen/Skythischen
und deren literarischer Reflexion in den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts
hervorgehen. Bereits erschienen sind die folgenden Vorarbeiten: Texturen des

Barbarischen. Exemplarische Studien zu einem Grenzbegriffder Kultur. Hg. Carla
Dauven-van Knippenberg/ Christian Moser/ Daniel Wendt. Heidelberg:
Synchron, 2014 (darin von Markus Winkler: „Thesen zur Semantik des Barbarischen
und zu ihrer szenischen Realisierung", S. 31-49); Barbarism Revisited. New
Perspectives on an Old Concept. Hg. Maria Boletsi/ Christian Moser. Leiden: Brill,
2015 (darin von Markus Winkler: „Towards a Cultural History ofBarbarism from
the Eighteenth Century to the Present", S. 45-62); Melanie Rohner. ,„Ces terns de

barbarie étoient le siècle d'or'. Rousseaus Le Lévite d'Ephraïm und Bodmers Mene-
laus bey David im Kontext zeitgenössischer anthropologischer Diskussionen".

Comparatio 8.1 (2016): S. 59-74.



10 Melanie Robner undMarkus Winkler

Terrororganisationen. Die semantische Struktur des Barbarenbegriffs und
das den Begriff vertretende Lexem bleiben, wie diese Aufzählung verdeutlicht,

über Jahrtausende unverändert (auch dann, wenn der Barbar zu einer
Sehnsuchtsfigur wird, die Befreiung aus einer beengenden oder dekadenten
Zivilisation verspricht); die Referenzobjekte des Begriffs variieren hingegen.
Der Begriffdes Barbarischen ist also, wie Arno Borst schon Anfang der
siebziger Jahre des 20. Jahrhunderts feststellt, seit den griechischen Anfängen der
abendländischen Kultur ein „europäisches Schlüsselwort", „das andere
Menschen schlagen und verletzen will". An der Geschichte dieses „Schlagworts"
lasse sich ablesen, warum „die geschichtliche Vielfalt Europas bis heute soviel

Unrast und Leid über die Menschen gebracht hat".2

Vor diesem Hintergrund muss es erstaunen, dass die Geschichte und
insbesondere die modernen Verästelungen dieses Schlagworts nach wie vor wenig
erforscht sind. Im deutschsprachigen Raum enthält keines der wichtigen, in
den letzten Jahrzehnten veröffentlichten begriffsgeschichtlichen Nachschlagewerke

ein Lemma zu „Barbar" oder „barbarisch": weder die Geschichtlichen

Grundbegriffe (1972-1997) noch das Historische Wörterbuch der Philosophie
(1971-2007) noch die Ästhetische« Grundbegriffe (2000-2005). Freilich
könnten die gängigen begriffsgeschichtlichen Praktiken dem Begriff des

Barbarischen nicht gerecht werden, denn sie lassen Literatur, Musik und
bildende Künste weitgehend außer Acht; sie privilegieren philosophische,
historiographische und politische, also nicht-poetische und nichtfiktionale
Texte. Das ist schon an und für sich problematisch. Im Falle des Barbarenbegriffs

aber ist es das in besonderem Maße.

Denn bereits die Herkunft des Begriffs ist poetisch im konkretesten Sinn
des Worts; Das griechische Nomen und Adjektiv barbaros ist eine onomatopoetische

Reduplikationsbildung.3 Das Wort evoziert, ja fingiert die Sprache

von jenen, die .unverständlich' sprechen, weil sie nicht griechisch sprechen.
Das Wort bringt also ein Nichtverstehen-Können, aber auch ein Nichtver-
stehen-Wollen zum Ausdruck - eine Intransparenz, die nicht nur gemeint
ist, sondern zugleich auch sprachlich verwirklicht wird. Zu bedenken ist, dass

Onomatopoetika sich grundsätzlich durch eine gewisse semiotische Intransparenz

auszeichnen: Ihr Signifikat löst sich nicht vom Signifikanten; die
Ausdrucksfunktion des Wortes dominiert.4 Als onomatopoetisches Wort drückt

2 Arno Borst. „Barbaren, Geschichte eines europäischen Schlagworts". Barbaren,

Ketzer und Artisten. Welten des Mittelalters. München und Zürich: Piper, 1988.

S. 19-31, Zitat S. 19. Diese Fassung des Essays wurde zuerst 1972 veröffentlicht.
3 Vgl. Robert Beekes. Etymological Dictionary ofGreek. Bd. 1. Leiden: Brill, 2009.

S. 201.
4 Vgl. Hugh Bredin. „Onomatopoeia as a Figure and a Linguistic Principle!' New

Literary History 27.3 (1996): S. 555-569, besonders S. 557: „[...] verbal sound

in ordinary usage is transparent-, that is, we can grasp the meaning of a word or
phrase without consciously adverting to, or subsequently remembering, its sound.



Einleitung 11

bdrbaros demgemäß ein Nichtverstehen aus, das es zugleich produziert. Und es

ist die onomatopoetische Struktur des Wortes, die jeder sich davon lösenden,
verwissenschaftlichenden Begriffsbildung im Wege steht; nur scheinbar kann

„barbarisch" als wissenschaftssprachlicher BegriffVerwendung finden.
Die onomatopoetische Herkunft des Wortes liegt in dem rhetorischen

Schmähwort des Barbarismus noch offen zutage. Doch auch in den nicht oder

nicht primär sprachbezogenen Verwendungen des Wortes macht sich die ihm
inhärente semiotische Intransparenz als diskriminierendes Nichtverstehen-
Wollen geltend. So vor allem in der ethnozentrischen Opposition zwischen

Hellenen und Barbaren, die rasch zum rhetorischen Topos wurde und der

Unterteilung der Menschheit als Ganzer diente. Auch die Anfänge dieser

Opposition sind poetisch: Sie entsteht in der mythologischen und
mythenbildenden Tragödie des fünften Jahrhunderts v. Chr. vor dem Hintergrund
der Perserkriege. Die Tragiker Aischylos, später auch Sophokles und vor allem

Euripides sind es, die in ihren Dichtungen den Barbaren als mythische Figur
.erfinden' - so die pointierte Formulierung der Hellenistin Edith Hall.5 In der

Tragödie allerdings wird entsprechend den Ambiguitäten und semantischen

Spannungen, die für diese Gattung konstitutiv sind, die Opposition von
Hellenen und Barbaren nicht nur mythisierend begründet, sondern zugleich auch

infrage gestellt. Wenn sich z.B. die Griechen in Euripides' Iphigenie in Aulis
anschicken, Iphigenie zu opfern, erscheinen vor allem sie als barbarisch und
nicht die Trojaner, die sie zur Legitimation ihres kriegerischen Unterfangens
als Barbaren bezeichnen und damit als ethnisch Fremde diskriminieren. Daher
rührt die Ambiguität der berühmten Verse, mit denen Iphigenie im Namen

genuin griechischer Werte in ihre Opferung einwilligt, obwohl den Griechen
das Menschenopfer als ein .barbarisches' Ritual gilt:

ßapßApwv §'"Ekkr]va; äpytiv s'ikôç, üXk' où ßapßipou;,

pjxep, 'EXXrpwv tô pèvyàp Soülov, oï S'èksùGspoi.

Soll der Grieche dem Barbaren doch gebieten, Mutter, nie
Der Barbar dem Griechen! Er ist Sklave, aber wir sind frei! (V. 1400-1401)6

Der Kontext dieser Verse stellt die asymmetrische Opposition zwischen der

griechischen Freiheit und der barbarischen Sklaverei durchaus infrage. Um
aus ihr eine rigide Antithese zu machen, müssen Philosophen und Rhetoriker

In onomatopoeia, the sound ofwords and phrases becomes opaque: our consciousness

of the sound of a word, and of its meaning, are inextricably intertwined!'
5 Vgl. Edith Hall. Inventing the Barbarian. Greek Self-Definition through Tragedy.

Oxford: Clarendon Press, 1989.
6 Euripides. Tragödien. Griechisch und Deutsch von Dietrich Ebener. Sechster

Teil: Iphigenie in Aulis. Die Bakchen. Der Kyklop. Berlin: Akademie-Verlag, 1980.
S. 88f.



12 Melanie Rohner undMarkus Winkler

sie aus dem Zusammenhang reißen: So zitiert Aristoteles Iphigenies Worte
in seiner Politik (1252b) als Argument dafür, dass die Barbaren von Natur
aus {physei) Sklaven seien - eine Gleichsetzung, die auch im 16. Jahrhundert
noch dazu diente, die Ausbeutung von indigenen amerikanischen Populationen

oder die Versklavung von afrikanischen .Schwarzen' zu rechtfertigen.7
Wenn man die Barbaren aber nicht ausbeuten oder versklaven oder bekehren
kann, dann muss man, so die ebenfalls aufdie Antike zurückgehende Vorstellung,

Krieg gegen sie führen. Die Opposition, die bei Euripides den

aufopferungswilligen Patriotismus der tragischen Heldin begründet, zugleich aber

auch Symptom einer fatalen Verblendung ist, dient schon bei Piaton zur
Bildung eines Feindbegriffs mit klarer, fester Kontur: Die Barbaren, heißt es im
fünften Buch des Staates (470c-471b), sind von Natur aus {physei) die Feinde
der Hellenen; folglich müssten die Hellenen nicht etwa untereinander,
sondern gegen die Barbaren Vernichtungskriege führen. Noch Carl Schmitt
beruft sich aufdiesen Passus, um seiner Rückführung des Politischen auf die

Freund-Feind-Opposition die Autorität des seit der Antike Verbürgten zu
verleihen.8

Es ist diese Verwendung des Wortes als Feindbegriff, die gegenwärtig
dominiert und sogar zunehmend an Gewicht gewinnt. Im Zuge der .Clash
of Civilizations'-Ideologie, die nach dem Ende des Kalten Krieges aufkam,
bezeichnete Präsident George W. Bush die Terroristen vom 11. September
2001 und ihre Verbrechen als „barbaric" und fügte hinzu: „Stand with the
civilized world, or stand with the terrorists."9 Bushs Anwendung der alten

Opposition kündigt den zweiten Irakkrieg an. Und auch kürzlich wurde das

Wort mit ähnlicher Absicht verwendet. So erklärte Präsident François
Hollande einen Tag nach den Pariser Anschlägen vom 13. November 2015 in
einer Fernsehansprache:

C 'est un acte de guerre qui a été commis par une armée terroriste, Daech, une
armée de jihadistes, contre la France, contre les valeurs que nous défendons

partout dans le monde, contre ce que nous sommes, un pays libre qui parle à

l'ensemble de la planète. C 'est un acte de guerre qui a été préparé, organisé,

planifié de l'extérieur et avec des complicités intérieures que l'enquête permettra

d'établir.

7 Vgl. Markus Winkler. Von Iphigenie zu Medea. Semantik und Dramaturgie des

Barbarischen bei Goethe und Grillparzer. Tubingen: Niemeyer, 2009. S. 47-49.
8 Vgl. Carl Schmitt. Der Begriffdes Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort

und drei Corollarien. Berlin: Duncker & Humblot, 1979. S. 29.

9 „We Will Prevail". President George W Bush on War, Terrorism, and Freedom.

Selected and Edited by National Review. Foreword by Peggy Noonan. Introduction

byJay Nordlinger. New York und London: Continuum, 2003. S. 31-33, Zitat
S. 32. Vgl. dazu und zur Rhetorik des Barbarischen nach 9/11: Maria Boletsi.
Barbarism and Its Discontents. Stanford: Stanford University Press, 2013. S. 40-45.



Einleitung 13

C'est un acte d'une barbarie absolue. [...] La France, parce qu'elle a été agressée

lâchement, honteusement, violemment, la France sera impitoyable à l'égard
des barbares de Daech. [...] La France est forte et même si elle peut être blessée,

elle se lève toujours et rien ne pourra l'atteindre, même si le chagrin nous
assaille. La France, elle est solide, elle est active, la France elle est vaillante, et
elle triomphera de la barbarie.10

Die grob vereinfachende Opposition zwischen französischen, weltweit
verteidigten und auch weltweit gültigen Werten und einer per definitionem
primär von außen kommenden Barbarei dient wiederum der Kriegsführung;
und der Begriffdes Barbarischen - der im Französischen seit Napoleon auch

ein Begriffdes Strafrechts ist" - erweist sich einmal mehr als ein Schlagwort
bellizistischer Rhetorik. Die Verbreitung und Akzeptanz des Schlagworts
setzt das Vergessen oder Verdrängen der Genealogie des Barbarenkonzepts
und der finsteren Geschichte seiner Anwendungen voraus. Die im vorliegenden

Band versammelten Fallstudien, die aus der Genfer Tagung hervorgegangen

sind, begegnen diesem Vergessen und Verdrängen komparatistisch,
indem sie auf bedeutende philosophische, historische und poetisch-literarische

Reflexionen über das Barbarenkonzept aufmerksam machen.12

Für die finanzielle Unterstützung, die das Genfer Kolloquium ermöglicht
hat, danken wir der Schweizerischen Akademie der Geistes- und
Sozialwissenschaften (SAGW), dem Schweizerischen Nationalfonds zur Förderung
der wissenschaftlichen Forschung (SNF) und dem Programme de littérature
comparée der Universität Genf. Für Ffilfe bei der Konzeption und Durchführung

der Tagung danken wir insbesondere Josephine Kenworthy (Zürich),
Karin Megzari (Genf Julian Reidy (Zürich), Jeanne Wagner (Genf), ferner
Céline Bischofberger (Genf) und Jasmin Gut (Genf) sowie Christian Moser
(Bonn), dem Vorsitzenden der Deutschen Gesellschaft für Allgemeine und

Vergleichende Literaturwissenschaft. Gedruckt wurde der vorliegende Band

mit finanzieller Unterstützung der SAGW.

10 http://www.humanite.fr/francois-hollande-cest-un-acte-de-guerre-589684
(Ausgabe vom 14.11.2015; Zugriff am 15.04.2016).

11 Vgl. den Paragraphen 222-1 des seit 1994 gültigen Code pénal-, „Des tortures et
actes de barbarie" (http://www.lexinter.net/Legislation2/tortures.htm [Zugriff
am 08.01.2015]). Dieser Paragraph geht auf den Paragraphen 303 der Erstfassung

des Code pénal aus dem Jahre 1810 zurück: „Seront punis comme
coupables d'assassinat, tous malfaiteurs, quelle que soit leur dénomination, qui, pour
l'exécution de leurs crimes, emploient des tortures ou commettent des actes de

barbarie", (http://ledroitcriminel.free.fr/la_legislation_criminelle/anciens_tex-
tes/code_penal_ 1810/code_penal_ 1810_3.htm [Zugriff am 08.01.2015]).

12 Wir verzichten hier darauf, die Beiträge einzeln vorzustellen, da sie sämtlich mit
einem Abstract versehen sind.




	Einleitung

