
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2015)

Heft: 44: Primitivismus intermedial

Artikel: "Das Elementare in der Musik" : Zeitkritik und 'primitive' Musik in
Thomas Manns Doktor Faustus

Autor: Reidy, Julian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006409

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Julian Reidy

„Das Elementare in der Musik"

Zeitkritik und ,primitive' Musik in Thomas Manns
Doktor Faustus

Thomas Manns Doktor Faustus (1947) ist ein Altersroman, ein Exilroman,
ein Deutschlandroman, aber vor allem natürlich ein „Musik [] roman".1 Das

ist im Hinblick auf die Frage nach einem gerade auch intermedial
konstituierten Primitivismus im frühen 20. Jahrhundert signifikant. Denn der in
jener Zeit beginnende und im Nationalsozialismus kulminierende Umschlag
von Kunst und „Kultur" in Krieg und „Barbarei"2 koinzidiert im
zeitdiagnostischen Panorama von Manns Roman mit einem ästhetischen Interesse

am „Elementaren", am „Primitiven und Uranfänglichen".3 Dieses
aufkeimende Interesse und seine politischen Weiterungen werden in Betrachtungen

über zeitgenössische Kunst reflektiert und insbesondere am Schaffen
des Tonsetzers Adrian Leverkühn exemplifiziert. Anders ausgedrückt: Der
zeitgenössische Diskurs über das .Primitive' spiegelt sich in Struktur und

Handlung des Romans. Wenn im Folgenden der Frage nachgegangen wird,
wie diese Vorstellung des .Primitiven' im Doktor Faustus funktionalisiert ist
und aus welchen Quellen sie sich speisen könnte, ist ein „ausgeweitete [r]
Primitivismus-Begriff"4 in Anschlag zu bringen, der sich in der Literaturwissenschaft

erst zu etablieren beginnt.5 Sein „semantisches Spektrum" umfasst

neben der tradierten kunsthistorischen Bedeutung6 „auch europäische

1 Hans Rudolf Vaget. Seelenzauber. Thomas Mann und die Musik. Frankfurt a.M:
Fischer, 2006: S. 222.

2 Thomas Mann. Doktor Faustus. Hg. Ruprecht Wimmer. Frankfurt a.M.: Fischer,

2007 Große kommentierte Frankfurter Ausgabe, Bd. 10.1): S. 91.

3 Ebd. S. 95.

4 Nicola Gess. „Literarischer Primitivismus. Chancen und Grenzen eines Begriffs".
Literarischer Primitivismus. Hg. Nicola Gess. Berlin u. Boston: De Gruyter, 2013.
S. 1-9: S. 3.

5 Siehe ebd. S. 1. Einer der frühesten und zugleich anschlussfähigsten Belege für
ein literaturwissenschaftlich fundiertes Interesse am .primitiven' Denken ist Wolf-

gang Riedel. „Arara Bororo oder die metaphorische Synthesis". Anthropologie
der Literatur. Poetogene Strukturen und ästhetisch-soziale Handlungsfelder. Hg.
Rüdiger Zymner/Manfred Engel. Paderborn: mentis, 2004. S. 220-241.

6 ,,[E]ine europäische Kunstrichtung, die sich Artefakte westafrikanischer und
ozeanischer Stammeskulturen zum Vorbild nahm, indem sie vor allem deren

Formgebung aufgriff" (Gess [wie Anm. 4], S. 1).



214 Julian Reidy

Volkskunst [und] Kunst von Kindern und Geisteskranken"7 - künstlerische
Artefakte „jener .Anderen'" also, „die im europäischen Denken der Neuzeit"
und spezifisch im „historischen Ausschnitt aus der Problemgeschichte" des

Primitivismus, den die erzählte Zeit des Doktor Faustus abdeckt, nachgerade
„eine Trias bilden".8 Im während jener erzählten Zeit aufkommenden
Primitivismusdiskurs manifestiert sich immer auch und immer schon ein „interest
in [...] more fundamental modes of thinking and seeing"9, der sich aus der
faszinierten Beschäftigung mit als andersartig und .urtümlich' wahrgenommenen

Denk- und Lebensweisen speist. Faszinierend war am Konzept eines

genuin „.primitiven' Denken [s]" nämlich nicht zuletzt die Vorstellung, dass

es Rückschlüsse auf „Verhalten und Denken der anfänglichen Menschen",
auf „Anfang und Wesen des Menschen und der menschlichen Kultur"10
zulassen könnte.

Zu berücksichtigen ist zudem ein begriffsgeschichtlicher Aspekt. Der
ältere Terminus der .Wildheit', des .Wilden', wurde, wie Karl-Heinz Kohl
deutlich macht, erst ,,[i]m 19. Jahrhundert, dem Zeitalter des Imperialismus

und der Industrialisierung" durch den Begriff des .Primitiven' und
des .Primitivismus' ersetzt, wodurch sich ,,[d]as räumliche Nebeneinander

von .Wilden' und .Zivilisierten' [...] angesichts des Glaubens an die Unbe-

grenztheit des menschlichen Fortschritts in ein zeitliches Nacheinander

[verwandelte]".11 „Der Abstand" von den .Wilden' „schien" den Zeitgenossen

„zu groß, als daß" sie sich in ihnen noch hätten „wiedererkennen wollen".12

Wenn infolgedessen die „Grenze zwischen ,uns' und den .Anderen'" neu und
„noch schärfer gezogen" wurde, so „bedurfte es [...] eines neuen Begriffs, der

genau diese Differenz zum Ausdruck brachte": diese Funktion erfüllte der

Begriff des .Primitiven', dessen ursprünglich „wertneutrale]"13 Bedeutung
sehr bald pejorisiert wurde. Es ist nun zu zeigen, dass und in welcher Weise

derartige Vorstellungen des .Primitiven' als Elemente der Zeitkritik in Doktor

Faustus dingfest und die genannten Aspekte eines literaturwissenschaftlich

operationalisierten Primitivismusbegriffs für den Roman fruchtbar

7 Ebd. S. 2.

8 Doris Kaufmann. ,„Primitivismus'. Zur Geschichte eines semantischen Feldes

1900-1930". Literarischer Primitivismus. Hg. Nicola Gess. Berlin u. Boston: De

Gruyter, 2013. S. 93-124.

9 Colin Rhodes. Primitivism andModern Art. London: Thames & Hudson, 1994:
S. 7.

10 Gess (wie Anm. 4). S. 3f.

11 Karl-Heinz Kohl. Ethnologie. Die Wissenschaft vom kulturellFremden. Eine
Einfuhrung. München: C.H. Beck, 2012: S. 19f.

12 Ebd.

13 Ebd.



„Das Elementare in derMusik" 215

gemacht werden können14: Kindlichkeit, Wahn, Volkstümlichkeit und noch

zu spezifizierende musikalische Stilmittel bilden im Text Charakteristika
einer Kunst, die immer wieder auf „more fundamental modes of thinking",
auf Vorstellungen vom „[Anfänglichen", rekurriert - und dabei den

Paradigmenwechsel von einer angenommenen Gleichzeitigkeit des Wilden' und
des ,Zivilisierten' zu einem klaren „zeitliche [n] Nacheinander" sowohl
nachvollzieht als auch subvertiert und problematisiert.

Auf ,,[k]indlich[en]" und noch dazu ,,[v]olksklanglichen" Versen, namentlich

denjenigen Clemens Brentanos, basieren schon die dreizehn „Gesänge"15,
die Adrian als junger Mann komponiert. Aber auch die während des Ersten

Weltkriegs entstandene „Suite"16 von szenischen, als Puppenspielen
konzipierten Kompositionen zu Geschichten aus den Gesta Romanorum ist von
,,kindliche[r] Eindringlichkeit".17 Noch im reifen Werk „Apocalipsis cum
figuris" inkorporiert Adrian sodann einen „Bubenunfug"18, den er ursprünglich

mit dem Jugendfreund Serenus Zeitblom, dem Erzähler des Romans,

im Musikaliengeschäft seines Onkels ausgeheckt hatte: das „Pauken-
Glissand[o]", „ermöglicht durch die - hier während des Wirbels manipulierte

- Verstellbarkeit der Maschinenpauke auf verschiedene Tonstufen".19

Ohnehin eignet Adrians Verhalten aufgrund der „ihm eigentümlichen"20

„Neigung zum Lachen, ja zum Tränen-Lachen"21 und seines „übertriebenen
Sinn[s] für das Komische"22 stets etwas betont Kindhaftes, wobei sich der
Tonsetzer bezeichnenderweise über den Ring, den ihm die mysteriöse Frau

von Tolna schenkt, „kindlich freut []".23

Dieses Schmuckstück übrigens, das er sich ausgerechnet „zum Komponieren

an den Finger steckt[]"24, trägt wiederum das Gepräge des,Primitiven',
insofern nämlich, als es sich hier um dezidiert „außereuropäische Kunst"25

handelt: In das „Kleinod" ist ein „ LW-Smaragd" gefasst, und obwohl es

sich Zeitblom auch an der „Eland eines Kirchenfürsten vorstellen" kann,

14 Gerade weil das Interesse an .literarischem Primitivismus' noch recht jung ist,

gibt es in der Mann-Forschung kaum einschlägige Analysen. Auch im von Nicola
Gess besorgten aufschlussreichen Sammelband Literarischer Primitivismus figuriert

Thomas Mann nicht.
15 GKFA 10.1 (wie Anm. 2). S. 269.
16 Ebd. S. 461.
17 Ebd. S. 465.
18 Ebd. S. 66.

19 Ebd. S. 543.

20 Ebd. S. 110.

21 Ebd. S. 127; siehe auch S. 29; S. 249; S. 344 u. öfter.

22 Ebd. S. 197.

23 Ebd. S. 570; Hervorhebung nicht im Original.
24 Ebd.

25 Gess (wie Anm. 4). S. 2.



216 Julian Reidy

ist die eingravierte „Inschrift" doch klar „heidnisch".26 Noch dazu prangt
„darunter" ein „mythologisches Phantasma", ein „geflügelt-schlangenhaftes
Ungeheuer".27 Auch wenn auf dem Ring keine Schlange, sondern ein nur
„schlangenhaftes Ungeheuer" dargestellt ist, rückt der Kunstgegenstand hier
in einen denkwürdigen Verweisungszusammenhang. Die Schlangensymbolik

ist ganz einschlägig für zeitgenössische Matriarchatstheorien, mit denen
"Thomas Mann über den Basler Kulturphilosophen Johann Jakob Bachofen

- mehr zu ihm später - und andere Denker bestens vertraut war. Dieses

Tier steht nicht nur in Bachofens Kulturstufenlehre paradigmatisch für
die .primitiven', verflossenen Kulturstufen des ,Hetärismus' und des

Matriarchats beziehungsweise des ,Mutterrechts': „Die Schlange ist das Tier der

Ischtar"28, hält Mann in „Freud und die Zukunft" fest, also das Attribut einer

Fruchtbarkeitsgöttin, die einen klar ,mutterrechtlichen' oder gar, in Bachofens

Diktion, einen ,hetärischen' Abschnitt der Menschheitsgeschichte
repräsentiert.29

Die von Leverkühn selbst konstatierte Tendenz der „Deutschen",
„antithetische Denk- und Daseinsprinzipien", „Freiheit, Vornehmheit, Idealismus

und Naturkindlichkeit", in ungebührlicher Weise zu „vermantschen"30,

entspricht insgesamt jedenfalls seinem eigenen Charakter wie auch seinem

künstlerischen Schaffen. Als .vornehmes Naturkind' nämlich könnte man
den anachoretischen und lachlustigen Komponisten sicherlich bezeichnen;
zudem ist seinen Werken durchaus eine gewisse ,,konfuse[]"31 Antithetik
oder auch Paradoxie eingeschrieben, wenn beispielsweise in der „Apoca-
lipsis" gerade durch vermeintlichen „Bubenunfug" gezielt „unheimlich [e]"
,,Wirkung[en]"32 erzeugt werden oder in den Gesta-Stücken „kindliche Ein-

26 GKFA 10.1 (wie Anm. 2). S. 569; Hervorhebung nicht im Original.
27 Ebd. S. 570.

28 Thomas Mann. „Freud und die Zukunft". Reden undAufsätze 1. Frankfurt a. M.:
Fischer, 1974 Gesammelte Werke in dreizehn Bänden, Bd. 9). S. 478-501:
S. 495.

29 Siehe zu „Aphroditens hetärischer Natur" (Aphrodite kann als griechische

.Nachfolgerin' der Ischtar begriffen werden) Johann Jakob Bachofen. Urreligion
und antike Symbole, Bd. 1. Hg. Carl Albrecht Bernoulli. Leipzig: Reclam, 1926

(Ausgabe aus Thomas Manns Nachlassbibliothek mit der Signatur 2617): S. 381.

Spezifisch zu Ischtar siehe Dimitri Mereschkowskij. Die Geheimnisse des Ostens.

Berlin: Welt, 1924 (Ausgabe aus Thomas Manns Nachlassbibliothek mit der

Signatur Thomas Mann 2417 A): v.a. S. 244 mit seidicher Anstreichung Manns.
Siehe zur Schlange als .tellurischem Tier' wiederum Bachofen, v.a. das Kapitel
„Die Schlange (Matris genus Peridiae)", S. 442ff. (in Thomas Manns Ausgabe

mit der Signatur 2617 A im Inhaltsverzeichnis mit Bleistift markiert).
30 GKFA 10.1 (wie Anm. 2). S. 126f.

31 Ebd. S. 127.

32 Ebd. S. 543.



„Das Elementare in derMusik" 217

dringlichkeit" und „auflösende [] Travestie"33 scheinbar bruchlos ineinandergefügt

sind.

Nicht von Ungefähr ist schließlich der Teufel, von dem Adrian um
den Preis von Leib und Seele Inspiration erhält, ein großer Freund des

„Volkstümliche [n]"34: Leverkühns Kunst scheint ein genuin volkstümliches
Moment aufzuweisen, wenn auch auf einer sehr hohen Stufe des Raffinements.

Hier ist zum Beispiel an die bereits erwähnten Brentano-Gedichte

zu denken, die er „mit unglaublicher Kunst der Einfühlung" in „die [...]
schaurigste Region des deutschen Volksliedes"35 vertont. Eine spezifische,
im Rahmen der Gesta-Suite und somit zeitlich nach Abschluss des Teufelspakts

vollbrachte Kunstleistung besteht zudem gerade in „der Vereinigung
des Avancierten mit dem Volkstümlichen", in der die Postmoderne
antizipierenden „Aufhebung der Kluft: zwischen Kunst und Zugänglichkeit, Hoch
und Niedrig".36 Und insofern als Adrians Musik ohnehin „bien allemand"37

ist oder ihr diese ,Deutschheit' zumindest vom Agenten Saul Fitelberg, der

es als „Impresario [...] von Geblüt"38 ja wissen muss, attestiert wird, kommt
ihr die vom Teufel hochgeschätzte Volkstümlichkeit von allem Anfang
an zu: denn ,,[d]eutsch", so Fitelberg, „heißt ja vor allem: volkstümlich".39
Wenn also der hier angewandte erweiterte Primitivismusbegriff auch

„europäische Volkskunst"40 umfasst, so ist Adrian Leverkühns Musik durch ihre
intrikate Volkstümlichkeit zumindest zu den Ausläufern solcher Volkskunst

zu zählen. Dass diese Musik zu guter - oder schlechter - Letzt von einem
„Geisteskranken"41 beziehungsweise sukzessive in Wahn und Umnachtung42

verfallenden Tonsetzer komponiert wird, muss nicht eigens expliziert
werden.

Schon eine kursorische Lektüre des Doktor Faustus zeigt mithin, dass

die vom Protagonisten erbrachten künstlerischen Leistungen genau jenes
„semantische [] Spektrum" abdecken, das laut Nicola Gess für den
Diskurs über das .Primitive' im frühen 20. Jahrhundert und für ein
literaturwissenschaftlich handhabbares Primitivismuskonzept charakteristisch ist:
Im Zentrum der erzählerischen Aufmerksamkeit stehen von
problembehafteter Volkstümlichkeit gezeichnete, in vieler Hinsicht .kindliche'

33 Ebd. S. 465.
34 Ebd. S. 332.
35 Ebd. S. 267.
36 Ebd. S. 467.
37 Ebd. S. 583.
38 Ebd. S. 581.

39 Ebd. S. 589.
40 Gess (wie Anm. 4). S. 2.

41 Ebd.

42 Vgl. die .Diagnose' des Numismatikers Dr. Kranich: „.Dieser Mann [...] ist

wahnsinnig!']" (GKFA 10.1 [wie Anm. 2]. S. 728).



218 Julian Reidy

Kunstwerke, geschaffen von einem seinerseits kindhaften Geisteskranken.
Um nachzuweisen, dass Doktor Faustus „am Diskurs des ,primitiven Denkens

partizipiert[]"43 beziehungsweise diesen Diskurs abzubilden und zu
reflektieren sucht, ist allerdings der soeben betriebene interpretatorische
Aufwand gar nicht unbedingt nötig: denn von Primitivität' ist auf der
Textebene des Öfteren explizit die Rede44, auch und gerade in Bezug auf Kunst
und Künstlertum. Man könnte demnach postulieren, dass der Roman selbst

eine Semantik des ,Primitivismus' inauguriert, die durchaus konsistent zu
sein scheint mit dem aktuell zur Diskussion stehenden Primitivismusbegriff.

Den einschlägigsten Beleg hierfür gibt derjenige Vortrag von Adrians

Mentor und Klavierlehrer Wendeil Kretzschmar, der von allen seinen

,,Lesung[en]" den tiefsten „Eindruck auf Adrian machte".45 Er dreht sich

um ,„Das Elementare in der Musik' oder ,Die Musik und das Elementare'
oder ,Die musikalischen Elemente' oder noch etwas anderes".46 ,,[D]ie Idee
des Elementaren, des Primitiven, des Uranfänglichen" spielt im Referat

„die entscheidende Rolle": Von allen Künsten, so Kretzschmars These, sei

es „gerade die Musik", die sich „niemals [...] einer frommen Neigung
entschlagen habe, ihrer anfänglichsten Zustände pietätvoll zu gedenken [...],
kurz, ihre Elemente zu zelebrieren".47 Das Beispiel für eine in dieser Weise

,primitive' oder elementare' Musikkonzeption gibt - neben Richard Wagner,

der den „Anfang aller Dinge" unter anderem durch die Verwendung
von ,,Primitiv-Akkorde[n]" in „Musik"48 umgesetzt habe - der Prediger
und Sektierer Johann Conrad Beißel ab. Beißel habe ,,[u]m die Mitte des

18.Jahrhunderts"49 in Pennsylvania „eine eigene, für seine besonderen Zwecke
brauchbare Musik-Theorie"50 entwickelt. Diese „Theorie", die ein rudimentäres

Notensystem mit sogenannten .„Herren"' und ,„Diener[n]'"51 umfasst,
wird von Adrian bezeichnenderweise ambivalent bewertet, mit „Spott" und
„Anerkennung"52 bedacht. Konsequenterweise geht Beißeis „Geist" in Lever-
kühns Werken „gespenstisch um"53, besonders in der bekanntlich an Arnold
Schönberg angelehnten „Gesamtkonstruktion" einer „vorbestimmten"
kompositorischen „Grundreihe"54 aus zwölf Tönen. Über die .Betonung' des

43 Gess (wie Anm. 4). S. 3.

44 Der Wortstamm .primitiv' taucht in Doktor Faustus insgesamt fünfzehnmal auf.

45 GKFA 10.1 (wie Anm. 2). S. 95.

46 Ebd. S. 95.

47 Ebd. S. 95f.
48 Ebd. S. 96.

49 Ebd. S. 97.

50 Ebd. S. 100.

51 Ebd.

52 Ebd. S. 103.

53 Ebd. S. 546.

54 Ebd. S. 280.



„Das Elementare in derMusik" 219

„Eindruckes]" und der Spuren, welche die „Lesung" bei Leverkühn und in
seinen Arbeiten hinterlässt, sind diese somit von vornherein durch einen

stereotypen Aspekt der Semantik des .Primitiven' codiert: durch das Interesse

am „Elementaren" und „Uranfänglichen" eben, am „Anfang aller Dinge",
an „Anfang und Wesen des Menschen und der menschlichen Kultur" und

„more fundamental modes of thinking", das der Terminus .primitiv' ja im
„Wortsinn"55 schon mit sich bringt.

In diesem Interesse spiegelt sich zunächst, produktionsästhetisch betrachtet,

Adrians den Romanplot bestimmende Reaktion auf die epochale „Krise
der Spätromantik"56, unter deren Eindruck er seine Laufbahn beginnt: Sein

nahezu sprichwörtlich gewordener kreativer „Durchbruch aus geistiger Kälte
in eine Wagniswelt neuen Gefühls"57 resultiert nicht zuletzt aus einer
Rückbesinnung auf die explizit so bezeichneten „Primitiv-Stadien"58 der Musik

- einer Rückbesinnung, die sich konkret in der Ausrichtung von Adrians

letztem Werk, „Dr. Fausti Weheklag", „an Monteverdi und [dem]
17. Jahrhundert"59 oder in der Verwendung des „Glissandos" bemerkbar
macht (dieses ist im Roman ein „barbarisches Rudiment aus vormusikalischen

Tagen"60). Handlungsleitend ist dabei Adrians Sehnsucht, „die
Säkularisierung der Kunst, ihre Trennung vom Gottesdienst" rückgängig zu
machen und sie dadurch von ihrer „bezuglosen Feierlichkeit"61 zu befreien.

Den potenziellen Rückfall in einen „vorkulturelle [n], [...] barbarische [n]
Zustand"62, vor dem der Erzähler Serenus Zeitblom warnt, nimmt eine solche

künstlerische Haltung in Kauf. Diese ersehnte Rückkehr zum „Elementaren",

zu den besagten „more fundamental modes of thinking", zum Volksnahen

und .Primitiven', entspricht der „Denkfigur der Rebarbarisierung, die

Manns Zeitdiagnose in der Epoche des Nationalsozialismus bestimmte", der

fatalen „Idee" also, „man könne den Lauf der Geschichte umkehren, konkret:

die Moderne rückgängig machen, indem man die Entwicklung vom
Kultus zur Kultur umdreht".63 Diese „Denkfigur", die im Roman das Substrat

präfaschistischer Denk- und Handlungsweisen bildet, ist bei Mann

55 Karla Bilang. Bild und Gegenbild. Das Ursprüngliche in der Kunst des 20. Jahr¬
hunderts. Stuttgart: W. Kohlhammer, 1990: S. 8.

56 Vaget (wie Anm. 1). S. 225.
57 GKFA 10.1 (wie Anm. 2). S. 468.

58 Ebd. S. 97.

59 Ebd. S. 703.
60 Ebd. S. 543.
61 Ebd. S. 90f.
62 Ebd. S. 541.

63 Philipp Gut. Thomas Manns Idee einer deutschen Kultur. Frankfurt a. M.: Fischer,

2008. Hier: S. 337f.



220 Julian Reidy

schon früh mit der Kunst als „irrationale [r] Macht"64, spätestens seit dem

Vortrag „Deutschland und die Deutschen" (1945) aber insbesondere mit der

Musik assoziiert.65

Ihr hängt nun nicht nur der Tonsetzer an; sie erfasst auch andere
Intellektuelle beziehungsweise wird auf andere Kunstformen angewendet. Schon

im Salon der Schlaginhaufens gibt der „rabulistische"66 „Kulturphilosoph"
Chaim Breisacher der „primitiv flächenhaften" Malerei den Vorzug vor der

„perspektivischen" - ein ,,[V]erhohniegel[n]" des „Fortschritt[s]"67, das sich

im Kapitel über den Kridwiß-Kreis, wo an „diskursive[n] Herrenabende[n]
[...] über die schwerwiegendsten Kulturfragen"68 diskutiert wird, noch
intensiviert. In diesem Rahmen tritt beispielsweise „Professor Georg Vogler,
de[r] Literarhistoriker", auf,

der eine vielbeachtete Geschichte des deutschen Schrifttums unter dem

Gesichtspunkt der Stammeszugehörigkeit geschrieben hatte, worin also der
Schriftsteller [...] als blut- und landschaftgebundenes Echt-Produkt seines realen

[...] Ursprungswinkels behandelt und gewertet wurde.69

Zu Wort kommt auch „Dr. Unruhe, Egon Unruhe", ein ,,philosophische[r]
Paläozoologe[], der in seinen Schriften die Tiefschichten- und
Versteinerungskunde auf sehr geistvolle Weise mit der Rechtfertigung und Verifizierung

uralten Sagengutes verband".70 Überhaupt postuliert die „Prophétie"
des erwartungsfrohen Gesprächskreises in Anlehnung an Georges Sorels

Réflexions sur la violence (1908) eine „neuigkeitsvolle Rückversetzung der

Menschheit in theokratisch mittelalterliche Zustände"71 und die künftige
„Versorgung der Massen mit mythischen Fiktionen [...], die als primitive
Schlachtrufe die politischen Energien zu entfesseln [...] bestimmt seien".72

64 Siehe Thomas Mann. Betrachtungen eines Unpolitischen. Hg. Hermann Kurzke.
Frankfurt a.M.: Fischer, 2009 Große kommentierte Frankfurter Ausgabe,
Bd. 13.1): S. 431.

65 Siehe Thomas Mann. „Deutschland und die Deutschen". Reden und Aufsätze 3.

Frankfurt a.M.: Fischer, 1974 Gesammelte Werke in dreizehn Bänden,
Bd. XI). S. 1126-1148: S. 1131f.

66 GKFA 10.1 (wie Anm. 2). S. 714.

67 Ebd. S. 406.
68 Ebd. S. 526f.
69 Ebd. S. 527f. Voglers „Modell" ist Georg Nagler, siehe Ruprecht Wimmer:

Thomas Mann. Doktor Faustus. Kommentar. Frankfurt a.M.: Fischer, 2007
Große kommentierte Frankfurter Ausgabe, Bd. 10.2): S. 716.

70 GKFA 10.1 (wie Anm. 2). S. 527. Unruhes reales Vorbild ist Edgar Dacqué,
siehe GKFA 10.2 (wie Anm. 69). S. 715f.

71 GKFA 10.1 (wie Anm. 2). S. 535.

72 Ebd. S. 532.



„Das Elementare in derMusik" 221

Auf der Ebene der Zeitkritik und der Faschismusanalyse wird somit Adrians

Bestreben, die Musik einer „Wiederzurückführung" aus „bezuglose [r]
Feierlichkeit" in ein „liturgische [s] Ganze [s]"73 zu unterziehen, komplementiert

durch den abstrakteren und offenbar weit verbreiteten Wunsch nach

„Rückversetzung" in den ,,Ursprungswinkel[]". Wenn so das .primitivisti-
sche', auf Ursprüngliches und Elementares geeichte Denken die Musik, die
Malerei, die Literatur und sogar eine geschichtsphilosophisch verbrämte

,,Paläozoolog[ie]" kontaminiert, dann ist der „Zeitdiagnose" des Romans
eine intermediale Qualität zu attestieren. Dafür spricht außerdem die in
Doktor Faustus aufgebotene Erklärung des Scheiterns von Clarissa Roddes
Theaterkarriere. Gleich an zwei Stellen wird dazu auf das Fehlen einer wort-
wördich „primitiven Grundlage alles dramatischen Künstlertums" verwiesen,

namentlich des „Theaterblut[s]"74: „Es fehlte im Primitiven"P Auch die

Schauspielkunst fügt sich in das Paradigma der Kunst- und Wissensformen,
denen in der Romanhandlung mit einem fast beiläufigen, aber geradezu
leitmotivischen Spürsinn für das,Primitive' begegnet wird. Clarissas Geschichte
kommt also im Textgefüge keineswegs ein so marginaler und erratischer Status

zu wie Hans Eichner moniert, in dessen Augen diese „Episode [...] nicht
genügend mit dem Hauptthemaverbunden ist": Identifiziert man die Exploration

eines intermedial angelegten,primitiven' Denkens als zumindest eines
der Hauptthemen des Romans, so passt sehr wohl auch diese „Episode"76

fugenlos in Manns Versuchsanordnung.
Man darf vorläufig festhalten, dass Zeitbloms Reflexionen über Adrians

Musik gleichsam synekdochal zu lesen sind; sie betreffen Kunstwerke und
einen künstlerischen Gestus, die im Roman in zeitkritischer und medienübergreifender

Weise als repräsentativ lesbar gemacht werden. Ein verbindendes
Element bildet ein vom Erzähler mehr oder minder explizit diagnostiziertes
,primitivistisches' Sensorium, das sowohl auf einer meta- als auch einer intra-
textuellen Ebene wirksam ist: Auf jener können Leverkühns Werke mit dem

Rüstzeug eines aktuellen Primitivismusbegriffs als ,primitive', also von einem
kindlichen, wahnhaften, am,Elementaren' interessierten Geist erdachte Kunst
mit volkstümlichen' Versatzstücken verstanden werden - auf dieser führt der

Roman indes, wie gezeigt, selbst den Begriffdes .Primitiven' ein und reflektiert
ihn mit einigem Aufwand. Das .Primitive' umfasst dabei nicht nur, in
bemerkenswerter Konsistenz mit rezenten Überlegungen zum literarischen Primitivismus,

das Kindlich-Volkstümliche sowie die intellektuelle und künstlerische

Auseinandersetzung mit dem ,,Ursprungswinkel[]" und deren problematische

73 Ebd. S. 91.
74 Ebd. S. 415; Hervorhebung nicht im Original.
75 Ebd. S. 551; Hervorhebung nicht im Original.
76 Hans Eichner. Thomas Mann. Eine Einführung in sein Werk. Bern u. München:

Francke,21961 : S. 79.



222 Julian Reidy

politische Implikationen. Es bezeichnet mit Bezug auf Adrians Kompositionen

auch ganz spezifische formale Merkmale, die bislang nicht als .Elemente'
einer in den Roman eingesenkten Semantik des .Primitiven gelesen wurden.
Gerade weil nun Thomas Mann die Musik als „dämonische []", die „deutsche []
Seele" und „Innerlichkeit"77 widerspiegelnde Kunstform begriff, wird der
zeitkritische Impetus des Doktor Faustus durch eine schärfere Konturierung der
Adrians Musik innewohnenden .Primitivität' verständlicher.

Das erste dieser .primitiven' Merkmale betrifft die Form von Adrian Lever-
kühns größtem und überhaupt ,,letzte[m]" Werk, der ,,Symphonische[n]
Kantate ,Dr. Fausti Weheklag'"78: Es handelt sich, der Titel sagt es, um ein

,,,Lied[] an die Trauer'"79, ein Klagelied, und als „Werk" über den „Versucher",

den „Abfall" und die „Verdammnis" auch um „ein religiöses Werk".80

Es wäre zu kurz gedacht, die durch Zeitblom so penetrant hervorgehobene
Form des Klagelieds allein mit Wagner und Monteverdi in Verbindung zu

bringen, auf die im Umfeld dieser Beschreibungen angespielt wird.81 Es ist
vielmehr naheliegend, in der auf dieser Form ruhenden Emphase eine von
vielen Reminiszenzen an Johann Jakob Bachofen zu sehen. Bachofen postulierte,

ganz grob umrissen, eine dreistufige geschichtsphilosophische
Fortschrittslehre: das erste, .hetärische' Kulturstadium sei charakterisiert gewesen

durch den regel- und gesetzlosen Verkehr der Geschlechter, darauf sei

eine Phase des Matriarchats gefolgt, worauf die Männer das Vaterrecht, das

Patriarchat, etabliert hätten. Das kultische „Trauern" nun, die „Trauer" als

„Religionskult", begreift Bachofen (unter Berufung auf Plutarch) als etwas

eminent „Weibisches, Schwaches, Unedles", als Merkmal „barbarische [r]
Völker[]".82 Wie sich diese kuriose Kulturphilosophie gerade auch in Doktor

Faustus niedergeschlagen hat, konnte Yahya Elsaghe darlegen: Adrian
Leverkühns Laufbahn ist lesbar als Rückfall in einen .mutterrechtlichen'
Zustand, zum Beispiel, räum- und gendertheoretisch gesehen, über Adrians
sukzessive Entfernung „von der ländlich-integren Herkunftssphäre seines

Vaterhauses"83, eine räumliche Bewegung, die ihn „zusehends in weiblich

77 Mann. Deutschland und die Deutschen (wie Anm. 65). S. 113lf.
78 GKFA 10.1 (wie Anm. 2). S. 699.

79 Ebd. S. 709.
80 Ebd. S. 710.
81 Das tut Heftrich in GKFA 10.2 (wie Anm. 69). S. 86lf.
82 Johann Jakob Bachofen. Der Mythus von Orient und Occident. Eine Metaphysik

deralten Welt. Aus den Werken vonJ. J. Bachofen. München: C. H. Beck'sche

Verlagsbuchhandlung, 1926: S. 83. Zitiert wird hier ein Band ausgewählter Werke

Bachofens, der sich unter der Signatur Thomas Mann 2605 in Manns
Nachlassbibliothek befindet und von dem noch die Rede sein wird.

83 Yahya Elsaghe. Krankheit und Matriarchat. Thomas Manns Betrogene im Kontext.

Berlin u. New York: De Gruyter, 2010 Quellen und Forschungen zur
Sprach- und Kulturgeschichte der germanischen Völker, Bd. 53): S. 280.



„Das Elementare in derMusik" 223

dominierte Haushalte"84 führt, bis er dann als Umnachteter in der Pflege
seiner Mutter (ver-)endet. Dass Adrians allerletzte Komposition ausgerechnet

die Form eines Klagelieds mit rituellem, „religiöse [m]" Duktus erhalten

muss, ist also kongruent mit dieser im Roman durchdeklinierten Regression
aufeine matriarchale Kulturstufe, da Bachofen die kultisch-religiöse „Trauer"

explizit mit ,,[w]eibische[n]", „barbarischen Völkern" assoziiert. Man könnte
diese Regression spezifizieren als in der Form des Musikstücks gründende
Rückkunft „.primitiven' Denken [s]".85 Bachofens Eignung als Quelle
dergestalt ,,primitivistische[r] Akzentfe]"86 hat im Übrigen Sabine Schneider

jüngst mit Bezug auf Hugo von Hofmannsthal anschaulich demonstriert.
Eine zweite und vielleicht noch signifikantere .primitive' formalästhetische

Komponente in Adrians Schaffen stellt die Dissonanz dar. Schon als

„Schüler" bei Kretzschmar „gefiel [er] sich darin, sehr starke Dissonanzen

zu konstruieren"87, wodurch ein tragendes Element der „Apocalipsis cum
figuris" vorweggenommen wird, in der bekanntlich paradoxerweise „die
Dissonanz [...] für den Ausdruck alles Hohen, Ernsten, Frommen, Geistigen

steht, während das Harmonische und Tonale der Welt der Hölle [...]
vorbehalten ist".88 Dieser Prädilektion für die Dissonanz entsprechen die

in den Text eingestreuten musiktheoretischen Ausführungen Adrians:
Bereits im Rahmen eines Schulhofgesprächs setzt er Zeitblom auseinander,
dass der Akkord „kein harmonisches Genussmittel" sei, sondern „Polyphonie

in sich selbst", „und desto entschiedener ist der polyphone Charakter
des Akkords, je dissonanter er ist. Die Dissonanz ist der Gradmesser seiner

polyphonen Würde".89 In .seiner' Konzeption der Dodekaphonie erblickt
Adrian die Möglichkeit einer „Emanzipation der Dissonanz von ihrer
Auflösung, das Absolutwerden der Dissonanz"90; generell betrachtet er die im
polyphon-dissonanten Akkord manifeste „Gleichzeitigkeit" als „eigentlich
das Primäre"91 der Musik. Die deutlich unter dem „Eindruck" von Kretz-
schmars Referat stehende Wortwahl ist bezeichnend, könnte man statt vom
„Primären" doch auch vom „Elementaren" oder eben .Primitiven' sprechen.
Die Überhöhung der Dissonanz in Adrians kompositorischem modus
operandi ist also offenbar mit den im Roman identifizierbaren Reflexionen über
das Faszinosum des .Primitiven' verschaltet: In ihrer „polyphonen Würde"

84 Ebd. S. 135.

85 Gess (wie Anm. 4). S. 3.

86 Sabine Schneider. „Tödliche Präsenz. Primitivismus in Hofmannsthals Elektra".
Literarischer Primitivismus. Hg. Nicola Gess. Berlin u. Boston: De Gruyter,
2013. S. 191-210: S. 200.

87 GKFA 10.1 (wie Anm. 2). S. 1 lOf.

88 Ebd. S. 544.

89 Ebd. S. 112.

90 Ebd. S. 282.
91 Ebd. S. 112.



224 Julian Reidy

lässt die Dissonanz laut Adrian Rückschlüsse zu aufdas „Primäre", aufdas im
Titel von Kretzschmars Vortrag angesprochene „Elementare in der Musik".

Diese Funktionalisierung der Dissonanz innerhalb der zeitkritischen
Versuchsanordnung des Doktor Faustus wurde bislang in der Forschung
kaum konstatiert. Der Kommentarband zum Roman gibt sich zufrieden
mit dem Verweis auf eine einschlägige, von Thomas Mann rezipierte
Passage in Theodor W. Adornos Zur Philosophie der neuen Musikn, und auch

Hans Rudolf Vaget sieht diesbezüglich nur eine „Adorno'sche Paradoxic"93

am Werk. Dabei gibt es neben Adorno aller Wahrscheinlichkeit nach eine
andere Quelle für Manns Inszenierung der Dissonanz in Doktor Faustus,

eine Quelle zumal, die auch den im Text hergestellten Konnex zwischen der

Dissonanz und dem .Primitiven' erklären würde: Die Rede ist von Friedrich
Nietzsches Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik (1872). Dort
wird „gerade der tragische Mythus" als Beweis dafür angeführt, „dass selbst
das Hässliche und Disharmonische ein künstlerisches Spiel ist, welches der

Wille, in der ewigen Fülle seiner Tust, mit sich selbst spielt".94 Und „zwar"
wird laut Nietzsche ,,[d]ieses schwer zu fassende Urphänomen der
dionysischen Kunst [...] auf directem Wege einzig verständlich und unmittelbar
erfasst in der wunderbaren Bedeutung der musikalischen Dissonanz ': denn

,,[d]ie Lust, die der tragische Mythus erzeugt, hat eine gleiche Heimath, wie
die lustvolle Empfindung der Dissonanz in der Musik".95 Somit sei ,,[d]as
Dionysische, mit seiner selbst am Schmerz percipierten Urlusf, der „gemeinsame

Geburtsschooss der Musik und des tragischen Mythus".96 „Dissonanz"
ist bei Nietzsche also semantisch gleich konfiguriert wie in Doktor Faustus,

und zwar in einer doppelten Codierung als hehres, erkenntnisförderndes,
„wunderbare [s]" künstlerisches Stilmittel und als .dionysische' „lustvolle
Empfindung", ja „Urlust", die Rückschlüsse auf „Urphänomen[e]" erlaubt.

Die Dissonanz ist, anders ausgedrückt, schon bei Nietzsche das „Primäre",
.Elementare' oder eben .Primitive'. Das entgeht beispielsweise Caroline Joan
Picart, in deren Studie über Mann und Nietzsche der Begriff „dissonance"97

überhaupt nur zwei Mal vorkommt (mit Bezug auf die „Apocalipsis cum
figuris") und nicht mit der Geburt der Tragödie in Verbindung gebracht
wird. Die Assoziation wird auch in Thomas Klugkists umfangreicher Arbeit

92 Siehe GKFA 10.2 (wie Anm. 69). S. 493f.
93 Vaget (wie Anm. l).S. 137.

94 Friedrich Nietzsche. Nietzsche's Werke. Erste Abtheilung. Band. I. Die Geburt
der Tragödie. Unzeitgemässe Betrachtungen. Erstes bis viertes Stück. Leipzig:
C. G. Naumann, 1899: S. 168. Zitiert wird nach der Ausgabe aus Thomas Manns
Nachlassbibliothek - sie trägt die Signatur Thomas Mann 621:1.

95 Ebd. Hervorhebung nicht im Original.
96 Ebd. S. 168£; Hervorhebung nicht im Original.
97 Caroline Joan Picart. Thomas Mann and Friedrich Nietzsche. Eroticism, Death,

Music, and Laughter. Amsterdam u. Atlanta: Rodopi, 1999: S. 52; S. 103.



„Das Elementare in der Musik" 225

über Doktor Faustus nicht hergestellt, obwohl dort des Öfteren von der

„Dissonanz"98 die Rede ist; und selbst die Musikwissenschaftlerin Joëlle
Caullier konnte die bislang unwidersprochene Behauptung aufstellen, dass

das musikgeschichtliche ,Univers Musical du Docteur Faustus' durch „Beethoven

et le dodécaphonisme" dominiert werde und in ebendiesem,Univers'

„étonnamment[] peu d'allusions [...] à Nietzsche"99 figurieren.
Nicht nur Thomas Manns exzellente Kenntnis der Philosophie Nietzsches

spricht dafür, dessen Ausführungen zur Dissonanz in jedem Fall „[pjarmi la

somme de savoir historique, théorique et philosophique"100 zu rechnen, das

in Doktor Faustus abgerufen wird.101 Gerade diese Ausführungen rezipierte
Mann nachweislich auch in vermittelter Form über Alfred Baeumlers „gegen
dreihundert Großoktavseiten starke" und daher „etwas etikettenschwindlerisch

so genannte [] ,Einleitung'"102 zum 1926 erschienen Band Der Mythus
von Orient und Occident, der eine Auswahl von Bachofens Schriften versammelt.

Im Umkreis einiger Seiten mit einer Vielzahl von Lesespuren Thomas

Manns kommt Baeumler dort unter anderem auf Nietzsches Dissonanz-

begriffzu sprechen, und zwar sehr kritisch. Nietzsches Begriffdes tragischen
Mythus', so Baeumler, sei „grund- und bodenlos[]"; an ihm „offenbare] sich

die totale Unfähigkeit Nietzsches, den Mythus zu verstehen"103 - und
solche „Unfähigkeit" macht Baeumler gezielt an Nietzsches „Hinweis auf die

98 Thomas Klugkist. Sehnsuchtskosmogonie. Thomas Manns Doktor Faustus im
Umkreis seiner Schopenhauer-, Nietzsche- und Wagner-Rezeption. Wurzburg:
Königshausen & Neumann, 2000: S. 91; S. 270; S. 564 u. öfter.

99 Joëlle Caullier. „L'Univers musical du Docteur Faustus". Doktor Faustus de Tho¬

mas Mann. Lectures d'une œuvre. Hg. Marie-Hélène Quéval. Nantes: Editions
du Temps, 2003. S. 93-121: S. 100.

100 Ebd. S. 99f.
101 Im Tagebuch ist übrigens für den 29. und 31. März 1946 eine erneute „Beschäf¬

tigung mit Nietzsche", und zwar mit den „[i]nteressant[en] " „Schriften Anfang
der 70er Jahre" verzeichnet (Thomas Mann: Tagebücher 1944-1946. Hg. Inge
Jens. Frankfurt a.M.: Fischer, 1986: S. 314). Zu diesem Zeitpunkt hatte Thomas

Mann das zweiteilige Kapitel XXXIV des Doktor Faustus, in dem die

„Apocalipsis cum Figuris" mit ihren ,paradoxen' Dissonanzen beschrieben

wird, zwar bereits abgeschlossen (siehe GKFA 10.2 [wie Anm. 69]. S. 691).

Allerdings ist im Tagebuch für den 26.6.1946 ein „Nachtrag zu XXXIV"
vermerkt. Es ist also nicht auszuschließen, dass ein Zusammenhang besteht
zwischen Manns Nietzsche-Lektüre von Ende März 1946 und der langen Arbeitsphase

am 34. Kapitel beziehungsweise dem darin festzumachenden Fokus auf
die Dissonanz.

102 Elsaghe (wie Anm. 83). S. 263.

103 Alfred Baeumler. „Einleitung. Bachofen der Mythologe der Romantik". Der
Mythus von Orient und Occident. Eine Metaphysik der alten Welt. Aus den Werken

von J. J. Bachofen. München: C. H. Beck'sche Verlagsbuchhandlung, 1926.

S. XXV-CCXCIV: S. CCL; die Passage über die „totale Unfähigkeit" versah



226 Julian Reidy

musikalische Dissonanz" fest, den er offenbar als anachronistisch empfindet.
Denn die Dissonanz sei ein ästhetisches „Erlebnis, das überhaupt nur innerhalb

der neueren Musik, die die Harmonie kennt, verständlich ist, und
infolgedessen gänzlich ungeeignet, irgendeinen Vorgang innerhalb der Antike
zu verdeutlichen".104 Für Baeumler wird also Nietzsches Mythosdefinition,
insofern sie ,musikalische Dissonanz' als Nachhall dionysischer „Urlust"
konzeptualisiert, dem „heilige [n] Dunkel der Vorzeit" und dem anzustrebenden

Verständnis der „Kindheit der Menschheit"105 nicht gerecht.
Thomas Mann kannte die „Einleitung", in der Baeumler so hart mit Nietzsche

ins Gericht geht, sehr gut, und dennoch scheint er seinem Roman einen

genuin nietzscheanischen Dissonanzbegriff zugrunde gelegt zu haben. Das

ist schlüssig, wenn man sich die Trajektorie von Manns Bachofen-Rezeption
vor Augen führt, mit der seine Baeumler-Rezeption in komplexer Weise
verbunden ist. Denn die „Einleitung", die Thomas Mann schon „im Jahr ihrer
Publikation"106 gelesen haben muss, zeichnet sich nicht nur durch ihren
„krass unverhältnismäßigen Umfang[]" aus: Ihr Autor nimmt zudem aus

seiner „zeitgenössisch-konservative [n]" Haltung heraus „bis zur Entstellung
forcierte[] Aktualisierungen Bachofens"107 vor. Diese „Verzerrungen" konnte
Thomas Mann zunächst kaum „durchschauen", da die Lektüre von Baeum-
lers „Einleitung" seiner Bachofen-Rezeption vorausging. „Während seines

eigenen, nicht mehr vermittelten Studiums der Bachofenschen Schriften"
aber kam Mann, wie Elsaghe zu zeigen vermochte, „recht bald einmal"108 zu
einer seinerseits sehr kritischen Sicht auf Baeumler, den er noch „in seinem

letzten Lebensjahr"109 als „Verfälscher Bachofens"110 bezeichnete.

Wenn Thomas Mann demnach in den musiktheoretischen Passagen des

Doktor Faustus ganz dezidiert die Nobilitierung der Dissonanz von Nietzsche

übernimmt und ihr wie dieser einen .primitivistischen' Mehrwert
abzugewinnen vermag111, so ist das ein weiteres und bis dato nicht erkanntes

Thomas Mann mit einer seitlichen Bleistiftanstreichung und zwei Ausrufezeichen.

104 Ebd. S. CCLII.
105 Ebd.S.CCLI.
106 Elsaghe (wie Anm. 83). S. 266.

107 Ebd. S. 265.
108 Ebd. S. 267. Siehe auch Yahya Elsaghe. Thomas Mann und die kleinen Unter¬

schiede. Zur erzählerischen Imagination des Anderen. Köln, Weimar u. Wien:
Böhlau, 2004: S. 69.

109 Elsaghe (wie Anm. 83). S. 267.

110 Brief an Jonas Lesser vom 3. November 1954, in: Thomas Mann und Aljred
Baeumler. Eine Dokumentation. Hg. Marianne Baeumler/Hubert Brunträger/
Hermann Kurzke. Wurzburg: Königshausen & Neumann, 1989: S. 239.

111 Den von Hubert Mainzer genannten „ [d] rei Gründe[n] [...], die Thomas Mann

- angeregt von der Kulturkritik Nietzsches - dazu bewogen, die moderne



„Das Elementare in der Musik" 227

Zeugnis seiner kritischen Abgrenzung von Baeumler.112 Die Rolle, die der
Dissonanz in Doktor Faustus zukommt, muss nachgerade als logische Folge

jener Einsicht verstanden werden, die Mann schon 1929 in „Die Stellung
Freuds in der modernen Geistesgeschichte" formulierte: der Einsicht nämlich,

dass man „das neunzehnte Jahrhundert" und insbesondere Nietzsche

„gegen die Geringschätzung einer Gegenwart soviel geringeren Formats

verteidigen"113 müsse. Baeumler ist der nicht namentlich genannte, hier aber

gemeinte Repräsentant dieser defizitären Gegenwart, einer jener „Propheten

des Unbewußten", die Nietzsche „seiner psychologischen Erkenntnismethode

wegen für unfähig erklären, den Mythus zu verstehen und sich im
.Heiligen Dunkel der Vorzeit' zurechtzufinden".114 Als ob das eingeschobene
Baeumler-Zitat die Sache nicht klar genug machen würde, doppelt Mann
nach: Baeumler ist natürlich jener ,,berauschte[] Editor des .Mutterrechts'",
dessen „absurden Versuch", „.Nietzsche an Bachofen zu messen'"115 Mann
verhöhnt.

Neben dem Klagegestus und der Dissonanz ist nun noch eine dritte
spezifisch .primitive' formale Eigenschaft von Leverkühns Musik zu nennen,
die im Roman allerdings nur ex negativo greifbar wird. Als Adrian in seiner

Pfeifferinger Klause mit Rüdiger Schildknapp, Rudolf Schwerdtfeger und
Zeitblom über die Gesta-Stücke diskutiert, kommt er auch auf seine Angst
vor ,,falsche[r] Primitivität, also Romantische[m]"116 zu sprechen. Daraus
kann im Umkehrschluss abgeleitet werden, dass es in Adrians Vorstellungswelt

Kunst-Erkenntnis-Problematik aufdas Gebiet der Musik zu transponieren und
den Künstler der Gegenwart durch einen Komponisten repräsentieren zu
lassen", ist also wohl ein vierter hinzuzufügen, weil Mainzer erstaunlicherweise
die Aktualisierung von Nietzsches Dissonanzbegriff in Manns Roman
übersieht: Wenn die Musik bei Nietzsche insofern eine .primitive' Kunst ist, als in
ihr die dionysische „Urlust" an der „Dissonanz" fortlebt, dann drängt es sich

geradezu auf, eine in problematischer Weise am „Anfänglichen" und „Elementaren"

hängende Epoche, wie sie in Doktor Faustus zur Darstellung kommt,
durch die Kunstform der Musik zu fokalisieren (Hubert Mainzer. „Thomas
Manns Doktor Faustus - ein Nietzsche-Roman?" ,weil ich finde, daß man sich

nicht .entziehen soll'. Gesammelte Aufsätze zu Thomas Mann und seinem Werk.

Hg. Lothar Blum/Heinz Rölleke. Trier: wvt, 2001. S. 121-135: S. 130).
112 Siehe zu Manns Distanzierung von Baeumler Elisabeth Galvan. Zur Bachofen-

Rezeption in Thomas Manns Joseph'-Roman. Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann,

1996 Thomas-Mann-Studien, Bd. 12), hier v. a. S. 15ff; Elsaghe (wie
Anm. 83). S. 267; S. 279.

113 Thomas Mann. „Die Stellung Freuds in der modernen Geistesgeschichte".
Reden undAufsätze 2. Frankfurt a. M.: Fischer, 21974 Gesammelte Werke in
dreizehn Bänden, Bd. 10). S. 256-280: S. 264.

114 Ebd.
115 Ebd.
116 GKFA 10.1 (wie Anm. 2). S. 467.



228 Julian Reidy

durchaus etwas wie eine .richtige' Primitivität gibt. Davon, wie eine solche

beschaffen sein könnte, künden Adrians im besagten Gespräch geäußerte
autoreferenzielle Gedanken über eine Kunst, die sich eben nicht der

„falsche [n] Primitivität" schuldig macht. Eine solche Kunst müsse danach

streben, ,,[a]uf der Höhe des Geistes zu bleiben; die gesiebtesten Ergebnisse

europäischer Musikentwicklung ins Selbstverständliche aufzulösen [...]; sich

zu ihrem Herrn zu machen, indem man sie unbefangen als freies
Baumaterialverwendete und Tradition spüren ließ".11 Adrians Ideal ist ein ,Echo' auf
Kretzschmars These, wonach das „Wesen" der Musik darin bestehe,

daß sie jederzeit imstande sei, von vorn zu beginnen, [...] bar jeder Kenntnis
ihrer schon durchlaufenen Kulturgeschichte [...] sich neu zu entdecken und
wieder zu erzeugen. Dabei durchlaufe sie dann dieselben Primitiv-Stadien, wie
in ihren historischen Anfängen, und könne aufkurzer Bahn, abseits von dem

Hauptgebirgsstock ihrer Entwicklung, [...] wunderliche Höhen absoluter
Schönheit erreichen.118

Artikuliert ist hier zunächst, allerdings in ein zyklisches Moment gewendet,

das laut Kohl dem Primitivismusbegriff innewohnende Paradigma des

,,zeitliche[n] Nacheinander[s]". An dieses zyklische Denken anschließend
und es noch steigernd, ersehnt Kretzschmars Schüler gerade die Uberwindung

des ,,Nacheinander[s]" und das mit dem älteren Begriff der .Wild¬
heit' verknüpfte „Nebeneinander", eben das simultane Vorhandensein aller

„Ergebnisse europäischer Musikentwicklung" im formalen Repertoire des

Komponisten.
In genau diesen vermeintlichen Idealzustand wird Adrian durch seinen

Pakt mit dem Teufel versetzt. Ihm wird die Fähigkeit gegeben, sich „der
Barbarei [zu] erdreisten" und somit aufeine „mystische"119 Kulturstufe zu
rekurrieren. Was genau man sich darunter vorzustellen hat, zeigt sich abermals in
der Beschreibung der „Weheklag": ,,[E]s ist gleichsam der umgekehrte Weg
des .Liedes an die Freude', das kongeniale Negativ jenes Überganges der
Symphonie in den Vokal-Jubel, es ist die Zurücknahme..."120 Der Deal mit dem
Teufel erlaubt es Adrian, durch „intentioneile Re-Barbarisierung"121 in einer
Weise künstlerisch produktiv zu werden, die schon Kretzschmar als intrinsische

Qualität der Musik begriff: Er erhält die Chance, „von vorn zu beginnen",

indem er die klassische Humanisierung Beethovens .zurücknimmt'.122

Ersetzt wird sie durch ein mit allen „Konventionen" brechendes „bewußtes

117 Ebd. S. 467f.
118 Ebd. S. 97.

119 Ebd. S. 355.
120 Ebd. S. 709.
121 Ebd. S. 537.
122 Siehe zum Motiv der „Zurücknahme" ebd. S. 692f.; S. 709.



„Das Elementare in derMusik" 229

Verfügen über sämtliche Ausdruckscharaktere, die sich in der Geschichte der
Musik je und je niedergeschlagen".123 Die Diachronie der Musikgeschichte
wird durch eine diabolische künstlerische Synchronie usurpiert: So transformiert

Adrian das ,Lied an die Freude' unter Aufbietung der „gesiebtesten

Ergebnisse europäischer Musikentwicklung", auch von deren „Primitiv-Sta-
dien", zur „Weheklag".

Man könnte mithin die Art und Weise, wie Adrians Bezugnahme auf
den Kanon, auf die Musikgeschichte inszeniert wird, gerade auch begriffs-
geschichtlich deutlicher umreißen: Die Ersetzung des .wilden'
„Nebeneinander^] " aller Kulturstufen durch die .primitive' Vorstellung eines

„Nacheinander [s]", die Kohl aufdas „19. Jahrhundert" datiert, ist zur erzählten

Zeit bereits vollzogen - und indem die im Roman projektierte und dann
durch Adrian künstlerisch geleistete Restituierung des „Nebeneinander[s]"
als implizit .richtige Primitivität' diesen begriffsgeschichtlichen Wandel
.zurücknimmt', regredieren auch Kunst und Künstler, wenn man so will, in
ein Stadium der „Wildheit". Denn dieses ,,bewußte[] Verfügen über sämtliche

Ausdruckscharaktere, die sich in der Geschichte der Musik je und je
niedergeschlagen" könnte man mit Wolfgang Riedel auch als Rückfall in ein

primitives' oder eben .wildes' „Denken vor der Differenz"124 beschreiben, ein
Denken, das sich „über [...] klassifikatorische[] Ordnungen [...] hinwegsetzt,
die stets disjunktive Ordnungen sind".125 Und zu haben ist Adrians „bewußtes

Verfügen" ja ohnehin immer nur um den Preis des Seelenheils.

Nun sollte deutlich geworden sein, dass die in Doktor Faustus gerade auch

anhand der formalen Merkmale von Adrian Leverkühns Musik umrissene
Semantik des .Primitiven' einen integralen Teil von Thomas Manns
zeitkritischem Erkenntnisinteresse bildet. Adrians Vorliebe für Dissonanzen und
der Klagegestus seines bedeutendsten Werks sind jetzt verstehbar als .primi¬
tive' formalästhetische Rückschläge: als Manifestationen eben jenes „Hin-
ter-die-Schule-laufen[s]"126 im Sinne einer „Re-Barbarisierung" der Kultur,
das nicht nur in Doktor Faustus als Attribut (prä-)faschistischen Denkens

fungiert. Diese moralische Wertung suggeriert der Roman, wenn das freie
kreative Verfügen über alle Kunstepochen, auch die „Primitiv-Stadien"

- also die einer begriffsgeschichtlichen Verwirrung entspringende Substitution

des ,,Nacheinander[s]" durch das „Nebeneinander" - als Teufelswerk
kenntlich gemacht wird. Bestätigt wird diese Wertung, wenn man sich

vergegenwärtigt, dass Thomas Mann sie zuvor, beispielsweise im 1939
entstandenen Aufsatz „Bruder Elitler", ganz explizit aussprach. In „Bruder Hitler"

wird der Nationalsozialismus verbatim als .primitiv', als Resultat eines

123 Ebd. S. 707.
124 Riedel (wie Anm. 5). S. 226; Hervorhebung im Original.
125 Ebd. S. 222.
126 GKFA10.1 (wie Anm. 2).S. 437.



230 Julian Reidy

„schamlos[en]" ,,Primitivisierungsproze[sses]" charakterisiert, „dem das

Europa von heute sich wissentlich, willentlich überläßt": „Neulich sah ich

im Film einen Sakraltanz von Bali-Insulanern, der in vollkommener Trance

[...] endete. Wo ist der Unterschied zwischen diesen Bräuchen und einer

politischen Massenversammlung Europas? Es gibt keinen [,..]".127 Die eigene
Frisson für „Primitivität als [...] Korrektur und Gegengewicht eines dörrenden

.Intellektualismus'"128, die sich ja schon im Titel „Bruder Hitler" ankündigt,

gestand Mann im Übrigen immer wieder und durchaus selbstkritisch
ein. Eine frühe Belegstelle bietet der Tagebucheintrag, in dem er „die
Ironisierung des Humanistischen, aber aus Sympathie" als sein „eigentlich[es]
[...] Stylelement"129 benennt; diese Überlegungen werden weitergesponnen
in „Meerfahrt mit Don Quijote" (1934), wo die „Seereise sich [...] vorteilhaft

[...] von der mit der Eisenbahn" abhebt, weil ihr „etwas Primitives, dem

Element Überlasseneres" eigne, das dem „Überdruß am Mechanismus der
Zivilisation" entgegenkomme, und die bange Frage gestellt wird, ob sich

„auch bei mir [...] die Neigung [durchsetzt] [,] eine Daseinsform zu suchen,
welche dem Primitiven, Elementaren [...] wieder näher wäre?"130 Thomas
Manns jahrzehntelanges Nachdenken über die „Regressionstendenzen
seiner Zeit"131, das nach „Bruder Hitler" im Doktor Faustus kulminierte,
allerdings auch über ihn hinausreichte132, war also immer auch ein Prozess der

127 Thomas Mann. „Bruder Hitler". Reden undAufsätze 4. Frankfurt a. M.: Fischer,
21974 Gesammelte Werke in dreizehn Bänden, Bd. 12). S. 845-852: S. 849f.

128 Ebd.

129 Thomas Mann. Tagebücher 1918-1921. Hg. Peter de Mendelssohn. Frank¬

furt a.M.: Fischer, 1979: S. 9.

130 Thomas Mann. „Meerfahrt mit ,Don Quijote'". Reden und Aufsätze 1. Frank¬

furt a.M.: Fischer, 21974 Gesammelte Werke in dreizehn Bänden, Bd. 9).
S. 427-477: S. 464.

131 Thomas Sprecher/Monica Bussmann. Bekenntnisse des Hochstaplers Felix
Krull. Kommentar. Frankfurt a.M.: Fischer, 2012 Große kommentierte
Frankfurt Ausgabe, Bd. 12.2): S. 576. Schon in der frühen Erzählung „Gladius
Dei" (1903) griff Thomas Mann in seismographischer Weise diese

„Regressionstendenzen" auf: Das skandalöse Bild der .Madonna lactans', an dem sich

Hieronymus' religiöser Wahn entzündet, zeigt die „Heilige[] Gebärerin" ja
mit einem Jesuskind „von" ausgerechnet „primitiver Schlankheit" (Thomas
Mann: „Gladius Dei". Frühe Erzählungen 1893-1912. Hg. Terence J. Reed.

Frankfurt a.M.: Fischer, 2004 [= Große kommentierte Frankfurter Ausgabe,
Bd. 2.1]. S. 222-242: S. 228).

132 Man denke nur an das Museumskapitel in den Bekenntnissen des Hochstap¬
lers Felix Krull-. Felix' dort geschilderte Begeisterung für die Exponate zu
den .Primitiv-Stadien' der Menschheit entspricht durchaus derjenigen des

realen Autors. Nach einem Besuch des „Basement" im Chicagoer Museum

of Natural History, „wo [...] Bilder frühmenschlichen [...] Lebens eindrucksvoll

dargestellt" waren, notierte Mann: „Keine Kunstgalerie könnte mich so



„Das Elementare in der Musik" 231

Selbstreflexion, in dessen Rahmen Mann sich Zeugnis über die eigene Anfälligkeit

für das .Primitive' ablegte: Auch und gerade aus dieser Perspektive ist
der Roman DoktorFaustus zweifelsohne durch die von seinem Autor betonte

„stark übertragene Autobiographik"133 gekennzeichnet.
Die kunsttheoretischen Reflexionen des Doktor Faustus greifen in bislang

nicht adäquat analysierter Weise den Diskurs über das .Primitive' im
beginnenden 20. Jahrhundert auf. Dieser Diskurs erhält im Roman zeitdiagnostische,

faschismusanalytische Signifikanz und fokussiert in frappierender
Manier Aspekte, die auch für die Semantik des in der jüngeren germanistischen

Forschung prominent figurierenden Primitivismusbegriffs von Belang
sind. Wie dieser macht Manns Text das Interesse am .Primitiven' als Interesse

am .Anderen' lesbar, am Kindlichen, .Ursprünglichen', Wahnhaften und
Volkstümlichen. Der Roman rekurriert zur Darstellung des .Elementaren in
der Musik' aber auch auf deutlich ältere Konzepte, die Mann bei Bachofen
und Nietzsche auffinden konnte. Zudem reflektiert der Text gleichsam die
Triebkräfte des begriffsgeschichtlichen Wandels vom Paradigma des .Wil¬
den' zu demjenigen des .Primitiven', indem er Adrians Beanspruchung eines

überblickshaften ,,Nebeneinander[s]" aller musikgeschichtlichen Epochen
als Symptom seiner generellen Regression inszeniert. Das Konzept des .Pri¬

mitiven' ist also im Roman deutlich schärfer umrissen als bis dato gedacht -
schärfer auch und vor allem als der Begriff des .Barbarischen', der im Doktor
Faustus vergleichsweise als eine Art Schwundstufe aufscheint, kaum als

eigenständiges Lexem, sondern zumeist in dialektischem Bezug zu Termini wie
.Kultur' oder .Bildung': Die „Barbarei ist [...] innerhalb der Gedankenordnung,

die [die Kultur] uns an die Hand gibt", das „Gegenteil der Kultur"134;

man müsste laut Adrian „sehr viel barbarischer werden [...], um der Kultur
wieder fähig zu sein"135, und den Nationalsozialismus bezeichnet Zeitblom
als „weltverjüngende[], in Ruchlosigkeit schwelgende[] Barbarei"136, die an
anderer Stelle wiederum in Abgrenzung zu einem Gegenbegriff - eben der

„Bildung" - als „Unmittelbarkeit, Menschlichkeit, Gefühl [...], das Spontane

und Natürliche"137 gefasst wird. Verglichen mit der also ziemlich diffusen

Semantisierung des .Barbarischen' ist das .Primitive' im Text, unter der

umbrella der abstrakten, zeitdiagnostisch konstatierten ,,intentionelle[n] Re-

Barbarisierung", viel klarer konturiert. Es umfasst, wie gezeigt, alle Aspekte

interessieren" (Thomas Mann. Tagebücher 1951-1952. Hg. Inge Jens. Frankfurt

a. M.: Fischer, 1993: S. 113f.).
133 Brief an Enzo Paci vom 8.8./12.8.1950 (Hans Wysling. Thomas Mann. Teil

III: 1944-1955. München: Heimeran, 1981 [= Dichter über ihre Dichtungen,
Bd. 14/111] : S. 254).

134 GKFA 10.1 (wie Anm. 2). S. 91.

135 Ebd. S. 92.
136 Ebd. S. 253.
137 Ebd. S. 317.



232 Julian Reidy

des relevanten und zur erzählten Zeit einschlägigen Paradigmas des .Primiti¬
vismus' und ist zudem genuin intermedial.

Daraus ergeben sich einige notwendige Präzisierungen. Ansätze zu einem
fundierteren, kulturhistorisch informierten Verständnis von Adrian Lever-
kühns .primitiver' Musikalität habe ich oben entworfen; aber auch die
zuweilen in der Forschung begegnenden relativ einseitigen Situierungen von
Adrians Kunst im zeitkritischen Gefüge des Doktor Faustus sind zu revidieren.

Eichner beispielsweise sah schon früh die „besondere Bedeutung von
Leverkühns Musikertum" nur in einer ,,[V]ervollständig[ung]" der „Symbolik"

von Manns ,,[D]eut[ung]" des „Nationalsozialismus": Adrians Kompositionen

seien die „chthonischen, irrationalen und dämonischen Kräfte im
deutschen Wesen"138 eingeschrieben. Ähnlich äußerte sich in jüngerer Zeit
Vaget, der die Leverkühn'sche Musik als Emanation „einer vormodernen,
reaktionären Künstlerpsychologie" begreift, in deren Schaffen sich der „Weg
der deutschen Kultur in die Barbarei"139 niederschlage. Noch weiter geht
Lutz Koepnick, der in den Reflexionen über Musik in Manns Roman eine
Tendenz des aktuellen Actionkinos vorweggenommen glaubt, namentlich
die Etablierung der „akustischen Dimension kommerzieller Filmproduktionen"

als ,,Mod[us] der Gewaltdarstellung"140:

In Thomas Manns Roman Doktor Faustus werden Gleitklänge als Medien des

Schreckens beschrieben, als markerschütternde Rückkehr in den Urzustand

[...]. [Bernard] Herrmanns später oft nachgeahmter Einsatz stürzender
Gleitklänge [im Soundtrack zum Film Psycho, Anm. v. J.R.] macht sich Manns
Einsicht zunutze, betritt mit Norman Bates doch gleichsam das von westlicher
Kultur und Rationalität Zensurierte die Bühne der Gegenwart, eine barbarische

und atavistische Gewalt [...].141

Abgesehen davon, dass Vaget und Koepnick bezeichnenderweise den Begriff
.barbarisch' sozusagen generisch verwenden, ohne die im Roman manifeste
Semantik des .Primitiven' als distinkt und interpretationswürdig zu begreifen,

beschreiben die hier beispielhaft genannten Interpreten Adrian Leverkühns

Kompositionen in bedenklich verflachender Manier: Für sie scheint
sich in der .Primitivität' von Adrians Musik beziehungsweise
„Künstlerpsychologie" ein ästhetisches und letztlich politisches Gewaltpotenzial

138 Eichner (wie Anm. 76). S. 75.
139 Vaget (wie Anm. 1). S. 236.

140 Lutz Koepnick. „Tonspur und Gewalt. Zur Akustik des zeitgenössischen
Actionkinos". Hörstürze. Akustik und Gewalt im 20. Jahrhundert. Hg. Nicola
Gess/Florian Schreiner/Manuela K. Schulz. Würzburg: Königshausen &
Neumann, 2005. S. 131-146: S. 132f.

141 Ebd. S. 138.



„Das Elementare in derMusik" 233

anzukündigen, weshalb Adrians Werke in ihren Deutungen auf eine Art
Abbildungsfunktion reduziert werden.

Aber Glissando, Dissonanz, Kindlichkeit, Volkstümlichkeit und
Wahnsinn, soviel sollte deutlich geworden sein, figurieren in Doktor Faus-

tus keineswegs nur als simple „Medien des Schreckens" zur Darstellung
der „atavistische[n]" Rückkunft des „von westlicher Kultur und
Rationalität Zensurierte[n]" oder zur Symbolisierung des ,,Ausbruch[s]" des

„Nationalsozialismus".142 Die Rolle der Musik erschöpft sich nicht in einer
abbildenden, symbolischen' oder metaphorischen Funktion: Indem sich in
Doktor Faustus künstlerisch fundierter Atavismus gerade über Gleitklänge
und Dissonanzen entlädt und den „Urzustand" verlebendigt, schließt der

Roman an den zur erzählten Zeit lebhaft geführten Primitivismusdiskurs an
und reflektiert eingehend die auch intermediale Zirkulation und Pervertierung

dieses Diskurses. Es geht, anders und allgemeiner gesagt, eben nicht
oder nicht nur um „Manns Einsicht" in die ,primitiven', „vormoderne[n],
reaktionäre[n]" Qualitäten bestimmter künstlerischer Tendenzen und
musikalischer Stilmittel. Vielmehr aktualisiert Thomas Mann mittels der Semantik

des .Primitiven', besonders der Motivik der Dissonanz und des Klagelieds,
sehr viel ältere „Einsicht[en]" über besagte Stilmittel. Bewerkstelligt wird so

eine Erweiterung des kulturgeschichtlichen Horizonts, eine Untertiefung
der zeitkritischen Wirkungsabsicht des Romans.

Zugleich und in letzter Konsequenz erzählt der Text im Anschluss an
den Primitivismusdiskurs die exemplarische Geschichte einer Missdeutung.
Einer der Stichwortgeber für die .primitivistische' Färbung von Adrians
Musik ist ja mit Bachofen ein Denker, dessen .Verfälschung' durch den

späteren Nationalsozialisten Alfred Baeumler Thomas Mann scharf kritisierte

- und .verfälscht' wird in Baeumlers „Einleitung", wie gezeigt, auch Nietzsche,

also ein weiterer Philosoph des 19. Jahrhunderts, dem sich Mann eng
verbunden fühlte. Was Nietzsche und Bachofen widerfuhr, wird im Roman

nachgezeichnet: Zeitblom selbst stellt einen Konnex her zwischen Adrians
Musik und dem heraufziehenden politischen Unheil, wenn er eine

„eigentümlichen Korrespondenz", ein „Verhältnis geistiger Entsprechung"143
zwischen dem protofaschistischen Geschwätz des Kridwiß-Kreises und
den Leverkühn'schen Kompositionen statuiert. Er legt damit die Grundlage

für die soeben kritisierten Lesarten, die Adrians Musik eine schlichte

Symbolfunktion zuschreiben und in den Beschreibungen dieser Musik gar
eine „Affinität [...] zum Faschismus"144 ausmachen. Dabei ist die politische
Bewertung von Adrians Künstlertum auch in Zeitbloms Schilderungen alles

142 Eichner (wie Anm. 76). S. 75.

143 GKFA 10.1 (wie Anm. 2). S. 539.
144 Hans Wißkirchen. Zeitgeschichte im Roman. Bern: Francke, 1986 Thomas-

Mann-Studien, Bd. 6): S. 169.



234 Julian Reidy

andere als eindeutig. Schließlich ist es ja ein „keineswegs unempfängliche [s]

[...] künstlerisch-,republikanisch' gesinnte[s] Publikum", das am
„Tonkünstlerfest in Weimar vom Jahre zwanzig" und am „erste [n] Musikfest zu

Donaueschingen im folgenden Jahr" den „Werke [n] Leverkühns" lauscht,
dem noch dazu „in der radikal-progressiven Musikzeitschrift ,Der Anbruch'"
ein „Artikel" ,,gewidmet[]" wird - diese Werke, auf die das rechte politische
Spektrum sogar mit dem „Vorwurf des ,Kultur-Bolschewismus'" reagiert,
können „um das Jahr 1927" offenbar durchaus als „Widerspiel zur
nationalistisch-wagnerisch-romantischen Tradition"145, als genaues Gegenteil einer
den Faschismus präfigurierenden Kunst, rezipiert werden. Wenn also Adrian
Leverkühn eine an Nietzsche und Bachofen geschulte Kunst verkörpert und
seinerseits zu Unrecht von seinem eigentlich wohlmeinenden Biographen
als eine Art Faschist lesbar gemacht wird, so erhält die Zeitkritik des Doktor
Faustus noch eine weitere Facette: Durch das Begriffsfeld des .Primitiven'
werden gezielt Nietzsche und Bachofen evoziert, deren .Verfälschung' Mann

vor der Arbeit am Doktor Faustus selber noch aufgesessen war (eben durch
seine zunächst begeisterte Lektüre von Baeumlers „Einleitung") und die er
sodann aufmerksam beobachtete und kritisierte.

Der Roman mobilisiert mithin den Terminus des .Primitiven' mit
mannigfachen Wirkungsabsichten: Thomas Mann bildet das um die
Jahrhundertwende virulente Interesse am Originären, Kindlichen, Wahnhaften und
Volkstümlichen nicht nur akribisch ab, sondern grundiert dieses semantische

Feld zusätzlich in kulturgeschichtlichen Überlegungen, die ins 19.

Jahrhundert zurückreichen und in dezidiert zeitdiagnostische Begriffskritik
münden - in eine verklausulierte .Verteidigung' nämlich des missdeuteten

19. Jahrhunderts gegen die „Gegenwart", die Mann schon 1929 angemahnt
hatte. Doktor Faustus bestätigt demnach ganz exemplarisch Nicola Gess'

grundlegende These, wonach „die Literatur am Diskurs des .primitiven'
Denkens partizipiert [], dieses Denken auch vorführt [] und zugleich umfassend

reflektiertf] [...]".146

145 GKFA 10.1 (wie Anm. 2). S. 563ff.
146 Gess (wie Anm. 4). S. 3.


	"Das Elementare in der Musik" : Zeitkritik und 'primitive' Musik in Thomas Manns Doktor Faustus

