
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2015)

Heft: 44: Primitivismus intermedial

Artikel: Negerplastiken und Wachsfiguren : afrikanische und europäische
Puppen als Medien des Primitivismus bei Carl Einstein

Autor: Kerscher, Julia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006404

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Julia Kerscher

Negerplastiken und Wachsfiguren

Afrikanische und europäische Puppen als Medien
des Primitivismus bei Carl Einstein

Interessiert man sich im Hinblick auf den Primitivismus für das Wechselverhältnis

von Ethnologie, Kunstgeschichte und den Künsten, versprechen Carl
Einsteins kunstwissenschaftliche Schrift Negerplastik und sein kubistisch
inspirierter1 Text Bebuquin oder die Dilettanten des Wunders aufschlussreich

für eine Untersuchung zu sein. Negerplastik erörtert kunstgeschichtliche
Fragestellungen zur Raumdarstellung am Verhältnis von kubistischer und
primitiver Kunst und diskutiert letztere unter einem mit der Ethnologie geteilten

Interesse an Kult und Ritual. Bebuquin oder die Dilettanten des Wunders

wiederum macht kubistische Formprinzipien und die zirzensischen Künste
als Importe des Primitiven in die moderne europäische Großstadt lesbar und
betreibt dadurch eine literarische Variante innerkultureller Ethnographie.

Die Hypothese teilend, Intermedialität stelle für den modernen Primitivismus

ein konstitutives Moment dar2, möchte ich ein Medium3 des Primiti-

1 Vgl. dazu folgende Selbstaussage Einsteins: „Ich weiss schon sehr lang, dass die

Sache, die man ,Kubismus' nennt, weit über das Malen hinausgeht. Der Kubism

ist nur haltbar, wenn man seelische Aequivalente schafft. Die Litteraten hinken

ja so jammerhaft mit ihrer Lyrik und den kleinen Kinosuggestionen hinter Malerei

und Wissenschaft hinter her. Ich weiss schon sehr lange, dass nicht nur eine

Umbildung des Sehens möglich ist, sondern auch eine Umbildung des sprachlichen

Aequivalents und der Empfindungen. Die Litteraten glauben sehr modern zu

sein, wenn sie statt Veilchen Automobile oder Aeroplane nehmen. Schon vor dem

Krieg hatte ich mir um zu solchen Dingen zu kommen eine Theorie der qualitativen

Zeit zurecht gemacht, rein für mein Metier, dann bestimmte Anschauungen

vom Ich, der Person, nicht als metaphysischer Substanz sondern einem funktionalen,

das wächst verschwindet und genau wie der kubistische Raum komplizierbar
ist usf. Dann weg von der Deskription, d.h. eine Umbildung der Erlebnisinhalte,
der Gegenstände usf. [...] Also Geschichten wie, Verlieren der Sprache, oder

Auflösung einer Person, oder Veruneinigung des Zeitgefühls. [...] Solche Dinge hatte

ich im Bebuquin 1906 unsicher und zaghaft begonnen." Carl Einstein. „Brief an

Daniel-Henry Kahnweiler vom Juni 1923". CarlEinstein Daniel-Henry Kahnweiler.

Correspondance 1921-1939. Hg. Liliane Meffre. Marseille: André Dimanche,
1993. S. 138-148. Hier: S. 139f.

2 Diese Annahme war als Arbeitshypothese für das Kolloquium Primitivismus
intermedial formuliert worden und wurde von einer Vielzahl der Beiträge bestätigt.

3 Unter Medium verstehe ich dabei einen Datenträger, also einen materiellen Gegenstand,

der in spezifischer Form Information transportiert. D.h. ich akzentuiere



92 Julia Kerscher

vismus in den Fokus rücken, das kulturelle Transfers bei der Konzeptualisie-

rung und Repräsentation des Primitiven besonders greifbar und transparent
macht: die Puppe.

Die Puppe erscheint in Bebuquin oder die Dilettanten des Wunders vor
dem Hintergrund der modernen europäischen Großstadt in Gestalt einer

Wachspuppe. In Negerplastik sind hauptsächlich Holzpuppen als Beispiele
für afrikanische Kunst abgebildet. Es ist also zu fragen, wie das europäische
und das afrikanische Primitive in Einsteins Texten jeweils konzipiert ist und
welchen spezifischen Beitrag die Puppe als Medium der Repräsentation
dieser Konzepte leistet. Die Puppen weisen in ihrer konkreten Erscheinung
Strukturanalogien auf und können daher einem gemeinsamen Formprinzip,
welches die kubistische mit der primitiven Kunst teilt, subsummiert werden.
Die spezifische Differenz der von den Puppen verkörperten Konzepte des

Primitiven resultiert aus ihrer jeweiligen Einbettung in kulturgeschichtliche
Kontexte und wissensgeschichtliche Horizonte.

Zunächst zu den europäischen Puppen:

1. Europäische Puppen: Carl Einstein, Bebuquin oder

die Dilettanten des Wunders

In Einsteins 1912 vollständig erschienenem Text Bebuquin oder die Dilettanten

des Wunders verweist bereits der Name der Titelfigur auf eine Vorführpuppe

bzw. eine Kunstfigur: Der zweite Teil des Namens Bebuquin kann als

den Charakter des Mediums als ,,Kommunikationsinstrument\]" nach Siegfried J.

Schmidt. (Siegfried J. Schmidt. Kalte Faszination. Medien, Kultur, Wissenschaß

in der Mediengesellschafi. Weilerswist: Velbrück, 2000. S. 94.) Schmidt plädiert
dafür, den „Kompaktbegriff.Medium" in vier Komponenten zu untergliedern:
in semiotische Kommunikationssysteme, das technisch-mediale Dispositiv bzw.

die jeweilige Medientechnologie, die sozialsystemische Institutionalisierung und
die jeweiligen Medienangebote. Unter Kommunikationsinstrumenten versteht
Schmidt „alle materialen Gegebenheiten, die semiosefähig sind und zur
geregelten, dauerhaften, wiederholbaren und gesellschaftlich relevanten strukturellen

Kopplung von Systemen im Sinne je systemspezifischer Sinnproduktion
genutzt werden können." (Ebd.) Als Prototyp von Kommunikationsinstrumenten

betrachtet Schmidt die gesprochene Sprache, darüber hinaus rechnet er
Schriften, Bilder und Töne zu den Kommunikationsinstrumenten (vgl. ebd.).
Die Puppe verstehe ich also als ein .Medium' des Primitivismus in dem Sinne,
dass sie als Kommunikationsinstrument dem für alle Medien „grundlegende [n]
Prinzip der Sinn-Kopplung durch distinkte Materialitäten" (ebd.) folgt und an
ihre Materialität, den Puppenkörper, eine bestimmte Semantik, nämlich

Konzepte des Primitiven, koppelt.



Negerplastiken und Wachsfiguren 93

eine Verkürzung des Begriffs .mannequin' gelesen werden.4 Zum Personal
des Textes gehört außerdem die „Wachspuppe"5 Euphemia. Kulturgeschichtlich

ist die Puppe aufs Engste mit dem Jahrmarkt verbunden: Dort verwenden

die Taschenspieler, Gaukler und Zahnbrecher Zauberpuppen.6 Genau
dieser Ort ist es, der in Behuquin oder die Dilettanten des Wunders später als

Zirkus deklariert und zum Auftrittsort für Euphemia umfunktioniert wird.7

Euphemia erscheint im Text in unterschiedlicher Gestalt: als Bardame bzw.

Varietékûnstlerin, als Artistin im Zirkus8, und schließlich gibt sie sich auch
als die „Wachspuppe aus der billigen Erstarrnis"9 zu erkennen.

Die Schauplätze des Textes sind ein Jahrmarkt, ein Zirkus, eine Bar und
das „Museum zur billigen Erstarrnis"10, eine Art Kuriositätenkabinett. Ihr
Spezifikum besteht darin, dass sie Kunstformen beherbergen, die das Andere
der bürgerlichen Kunst darstellen.11 Jahrmarkt, Zirkus, Bar und alternative

4 Matthias Luserke-Jaqui. „Carl Einstein: Bebuquin (1912) als Anti-Prometheus
oder Plädoyer für das .zerschlagene Wort'". Deutschsprachige Romane der
klassischen Moderne. Hg. Matthias Luserke-Jaqui. Berlin u. New York: de Gruyter,
2008. S. 110-127. Hier: S. 114.

5 Carl Einstein. „Bebuquin oder die Dilettanten des Wunders". Carl Einstein.
Werke Band 1: 1908-1918. Hg. Rolf-Peter Baacke unter Mitarbeit von Jens

Kwasny. Berlin: Medusa, 1980. S. 73-114. Hier: S. 91.

6 Vgl. Gabrielle Wittkop-Ménardeau. Von Puppen und Marionetten. Kleine Kul¬

turgeschichtefür Rammler und Liebhaber. Aus d. franz. übertr. von Justus Franz

Wittkop. Zürich u. Stuttgart: Classen, 1962. S. 53.

7 Die „Bude der verzerrenden Spiegel" (Einstein. Bebuquin [wie Anm. 5]. S. 73) auf
dem Jahrmarkt erscheint später als „hohe Spiegelsäule" (ebd. S. 109) im Zirkus.

8 An der Kasse des Museums zur billigen Erstarrnis sitzt ,,[d]ie dicke Dame, Fräu¬

lein Euphemia" (ebd. S. 74). Sie hebt die von Bebuquin misshandelte Puppe vom
Boden auf (vgl. ebd.), später erkennt sie sich selbst in dieser Puppe. Als Zirkus-
artistin wiederum schlägt Euphemia einen waghalsigen Salto mortale (vgl. ebd.

S. 94). - Etymologisch kann der Begriff „Puppe" von lateinisch „pupa" hergeleitet

werden, was soviel wie „kleines Mädchen" bedeutet (vgl. Wittkop-Ménardeau
[wie Anm. 6]. S. 22). Zum hier nicht weiter verfolgten Problem der stellvertretenden

Zerstörung einer Puppe als symbolische Handlung gegen das Weibliche

überhaupt vgl. Renate Berger. „Metamorphose und Mortifikation. Die Puppe".
Weiblichkeit und Tod in der Literatur. Hg. Renate Berger/Inge Stephan. Köln,
1987. S. 265-290 und Anne Amend-Söchting. „Puppen, Phantasmen und Vampire

- von androiden Frauengestalten in der Literatur des 19. Jahrhunderts".
Romanistische Zeitschriftfür Literaturgeschichte 24 (2000): S. 353-380. Hier:
S. 355f.

9 Einstein. Bebuquin (wie Anm. 5). S. 91.

10 Ebd. S. 73.
11 Vgl. dazu auch Burkhard Meyer-Sickendiek. „Primitivismus. Literarische ,Anti¬

Kunst' im Spannungsfeld von Provokation und Diskriminierung". Literarischer
Primitivismus. Hg. Nicola Gess. Berlin u. Boston: de Gruyter, 2013. S. 315-333.



94 Julia Kerscher

Museumsformen werden im Zug der Hinwendung der Avantgarden zum
Primitiven als Orte erkannt und nobilitiert, an welchen das Primitive in moderner,

europäischer Gestalt in Erscheinung tritt.12 Literatur- und
ästhetikgeschichtlich tritt Carl Einsteins Bebuquin oder die Dilettanten des Wunders
damit repräsentativ ein als Beispiel für eine Positivierung des Dilettantismus,
die in der Nobilitierung .niederer' Künste wie den zirzensischen gründet.
Verkörpert wird diese andere Kunst der anderen Orte in Einsteins Text
prominent von Euphemia: „Euphemia trat in das Café ein. Das gelbe Licht gab
ihren Röcken, - die sich wie Wogen von Rudern bewegten, über ihren straffen

Beinen schäumten, - Konturen, die in ihrem Hut zusammenliefen und
an dem weit überhängenden Federbukett des Hutes versprühten."13 Die
Kassendame des Museums zur billigen Erstarrnis ist mit Attributen ausgestattet,
die üblicherweise zeitgenössische Varietékûnstlerinnen kennzeichnen. 1904
wird eine in Deutschland gastierende französische Sängerin folgendermaßen

beschrieben: „Ihre blendende Erscheinung wirkte geradezu verblüffend;
solch farbenprächtiges Gemisch von Sammt und Seide, Spitzen und Juwelen,

hatte man, in diesem eigenartigen Arrangement, selbst in Berlin noch
nicht gesehen."14 Euphemia figuriert als „Gommeuse"15, als der Inbegriff der

„.pikanten'"16 Varietésângerin, mit deren Erscheinungsbild sich Euphemias
Aussehen deckt: „Nach 1900 wurden paillettenstarre Kleider zur großen
Mode der Gommeuses (parallel zu dem Paillettenanzügen der Clowns). [...]

Meyer-Sickendiek ist ebenfalls der Ansicht, dass die Programmatik der „.Nicht
mehr schönen Künste'" (ebd. S. 318) im frühen 20. Jahrhundert, wie z.B. Kubismus,

Dadaismus oder Expressionismus, in hohem Maße an Konzepten der

Primitivität orientiert ist (vgl. ebd.) und dass der radikale Bruch mit der
(ästhetischen) Tradition als Charakteristikum des Primitivismus ausgemacht werden
kann (vgl. ebd. S. 317).

12 Möglich wird die Ubertragbarkeit des Primitiven in den Kontext der modernen

europäischen Großstadt im Rückgriff auf das Primitivismus-Konzept Johannes
Fabians, dessen These von der „Allochronie" oder „Anderszeitigkeit" des

Primitiven dazu führte, das Primitive bzw. den/die Primitive(n) nicht als Objekt,
sondern als Kategorie zu begreifen (vgl. Erhard Schüttpelz. „Zur Definition
des literarischen Primitivismus". Literarischer Primitivismus. Hg. Nicola Gess.

Berlin u. Boston: de Gruyter, 2013. S. 13-27. Hier: S. 18.). „Primitive, being
essentially a temporal concept, is a category, not an object ofWestern thought."
(Johannes Fabian. Time and the Other. How Anthropology Makes its Object. New
York, 1983. S. 18.) Schüttpelz spricht sich dafür aus, diesen Ansatz in der aktuellen

Forschung zum Primitivismus fruchtbar zu machen. Vgl. Schüttpelz. Zur
Definition. S. 24.

13 Einstein. Bebuquin (wie Anm. 5). S. 83.

14 J. Glück. „Die Störenfriede". Der Artist 1000 (1904). o. P.

15 Christine Schmitt.Artistenkostüme. ZurEntwicklungder Zirkus- und Varietégar-
derobeim 19. Jahrhundert. Tübingen: Niemeyer, 1993. S. 166.

16 Ebd.



Negerplastiken und Wachsfiguren 95

Riesige, phantasievolle Hutgebilde und jede Menge Schmuck komplettieren
die glamouröse Erscheinung der Gommeuse."17

Euphemia tritt jedoch nicht nur als prototypische Unterhaltungskünstlerin
der Großstadt um 1900 auf, sondern stellt später fest: ,„Oh, ich bin ja nur

die Wachspuppe aus der billigen Erstarrnis.'"18 Die Wachspuppe, als die sich

Euphemia zu erkennen gibt, ist „etwas dick, rot geschminkt mit gemalten
Brauen"19 und wirft „seit ihrer Existenz eine Kusshand".20 Um 1900 war es

bei der Herstellung von Wachspuppen bereits üblich, Haare, Augenbrauen
und Augen in das warme Wachs zu implantieren.21

Alle diese Haare werden eins ums andere von geschickten Frauenhänden in
das noch weiche Wachs implantiert; [...] Andere Spezialisten wiederum
kümmern sich um Wimpern und Augenbrauen. Sie schneiden sie aus Nerzhaar-

Pinseln, kleben sie einzeln auf ein Stoffband und fixieren dieses rund ums

Auge. Schlussendlich schneiden sie sie direkt am Kopf in Form, biegen sie mit
einer Wimpernzange und tuschen sie mit Mascara. Auch die Malerei
perfektioniert sich zusehends und wird zur Schminkkunst.22

Auch wenn Euphemias Augenbrauen nicht implantiert, sondern gemalt
sind, stellen sie - wie ihre gemalten Lippen - ein weiteres Beispiel für das

Ineinandergreifen von ,hoher' und ,niederer' Kunst dar: Hier ist es die

Mischung von bildender Kunst und der Alltagshandlung des Schminkens.
Über Euphemias Dreifachstatus als Puppe, Gommeuse und Artistin wird das

Schminken außerdem in den zirzensischen Zusammenhang eingebunden.
Denn das Kusshände-Werfen, das für seine Wirkung einer besonderen

Lippenröte bedarf, ist um 1900 dezidiert als Zirkusgeste bezeugt: So ist von „der
Parforcereiterin, die trotz ihres gesetzten Alters die Reitpeitsche schwingend
und Kusshände werfend kokett hin- und hertänzelte"23, ebenso die Rede wie

von der „Kunstreiterin, die vom Pferd herab auf den August schaut, der ihr
Kusshände nachwirft"24. Künstlerisch reflektiert wird das Kusshände-Werfen

im Zirkus von Malern wie Georges Seurat; auch Henri de Toulouse-Lautrec

und Paul Cézanne sind für ihre Darstellungen von Zirkus-Szenen berühmt.25

17 Ebd. S. 169.

18 Einstein. Bebuquin (wie Anm. 5). S. 91.

19 Ebd. S. 74.

20 Ebd.

21 Nicole Parrot. Mannequins. Deutsch von Helena Zaugg. Bern: Edition Erpf,
1982 [orig. Paris, 1981]. S. 46.

22 Ebd. S. 47.

23 Johannes Richter. „Alles durch den .Artist'".DerArtist 1000 (1904). o. P.

24 Günter Bose/Erich Brinkmann. Circus. Geschichte und Ästhetik einer niederen

Kunst. Berlin: Wagenbach, 1978. S. 129.

25 Vgl. Der Zirkus (1890/91) von Seurat, Toulouse-Lautrecs Die Kunstreiterin im
Zirkus Fernando (1888) oder Pierrot undHarlekin (1888) von Cézanne.



96 Julia Kerscher

Die Beschreibung Euphemias als Gommeuse, mit der Akzentuierung
der Kreisbewegung sowie der zusammenlaufenden Konturen ihrer Röcke,
deutet auf eine Geometrisierung der Figur im Sinne des Kubismus hin. Die
Beschreibung Euphemias als Wachspuppe ordnet sie über das Motiv des

KusshändeWerfens dem Zirkus und damit,niederen' Kunstformen zu. Der
Ort der dicklichen, geschminkten Wachspuppe ist das „Museum zur billigen
Erstarrnis".26 Damit ist sie an einem Übergangspunkt in der Funktionalisie-

rung von Wachsfiguren situiert: War die Ausstellung von Wachsfiguren im
19. Jahrhundert ein fester Bestandteil von Jahrmärkten, so übernimmt die

Wachspuppe ab dem Ende des 19. Jahrhunderts eine neue Funktion, nämlich

als Schaufensterpuppe in Geschäften.27 Dass Einstein vor dem Hintergrund

dieser Entwicklung ein Museum bzw. Kuriositätenkabinett als Ort für
die Wachspuppe wählt, legt eine Spur zur Überblendung von Museum und
Schaufenster, der später noch nachgegangen werden soll.

Eine Puppe in einem literarischen Text regt außerdem zu poetologischen
Überlegungen an: Denn Puppen stellen als Kunst-Menschen grundsätzlich
exemplarische Artefakte dahingehend dar, dass sie in ihrer Menschenähnlichkeit

„in einem sehr handgreiflichen Sinn Ausdruck [ihres] Produzenten

[...] [sind]."28 Da die Puppe zugleich Realisation der kreativen Fähigkeiten
des Menschen und dessen Abbild ist, kann der Kunst-Mensch Puppe als

Chiffre des Kunst-Werks im engeren Sinn verstanden werden.29 Die
Tatsache, dass Einstein während seiner Studienzeit in Berlin als Schaufensterdekorateur

gearbeitet hat30, besitzt in diesem Zusammenhang mehr als nur
anekdotischen Wert. In seiner Person konvergieren der Puppen- und der

Textarrangeur, d.h. die Lesbarkeit der Puppe als poetologische Chiffre ist
auch biographisch verbürgt.31

26 Einstein. Bebuquin (wie Anm. 5). S. 91.

27 Vgl. Marianne Vogel. „.Einfach Puppe!' Die Wachspuppe in der Wirklichkeit
und in der Imagination in Romantik und Moderne". Textmaschinenkörper. Gen-

derorientierteLektüren des Androiden. Hg. Eva Kormann/Anke Gilleir/Angelika
Schlimmer. Amsterdam u. New York: Rodopi, 2006. S. 105-115. Hier: S. 111.

28 Monika Schmitz-Emans. „Eine schöne Kunstfigur? Androiden, Puppen und
Maschinen als Allegorien des literarischen Werkes". Arcadia 30 (1995): S. 1-30.

Hier: S. 3.

29 Vgl. ebd.

30 Vgl. Klaus H. Kiefer. „Ätemalistisches Finale oder Bebuquins Aus-Sage. Carl
Einsteins Beitrag zur Postmoderne". Neohelicon 21 (1994): S. 13-46. Hier: S. 34.

31 Zur zeitgenössischen Ansicht, im Schaufensterdekorateur verschmelze der prak¬
tische Fachmann mit dem Künstler vgl. Elisabeth von Stephani-Hahn.

Schaufenster Kunst. Berlin: L. Schottlaender & Co., 1919. S. 8ff. (Den Verweis auf
dieses Handbuch verdanke ich Uwe Lindemann. „Schaufenster, Warenhäuser

und die Ordnung der .Dinge' um 1900: Überlegungen zum Zusammenhang von
Ausstellungsprinzip, Konsumkritik und Geschlechterpolitik in der Moderne".



Negerplastiken und Wachsfiguren 97

Wie komme ich nun dazu, die Puppe als ein Medium des Primitivismus
zu bezeichnen?

2. Europäische Puppen als Medien des Primitivismus

Auf der methodischen Ebene wird die Rede von der Puppe als Medium
des Primitivismus ermöglicht durch ein Verständnis von Primitivismus, das

neben der Nachahmung von Objektqualitäten auch Formen der Aneignung
einer - evtl. nur unterstellten - primitiven Weltwahrnehmung und
Weltanschauung berücksichtigt.32 In Bebuquin oder die Dilettanten des Wunders

deutet schon der Name der Titelfigur eine Nähe zu den Parametern des

primitiven Denkens an, wie es sich die Moderne um 1900 vorgestellt hat: Der
erste Teil des Namens Bebuquin verweist auf „bébête", also unsinnig oder

kindisch33, oder bébé, Baby. Dieser Deutung leistet der Text auch in seinem

Verlauf Vorschub, wenn Bebuquin als „Jüngling"34, „Knabe"35 oder „Säugling

mit der Denkerstirn"36 betitelt wird. Nicola Gess hat nachgewiesen, dass

die Literatur der Moderne von einer Verwandtschaft zwischen kindlichem
Denken und primitivem Denken ausgeht.37 Zwischen dem Großstadttext

Bebuquin oder die Dilettanten des Wunders von 1912 mit seinem kindlichen
Helden und der Präsentation primitiver Kunst in der Schrift Negerplastik

von 1915 besteht zudem im Werkkontext eine gewisse Nähe.38

Raum und Gefühl. Der Spatial Turn und die neue Emotionsforschung. Hg. Gertrud

Lehnert. Bielefeld: transcript, 2011. S. 189-215. Hier: S. 204F.)

32 Diese Herangehensweise vertrat auch schon Colin Rhodes. Primitivism and
modern art. London: Thames and Hudson, 1994. Nicola Gess empfiehlt diesen

Ansatz speziell für die Bestimmung eines literarischen Primitivismus, da hier die

Sprachbarriere - mit der die bildenden Künste nicht konfrontiert sind - kein
zentrales Problem darstellt. Vgl. Nicola Gess. „Literarischer Primitivismus:
Chancen und Grenzen eines Begriffs". Literarischer Primitivismus. Hg. Nicola
Gess. Berlin u. Boston: de Gruyter, 2013. S. 1-9. Hier: S. 3.

33 Luserke-Jaqui. Carl Einstein: Bebuquin (wie Anm. 4). S. 114.

34 Einstein. Bebuquin (wie Anm. 5). S. 74.

35 Ebd. S. 101.

36 Ebd. S. 78.

37 Vgl. Nicola Gess. Primitives Denken. Wilde, Kinder und Wahnsinnige in der lite¬

rarischen Moderne (Müller, Musil, Benn, Benjamin). München u. Paderborn:

Fink, 2013. S. 9f. Es sind „drei Figuren der Alterität, die im frühen 20. Jahrhundert

[...] als zeitgenössische Verkörperungen des Primitiven konzipiert werden:

Wilde, Kinder und Wahnsinnige"
38 Ich danke Klaus H. Kiefer für den Hinweis, dass Einstein erst nach Abschluss des

Bebuquin mit afrikanischer Kunst in Berührung gekommen ist. Auch wenn also

kein enger chronologischer Zusammenhang von Bebuquin oder die Dilettanten
des Wunders und Negerplastik behauptet und nachgewiesen werden kann, so ist



98 Julia Kerscher

Einsteins Schrift Negerplastik ist aber nicht nur in Bezug auf das ,bébé'

ein zentraler Intertext, auch der ,mannequin'-Aspekt entfaltet seine gesamte
Aussagekraft erst vor der Folie der afrikanischen Kunst. Euphemia, die in
Bebuquin sowohl als Zirkusartistin wie auch als Wachspuppe erscheint, ist
das figurale Mannequin des Textes, das zirzensische Kunst - also Aspekte
des Primitiven - und Kunstmenschentum - also das Puppe-Sein - in sich

vereint. Dass Euphemia in der Bar erkennt, „ja nur die Wachspuppe aus der

billigen Erstarrnis"39 zu sein, macht sie zur Scharnierstelle, die die Diskurse
Variete bzw. Zirkus mit der Mode- bzw. Reklamewelt der Großstadt um
1900 und mit zeitgenössischen musealen Praktiken vernetzt.

Neben dem figuralen Argument, nämlich dass Euphemia in unterschiedlicher

Gestalt und in verschiedenen Funktionen im Text erscheint, spricht
aber noch ein gewichtigeres, strukturelles Argument für die Möglichkeit,
europäische Schaufensterpuppen und afrikanische Plastiken aufeinander

zu beziehen: Das verbindende Element ist der Kubismus. Denn zum einen
orientierten sich die Konzeption und Manufaktur von Wachs- und
Schaufensterpuppen um 1900 am Kubismus. Einsteins Interpretation der
afrikanischen Plastiken anhand kubistischer Problemstellungen zum anderen, ist
bekannt.40

Da Schaufensterpuppen für das moderne Frauenbild Modell standen

und als Prototypen der großstädtischen Weiblichkeit um 1900 fungierten,
wurden sie auch als Industrieprodukte erkannt, im Speziellen von der
Modeindustrie.41 Ein Mannequin ins Schaufenster zu stellen, bedeutete „up-to-

doch festzustellen, dass beide Texte an Diskursen und Kontexten teilhaben, die

sich zumindest überschneiden: Die Analyse macht sichtbar, dass Bebuquin oder

die Dilettanten des Wunders und Negerplastik aufje spezifische Weise an den

Primitivismusdiskurs andocken und in Beziehung zum kunstgeschichtlichen Kontext

des Kubismus stehen.

39 Einstein. Bebuquin (wie Anm. 5). S. 91.

40 „Vor wenigen Jahren [...] in Frankreich" untersuchten Künsder „losgelöst von
den üblichen Mitteln [...] die Elemente der Raumanschauung [...]. Zugleich
entdeckte man notwendig die Negerplastik und erkannte, daß sie isoliert die

reinen plastischen Formen gezüchtet hat!' (Carl Einstein. „Negerplastik. Mit
119 Abbildungen". CarlEinstein. Werke. Bd. 1:1908-1918. Hg. Rolf-Peter Baa-

cke unter Mitarbeit von Jens Kwasny. Berlin: Medusa, 1980. S. 245-391. Hier:
S. 250f.) Stellvertretend für die umfangreiche wissenschaftliche Aufarbeitung
von Einsteins Umgang mit dem Kubismus vgl. David Pan. „Carl Einstein und die

Idee des Primitiven in der Moderne". Carl-Einstein-Kolloquium 1998: CarlEinstein

in Brüssel: Dialoge über Grenzen. Hg. Roland Baumann/Hubert Roland.
Frankfurt a. M. u.a.: Peter Lang, 2001. S. 33-48.

41 Vgl. Tag Gronberg. „Beware Beautiful Women: The 1920s shopwindow man¬

nequin and a physiognomy of effacement". Art History 20 (1997): S. 375-396.

Hier: S. 377.



Negerplastiken und Wachsfiguren 99

date advertising"42 zu betreiben. Bezüglich des Aussehens der Schaufensterpuppen

fand im frühen 20. Jahrhundert eine Entwicklung zu zunehmend

gesichtslosen Köpfen statt. Die Werbetheorie „invoked the non-figurative
tendencies ofavant-garde art in order to justify this erasure of the female

physiognomy - to claim it as modern."43 Diese Anleihen bei der bildenden Kunst
sind im vorliegenden Zusammenhang von großer Bedeutung. Denn wenn
das Aussehen der Schaufensterpuppen eine Orientierung am kubistischen

Formprinzip aufweist, werden sie in eine bemerkenswerte Nachbarschaft zu
den afrikanischen Plastiken gestellt. Bislang gilt also: Carl Einstein arbeitet
in Negerplastik eine künstlerische Verwandtschaft von Kubismus und
afrikanischer Plastik heraus, und deutet schon in Bebuquin oder die Dilettanten des

Wunders eine künstlerische Verwandtschaft von Kubismus und moderner
Werbeästhetik an. Hier ist es die strukturelle Formanalyse, die das Primitive
als Eigenschaft von Objekten extrahiert und auf andere Gegenstände
übertragbar macht. Konkretisiert werden kann dies beispielsweise daran, dass

Euphemia im Spiegel analog zu einer afrikanischen Plastik ihre natürliche
Gestalt verliert: „Es bezeichnet die Negerplastiken, daß sie eine starke

Verselbständigung der Teile aufweisen".44 Im Spiegel sieht Nebukadnezar Böhm
„wie die Brüste [Euphemias] sich in den feingeschliffenen Edelsteinplatten
seines Kopfes zu mannigfachen fremden Formen teilten und blitzten".45

Und es sind Euphemias „lange Haarsträhnen"46, die im Spiegel den
Eindruck erzeugen: ,,[J]edes Haar waren tausend Formen."47 Das Kunstwerk,
als das sich die Wachspuppe Euphemia im Text inszeniert, entspricht dem
kubistischen Formprinzip.48 Über die Rezeption von Schaufensterpuppen

42 Ebd. S. 375. Die spezifische Modernität der Schaufensterpuppen bestand nach

Gronberg darin, dass sie einen neuen Frauentypus festschrieben: „This was a

modernity in which notions of the feminine played a crucial role - in part, at

least, because it was the manifestation of updated criteria for defining feminine
beauty that such mannequins were defined as .modern? Ebd. S. 375f.

43 Ebd. S. 389.
44 Einstein. Negerplastik (wie Anm. 40). S. 252.
45 Einstein. Bebuquin (wie Anm. 5). S. 76.

46 Ebd.

47 Ebd.

48 Es ist interessant, dass Euphemia, wenn sie als Gommeuse ihr „weit ausgedehnte [s]
Postérieur" (ebd. S. 73) und ihren „massigen Busen" (ebd. S. 76) zum Kunstwerk
stilisiert, gerade nicht in erotisierender Absicht agiert. Denn - wie Christine
Schmitt unter Berufung aufeine zeitgenössische Quelle feststellt - „selbst wenn
sich die Sängerinnen [...] ,bis zum Korsett aufschürzten und bis zu den Strumpfbändern

dekolletierten', so hatte diese Exhibitionierung im Grunde keinen sexuellen

Charakter. Die im Licht der elektrischen Scheinwerfer schimmernden
Seidenstoffe, die gleißenden Pailletten, Gold- und Silberstickereien, nicht zuletzt
der blitzende Schmuck nahmen der Gestalt alles Menschliche, stilisierten sie zu



100 Julia Kerscher

wiederum, die nach Prinzipien der bildenden Kunst geschaffen worden

waren, sind Reaktionen wie die folgende überliefert:

Here [= in some viewers' description] the modern mannequin was characterized

as an eradication of the „naturalistic" female body, as that body's translation

into „a mere cubistic chaos of intersecting surfaces" and as „a decorative

hieroglyphic". Woman's body, it would seem, qualified as „decorative" to the

extent that it had been rendered illegible. This defamiliarization of woman
involved not only a reconfiguration of expressive parts of the body (such as

face and hands) but also a transformation of surface; the modern mannequin
might have „skin" that was „gilt" or silvered over.49

einem kostbaren Kunstgegenstand" (Schmitt. Artistenkostüme [wie Anm. 15].
S. 171) Die Erotisierung der Frau dient also ihrer Ästhetisierung. Da Euphemia
eine Puppe ist, spielt dabei der Aspekt der Entmenschlichung eine besondere

Rolle. Nicht zufallig ist von der ,,stille[n] freundlichefn] Schmerzlosigkeit"
(Einstein. Bebuquin [wie Anm. 5]. S. 74) der Puppe die Rede, und Bebuquin empört
sich angesichts Euphemias über „die Ruhe alles Leblosen" (ebd.). Anhand der

Puppe können also auch grundsätzliche Fragen bezüglich der Mortifizierung der
Frau erörtert werden. - Frank Krause diskutiert die Wachspuppe unter Rückgriff
auf Husserls Differenzierung zwischen Wahrnehmung, Vorstellung und
Täuschung, die dieser ebenfalls am Beispiel einer Wachspuppe vornimmt (vgl. Frank
Krause. „Vom Embryo Emil zum ,bébé bouquin. Geburtsphantasien in Carl
Einsteins Bebuquin". Carl Einstein und die europäische Avantgarde./Carl Einstein
and the European Avant-Garde. Hg. Nicola Creighton/Andreas Kramer. Berlin
u. Boston: de Gruyter, 2012. S. 31-44. Hier: S. 33f.). Krause ordnet Bebuquins
Umgang mit der Puppe dann in einen Zusammenhang mit (männlichen)
Selbstschöpfungsmodellen ein. Die Passage, in der Bebuquin die Puppe anschreit und

zu Boden wirft, illustriere, „daß der metaphysische Anspruch des schöpferischen
Bewußtseins mit seiner Beziehung auf profane Gegenstände unvereinbar ist"
(ebd. S. 35), weil die Puppe ja leblos ist und bleibt. Hierin erweise sich Bebuquin

als ein Dilettant des Wunders, da Geburtsmotive als Symbole für geistige
Schöpfungsprozesse, wenn sie an die leibliche Gestalt anknüpfen, „im Kontext
von Einsteins Erzählung nur das unfreiwillige Scheitern ihres Anspruchs zum
Ausdruck bringen" können. (Ebd.)

49 Gronberg. Beware Beautiful Women (wie Anm. 41). S. 379. Die hier ange¬

sprochene „reconfiguration of expressive parts of the body" erhebt später z.B.

Hans Bellmer zu einem zentralen Gestaltungsprinzip seiner Puppen. Zerlegung
und Neukombination der weiblichen Anatomie kennzeichnen Bellmers zweite

Puppen-Serie von 1938: „An die [Bauch]Kugel setzt er zwei Rümpfe mit zwei
Paar Beinen, oder weitere Rümpfe, dazu verschiedene Kugeln, die als Brüste oder
Schultern oder ganz unerwartete Körperteile ohne passende Bezeichnung

wahrgenommen werden können, mit einem verloren angesetzten Arm und etwas seitlich

drapiertem Goldhaar." (Peter Gendolla .Anatomien derPuppe. Zur Geschichte

des Maschinen/Menschen bei Jean Paul, E.T.A. HoJJmann, Villiers de IJsle-Adam
und Elans Bellmer. Heidelberg: Winter, 1992. S. 222.) In Verbindung mit dem



Negerplastiken und Wachsfiguren 101

Die Negerplastiken, die literarische Puppe Euphemia und die kubistisch

inspirierten Schaufensterpuppen sind offensichtlich nach demselben - kubisti-

Werk Carl Einsteins steht Bellmer nicht nur aufgrund der Tatsache, dass er

Puppen als „Poesie-Erreger" bezeichnet (Hans Bellmer. „Die Spiele der Puppe"
[entst. 1938/39, ersch. 1949]. Die Puppe: Die Puppe. Die Spiele der Puppe. Die
Anatomie des Bildes. Vollst., neu eingerichtete Ausgabe. Frankfurt a.M., Berlin

u. Wien: Ullstein, 1976. S. 27-70. Hier: S. 29.), sondern auch wegen seines

besonderen Interesses für das Gelenk. In Einsteins Negerplastik werden die
Gelenke als „unbedingt notwendig zur Darstellung des unmittelbar Kubischen"

ausgewiesen (Einstein. Negerplastik [wie Anm. 40], S. 260), Bellmer widmet
in Die Spiele der Puppe ein eigenes Kapitel dem „Kugelgelenk", das er als den

„mechanischen Faktor der Beweglichkeit" auffasst. (Bellmer. Die Spiele der

Puppe. S. 29. Der mit dem Puppen-Motiv traditionell eng verknüpfte Aspekt
des Mechanischen und Apparathaften ist in Einsteins Bebuquin interessanterweise

kaum ausgeprägt.) Ähnlich wie Einstein beschreibt Bellmer seine Puppen
mit mathematischen Parametern (vgl. z.B. ebd. S. 37), genauso wie Einstein und
die kubistischen Künsder will er „die Frau, beweglich im Raum, unter Ausschluß
des Zeitfaktors dar[]stellen. Das heißt, den klassischen Begriff der Einheit von
Zeit und Raum, der aufdie Momentaufnahme hinausläuft, durch den Gedanken

einer menschlichen Projektion auf eine zeitlich neutrale Ebene zu ersetzen, auf
der sich Vergangenheit, Gegenwart und Zukunfi ihrer Bewegungsbilder nebeneinander

ordnen und bestehen bleiben. Wenn man [...] alle Bewegungsteilbilder
integral - und als drei-dimensionalen Gegenstand - addiert, so ergibt sich daraus

die konkrete Synthese der Kurven und der Oberflächen, an denen endang sich

ein jeder Punkt des Körpers vorwärtsbewegt." (Hans Bellmer. „Kleine Anatomie

des körperlichen Unbewussten oder Die Anatomie des Bildes" [1957]. Die
Puppe: Die Puppe. Die Spiele der Puppe. Die Anatomie des Bildes. Vollst., neu
eingerichtete Ausgabe. Frankfurt a.M., Berlin u. Wien: Ullstein, 1976. S. 71-114.
Hier: S. 93/95. Hervorhebungen von mir, J.K.) Wie Einstein arbeitet Bellmer
mit Spiegelexperimenten (vgl. ebd. S. 82). Im Kapitel über „Die Anatomie der
Liebe" beschreibt Bellmer das Verhältnis von Mann und Frau bzw. Puppe als das

einer Geometrisierung: ,,[D]ie praktische Verschmelzung des Natürlichen mit
dem Vorgestellten: Wie der Gärtner den Buchsbaum zwingt, als Kugel, Kegel,
Kubus zu leben - so zwingt der Mann dem Bild der Frau seine elementaren

Gewißheiten auf, die geometrischen und algebraischen Gewohnheiten seines

Denkens/ (Ebd. S. 92) Eine sprachliche Möglichkeit, sein Formkonzept zu
realisieren, sieht Bellmer im Anagramm: „Der Körper, er gleicht einem Satz -, der

uns einzuladen scheint, ihn bis in seine Buchstaben zu zergliedern, damit sich

in einer endlosen Reihe von Anagrammen aufs neue fügt, was er in Wahrheit
enthält." (Ebd. S. 95) Der Exkurs zu Bellmers vom Dadaismus inspirierten Puppen

wäre z.B. um Ausführungen zu Sophie Taeuber-Arps kubistischen Puppen
zu ergänzen. Taeuber-Arp fertigte ,,abstrakte[] Marionetten", die „aus Kuben,

Kegeln, Kugeln geschaffen [] "waren (Raimund Meyer. „.Dada ist gross Dada ist
schön'. Zur Geschichte von .Dada Zürich"'. Dada in Zürich. Hg. Hans Bolliger/

Guido Magnaguagno/Raimund Meyer. Zürich: Arche, 1985. S. 9-79. Hier:



102 Julia Kerscher

sehen - Formprinzip gestaltet. Umgekehrt wird der Beginn des Kubismus
mit der Präsentation des ersten abstrakten Mannequins 1911 im Rahmen
der Pariser Herbstausstellung markiert50: „The first abstract mannequin is

reputed to have been presented to an unenraptured audience at the 1911
Salon d'Automne in Paris. Perhaps inspired by photography, the mannequin
was a cubist figure, its surface a defracting myriad of tiny broken mirrors."51

Was mit der Auslöschung der Gesichtszüge bei den Schaufensterpuppen
begann, wird nun - wie in Einsteins Bebuquin durch die Funktionalisierung
von Spiegeln - zur kaleidoskopartigen Brechung des Puppenkörpers gesteigert.

Am Puppenkörper wird also gleichermaßen realisiert, was „Cézanne
[...] bereits [erkannte], [nämlich] daß allen Körpern gewisse stereometrische
Grundformen innewohnen, gleichsam als Elemente alles Plastischen. Er
nannte Kegel, Zylinder und Würfel. [...] Der Beginn eines durchaus
modellierenden Sehens ist gegeben."52 Eben jenes .durchaus modellierende Sehen'

fordert Einstein in seinen Schriften zur Totalität und zur Negerplastik: Die

Aufgabe der Kunst sei es, „das Sehen gesetzmäßig zu ordnen"53, und die

afrikanische Kunst stelle „einen bedeutenden Fall plastischen Sehens dar"54

S. 34.). V.a. aber steht Taeuber-Arp für das „Zusammenspiel von Dada - Masken

- Tanz" (ebd. S. 42), das im hier verfolgten Zusammenhang von Varietetänzerin

und Puppe besonders interessant ist. Denn der Dadaismus behauptet von
sich, ,„den Kubismus zum Tanz auf der Bühne gemacht'" (ebd. S. 42) zu haben.

Eine Abbildung von „Sophie Taeuber bei einem Tanz mit kubistischem Kostüm,
Zürich 1916" zeigt der Band Dada in Zürich auf Seite 43. - Bei der Rede über
die Rolle von Puppen in der künstlerischen Avantgarde darf natürlich auch der

Verweis auf die berühmte Nachbildung Alma Mahlers in Puppenform, die für
Oskar Kokoschka angefertigt wurde, nicht fehlen.

50 Vgl. Parrot. Mannequins (wie Anm. 21). S. 65.

51 Sara K. Schneider. Vital Mummies. Performance Design for the Show-Window

Mannequin. New Haven u. London: Yale University Press, 1995. S. 127. - Das

durchgängig präsente Spiegelmotiv in Bebuquin oder die Dilettanten des Wunders

kann vor diesem Hintergrund in meine Lesart einbezogen werden.
Dasselbe gilt für Böhms Kopf, „eine silberne Hirnschale mit wundervoll ziselierten

Ornamenten, in welche feine, glitzernde Edelsteinplatten eingelassen waren"

(Einstein. Bebuquin [wie Anm. 5]. S. 74f.): Das Spiegelmotiv und die silberne,
ziselierte Hirnschale sind Elemente einer kubistischen Ästhetik, die den
Kunstmensch-Charakter der Figuren, also das Puppenhafte an ihnen, besonders zur
Anschauung bringen.

52 Carl Einstein. „Anmerkungen zur neueren französischen Malerei". Carl Ein¬

stein. Werke. Bd. 1: 1908-1918. Hg. Rolf-Peter Baacke unter Mitarbeit von Jens

Kwasny. Berlin: Medusa, 1980. S. 117-121. Hier: S. 119.

53 Carl Einstein. „Totalität". Carl Einstein. Werke. Bd. 1: 1908-1918. Hg. Rolf-
Peter Baacke unter Mitarbeit von Jens Kwasny. Berlin: Medusa, 1980. S. 223-

229. Hier: S. 223.

54 Einstein. Negerplastik (wie Anm. 40). S. 248.



Negerplastiken und Wachsfiguren 103

Die Schrift Negerplastik widmet sich der Analyse der Raumbearbeitung in
afrikanischen und ozeanischen Plastiken und gilt als „metonymes Manifest
des Kubismus".55 Negerplastik ist demnach ein Dokument des Primitivismus,
beschreibt dieser doch in der kunstwissenschaftlichen Tradition „die Anregung

des Denkens und Schaffens moderner Künstler durch Kunst und Kultur

der Naturvölker"56 oder in einer jüngeren Definition „eine Stilrichtung,
[...] in deren Zentrum das Selbstverständnis der Künstler steht, von künstlerischen

Ausdrucksformen beeinflusst zu sein, die sie in einem positiven Sinn
als .primitiv' wahrnehmen!'57

Dass europäische Schaufensterpuppen und afrikanische Plastiken im
Werk Einsteins über den Parameter Kubismus aufeinander bezogen werden

können, ist deutlich geworden. In seiner Monographie über Georges Braque
stellt Einstein den Bezug von bildender Kunst und Puppenästhetik selbst

explizit her: Über Bilder, die unter dem Eindruck Fiedlers und Baudelaires

entstanden sind, behauptet Einstein - wenngleich mit negativer Konnotation

-, diese hätten „eine Ästhetik des Wachsfigurenkabinetts dem armen

55 Klaus H. Kiefer. Diskurswandel im Werk CarlEinsteins. Ein Beitrag zur Theorie

und Geschichte der europäischen Avantgarde. Tubingen: Niemeyer, 1994. S. 284.

Kiefer hat Einstein aufgrund seiner Orientierung der modernen Kunst am Primitiven

zum „Winckelmann der Avantgarde" erklärt (ebd. S. 141). Moritz Baßler

spricht davon, dass „[i]n dieser neuen Geschichtserzählung [...] der Kubismus als

die sentimentalische Wiederholung der naiven Negerplastik" erscheine (Moritz
Baßler. „Das Bild, die Schrift und die Differenz. Zu Carl Einsteins Negerplastik".

„Unvollständig, krank und halb?" Zur Archäologie moderner Identität. Elg.

Christoph Brecht/Wolfgang Fink. Bielefeld: Aisthesis, 1996. S. 137-153. Hier:
S. 146.). Einsteins Konzeption der modernen Kunst aufder Folie des Primitiven
in die Tradition des klassizistischen Rückgriffs auf die Antike zu stellen, bietet

Bebuquin oder die Dilettanten des Wunders auch konkret inhaltlich an, wenn
eine klassizistische Vase mit einem Puppenkörper korreliert wird: Von der „Vase

aus Knidos" (Einstein. Bebuquin [wie Anm. 5]. S. 88), dem „Gefäß", welches

Bebuquin „zum Klassizisten, zum symmetrisch geteilten Stilisten" (ebd. S. 89)

macht, heißt es nämlich: „Der Pot hatte unbedingt die Form eines schlanken

Weibes [...]. Ich suchte wochenlang nach der Frau, welche die Proportionen der

Vase habe. Selbstverständlich vergeblich. Höchstens die Puppe in Euphemias

billiger Erstarrnis." (Ebd. S. 88f.)
56 William Rubin. „Der Primitivismus in der Moderne. Eine Einführung". Pri¬

mitivismus in der Kunst des zwanzigsten Jahrhunderts. Hg. William Rubin.

München: Prestel, 1984. S. 8-92. Hier: S. 8. Zu alternativen bzw. konkurrierenden

Konzepten von Primitivismus vgl. Gess. Literarischer Primitivismus (wie
Anm. 32).

57 Eva Blome. Reinheit und Vermischung. Literarisch-kulturelleEntwürfe von „Rasse"

und Sexualität (1900-1930). Köln, Weimar u. Wien: Böhlau, 2011. S. 146.



104 Julia Kerscher

Hildebrand entliehen"58. Adolfvon Hildebrand wiederum wird als zentraler

Ideengeber der Negerplastik gehandelt.59
Aber schon in Bebuquin oder die Dilettanten des Wunders kann auf der

Inhaltsebene eine Figuration ausgemacht werden, die Bezüge zwischen

europäischen Puppen und afrikanischen Plastiken andeutet: Wenn Euphemia
Böhm an ihre Brüste presst60, kommt nicht nur das Motiv des Säuglings

erneut zum Vorschein, sondern es wird auch die Assoziation zu den in der

Kunst matriarchalischer Gesellschaften - etwa in Afrika - weitverbreiteten
Urmutterstatuen aufgerufen.61 Das Kontrastpaar Bebuquin-Böhm wiederum

steht beispielhaft für die gemeinsame Tendenz der afrikanischen und
der modernen Kunst, sich in zwei figürliche Typen zu polarisieren: schlanke,

langköpfige Figuren einerseits und untersetzte Figuren mit gedrungenen
Köpfen andererseits.62 Denn es wird von Bebuquins „zartmarkierte [r]
Glatze"63 berichtet, während Böhm als „dicker Herr"64 bzw. „der
Korpulente"65 vorgestellt wird, der „einen kleinen Kopf"66 hat. Und nicht zuletzt
fällt auf, dass die Forschung, die sich mit den gleichen Gegenständen
beschäftigt wie Einsteins Negerplastik, von „afrikanischen Puppen" spricht.
Sigrid Paul schlägt in ihrem Buch mit dem Titel Afrikanische Puppen
folgende Definition des Gegenstands vor:

Die Puppe in Afrika ist eine mehr oder weniger stilisierte Nachbildung der

menschlichen, vorwiegend der weiblichen Gestalt, oft unter besonderer

Betonung ihrer spezifischen Geschlechtsmerkmale. Sie ist (je nach Kultur)
Spielzeug wie Übungsobjekt, aber auch Vermittlerin bzw. Spenderin von
Fruchtbarkeit.67

In Afrika ist eine Puppe nicht nur ein Spielzeug im europäischen Sinn,
sondern die Übergänge zwischen Spielzeug und Ritualobjekt sind fließend.68

58 Einstein. „Georges Braque". Carl Einstein. Werke Band 3: 1929-1940. Hg.
Marion Schmid/Liliane Meffre. Wien u. Berlin: Medusa, 1985. S. 181-456.

Hier: S. 251.

59 Vgl. z.B. Pan. Carl Einstein (wie Anm. 40).
60 Vgl. Einstein. Bebuquin (wie Anm. 5). S. 76.

61 Vgl. Thomas Krämer. Carl Einsteins „Bebuquin" - Romantheorie und Textkonsti¬

tution. Wurzburg: Königshausen & Neumann, 1991. S. 110.

62 Vgl. Rubin. Der Primitivismus (wie Anm. 56). S. 72.

63 Einstein. Bebuquin (wie Anm. 5). S. 73.

64 Ebd. S. 74.

65 Ebd.

66 Ebd.

67 Sigrid Paul.Afrikanische Puppen. Berlin: Reimer, 1970. S. 6.

68 Brigitte Bofinger/Wolfgang Böfingen Ritus und Spiel. Puppen aus Afrika. Stein¬

heim a.d. Murr: Edition Phaistos, 2006. S. 7. Dasselbe gilt für südamerikanische

Artefakte: Claude Lévi-Strauss fragt in Traurige Tropen-. „Handelt es sich um



Negerplastiken und Wachsfiguren 105

Aufder systematischen Ebene rechtfertigt die Tatsache, dass die afrikanische

Puppe sowohl Gegenstand des Spiels als auch des Rituals ist, die Identifizierung

afrikanischer Puppen mit den afrikanischen Plastiken, die Carl Einstein
beschreibt und in rituell-religiöse Kontexte einordnet. Auch die formalen

Bestimmungen, die für afrikanische Puppen gegeben werden, decken sich

mit dem Aussehen der von Einstein präsentierten Plastiken:

Ein typisches Merkmal vieler afrikanischer Skulpturen ist die additive, aus

geometrischen Grundformen aufgebaute Körperform, vielfach stark abstrahiert.

So lässt sich die Form der Rumpffigur von den Völkern Westafrikas

(Mossi, Ashanti, Fanti) bis nach Ostafrika (Zaramo, Doe, Kwere, Luguru)
verfolgen. Das Baumuster ist immer dasselbe: auf einem zylindrischen oder
konischen Rumpfsitzt deutlich abgehoben der Hals, zuweilen auch gleich der

Kopf in Scheiben-, Kegel-, oder auch Halbkugelform. Ebenfalls auf geometrische

Grundformen reduziert findet man Puppen im südlichen Afrika. Die
Kegelform bei den Zulu, kugelige Fruchtkörper bei den Ambo oder Tonga,

Zylinder bei den Ntwani sind die bestimmenden Formen, die zwar abgewandelt

werden können, jedoch stets als Grundmuster erkennbar bleiben.69

Diese Beschreibung afrikanischer Puppen trifft auch auf die in Einsteins

Negerplastik abgebildeten afrikanischen Plastiken zu:

Abbildung 1 zeigt die laut Bofinger für afrikanische Puppen
charakteristischen langen, abstrahierten Gliedmaßen. Auf Abbildung 2 ist ein stark
abstrahiertes Gesicht zu sehen. Die Puppe aufAbbildung 3 weist stark
reduzierte Körperformen auf, und Abbildung 4 veranschaulicht die konische
Form des Rumpfes vieler afrikanischer Puppen.

Die Puppe Euphemia mit ihren ruderförmig konturierten Röcken70 und
den in „tausend Formen"71 zersplitterten Haaren, erscheint nicht nur als

modernes europäisches Gegenstück zu den afrikanischen Plastiken, sondern

in ihrer Funktion als Schaufensterpuppe reflektiert sie - so meine These -
auch kulturelle Praktiken wie Völkerschauen und die museale Anthropologie.

Spielzeug? Um Götterbilder? Um Ahnenfiguren?" Und er gibt zu bedenken:

„Dies festzustellen, war angesichts dieses widersprüchlichen Gebrauchs um so

schwieriger, als ein und dieselbe Statuette zuweilen auf beide Arten benutzt
wurde!' Claude Lévi-Strauss. Traurige Tropen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1978.
S. 165f. Der rituelle Ursprung von Puppen ist bereits in der ersten Hälfte des

20. Jahrhunderts diskutiert worden, z.B. von Walter Benjamin in „Kulturgeschichte

des Spielzeugs" (1928).
69 Bofinger. Ritus und Spiel (wie Anm. 68). S. 13.

70 Vgl. Einstein. Bebuquin (wie Anm. 5). S. 83.

71 Ebd. S. 76.



106 Julia Kerscher

Abb. 1 (oben rechts) - Abb. 2 (oben links) -
Abb. 3 (unten rechts) - Abb. 4 (unten links)72

72 Die Abbildungen sind entnommen aus Einstein. Negerplastik (wie Anm. 40).
Abb. 1: S. 268, Abb. 2: S. 270, Abb. 3: S. 272, Abb. 4: S. 306.



Negerplastiken und Wachsfiguren 107

3. Repräsentation des Primitiven: afrikanische Puppen
im Museum, europäische Puppen im Schaufenster

In Bebuquin oder die Dilettanten des Wunders findet eine Auseinandersetzung

mit Präsentationsformen von Kunst statt, die den Primitivismusdiskurs

um ein zentrales Moment anreichert, nämlich um die Verschaltung von
Museum und Schaufenster, von Völkerkunde und Werbe- bzw. Modephänomenen.

Im Puppen- und Schaufensterdiskurs in Bebuquin oder die Dilettanten

des Wunders können Elemente ausgemacht werden, die den Text mit den
Formen der Inszenierung afrikanischer Plastiken verbinden und als Scharniere

zur wechselseitigen Reflexion eingesetzt werden können.
Die hier angedeutete Uberlagerung von Museum und Schaufenster73 ist

tatsächlich als Signatur ethnologischer Ausstellungen um 1900 bezeugt:
Beispielsweise erfolgte die Präsentation von ländlichen Trachten am ,Körper'
von Mannequins und fand hinter Plexiglas statt. Dieses sei seinerseits eine

Erfindung des 19. Jahrhunderts gewesen und habe den Trachten dieselbe

visuelle Verfügbarkeit (in Richtung der Straße) verliehen, wie sie die neuste
Mode aus Paris besaß.74 Wenn ländliche Trachten in der Großstadt ausgestellt

werden, analog zum Primitiven (Jahrmarkt, Zirkus, Bar) also von der

Peripherie ins Zentrum gerückt werden, folgt dies innerkulturell derselben

73 Die strukturellen und inhaltlichen Unterschiede von Museumsvitrine und
Schaufenster verfestigten sich erst in den 1920er Jahren. Dann standen sich die

mit Intellektualität, Bildungsauftrag, Geschichte und Männlichkeit konnotierte
Museumsvitrine und das mit Affektivität, Absatzsteigerung, Gedächtnis und
Weiblichkeit assoziierte Schaufenster tendenziell dichotomisch gegenüber. In
der Zeit davor - und in diesen Zeitraum fallen Bebuquin und Negerplastik -
waren vor allem im deutschsprachigen Raum immer wieder Versuche unternommen

worden, das Schaufenster der Museumsvitrine sowohl strukturell als auch

funktional anzunähern. Vorrangig ging es dabei um den kulturellen Auftrag der

Geschmackserziehung. Vgl. Lindemann. Schaufenster (wie Anm. 31). S. 203.
74 Vgl. Mark B. Sandberg. „The Metropolitan Threshold. Material Mobility and the

Folk-Primitive". Die „Großstadt"und das „Primitive". Text - Politik - Repräsentation.

Hg. Kristin Kopp/Klaus Müller-Richter. Stuttgart u. Weimar: Metzler,
2004. S. 93-112. Hier: S. lOOf. - ,,[T]he crucial thing about the shopwindow
mannequin was that, like the poster, it was identified as a vital component of
the modern city street", behauptet Tag Gronberg (Gronberg. Beware beautiful

women [wie Anm. 41]. S. 382). Die pygmaliontische Belebung der Puppe erfolgt
nicht mehr wie im Klassizismus durch den liebenden Schöpfer-Betrachter,
sondern im Kontext der Großstadtmeile durch den konsumptiven Blick, der einen
virtuellen Tausch von Modell und Käufer vornimmt. Einsteins Interesse an der

Schaufensterpuppe und deren Funktionalisierung als Chiffre eines neuen
Kunstverständnisses konvergiert mit den Strategien der künstlerischen Avantgarde
allgemein: Auch viele Kunstmagazine beschäftigten sich beispielsweise mit den

Mannequins. Vgl. ebd. S. 379.



108 Julia Kerscher

Struktur wie die Vereinnahmung afrikanischer Kunst durch (deutsche)
großstädtische Museen.75

Von besonderer Relevanz ist dabei die im 19. Jahrhundert zunehmende

Überblendung des Stadtraums mit einer Topographie, die sich - so Klaus
Müller-Richter - aus dem imaginierten imperialistischen Macht-, Kultur-
und Moralgefälle zwischen dem kolonisierenden Zentrum und der kolonisierten

Peripherie herschreibe.76 Die imaginierte koloniale Topographie von
Zentrum und Peripherie wird dann durch performative Repräsentationsakte

wie Umzüge, Völkerschauen, Weltausstellungen, Museen, usw. auf den

Stadtraum übertragen.77 Durch den Umstand, dass die Imaginationsfigur des

Primitiven im 19. und frühen 20. Jahrhundert die Reflexion der Großstadt

vollständig besetzt habe78, sei das Primitive zu einem „diskursive [n] Wert-
und topographische [n] Ordnungsbegriff in den verschiedensten Formen der

Stadtbeschreibung"79 geworden. Unter anderem sei er verwendet worden

als urbanes Spektakel in den ethnographischen Museen, Weltausstellungen,
„Völkerschauen", Freilicht-Museen und Kinos; als Kategorie der Selbstbeschreibung

noch in den Biographien marginalisierter Bevölkerungsschichten; und
schließlich als poetologische Projektionsfläche der historischen Avantgarden für
die ästhetische Selbstverständigung zu Beginn des 20. Jahrhunderts.80

75 Neben der Exponierung von Menschen aus fernen Ländern aufWelt- und Kolo¬

nialausstellungen nennt Anja Laukötter auch das Berliner Wachsfigurenkabinett
Castan's Panoptikum als Beispiel für die Vereinnahmung der fremden Welt in die
deutsche Großstadt. In diesem Wachsfigurenkabinettwaren ab 1873 neben

Embryonen und Missbildungen auch ,Wilde' zu sehen, die später in Hagenbecks
Völkerschauen innerhalb von Zoos ihre Lebensweise nachspielen sollten (vgl. Anja
Laukötter. „Das Völkerkundemuseum". Orte derModerne. Erfahrungswelten des

19. und 20. Jahrhunderts. Hg. Alexa Geisthövel/Habbo Knoch. Frankfurt a. M.
u. New York: Campus, 2005. S. 218-227. Hier: S. 222). Die Wachspuppe und
das Museum zur billigen Erstarrnis in Einsteins Berlin-Text Bebuquin sind also

auch in Verbindung mit Castan's Panoptikum und seinen Beständen in Berlin

zu sehen, da beide Male die Gegenstände in Rückkopplungsverhältnissen zum
außereuropäischen Primitiven stehen.

76 Vgl. Klaus Müller-Richter. „.Kulturhistorische Beute'. Das Primitive im Feuille¬

ton (1800-1900)". Die „Großstadt"und das „Primitive". Text - Politik -
Repräsentation. Hg. Kristin Kopp/Klaus Müller-Richter. Stuttgart u. Weimar: Metzler,

2004. S. 115-134. Hier: S. 127f.

77 Vgl. Kristin Kopp/Klaus Müller-Richter. „Einleitung. Die .Großstadt' und das

.Primitive'. Text - Politik - Repräsentation". Die „Großstadt" und das „Primitive".

Text - Politik - Repräsentation. Hg. Kristin Kopp/Klaus Müller-Richter.

Stuttgart u. Weimar: Metzler, 2004. S. 5-28. Hier: S. 11.

78 Vgl. ebd. S. 5.

79 Ebd.

80 Ebd. S. 5f.



Negerplastiken und Wachsfiguren 109

Hier wird Primitivismus nicht als Eigenschaft von Objekten, sondern als

Konzept verstanden, das durch Symmetrisierung und Anthropologisierung
aufverschiedene Phänomene bezogen werden kann.81 Die Imaginationsfigur
des Primitiven konkretisiert sich dann in Gestalt von kolonisierten Subjekten

und Objekten fremder Länder sowie von Mitgliedern marginalisierter
Gruppen der eigenen Gesellschaft.82 Auch in Bebuquin oder die Dilettanten
des Wunders stellen marginalisierte Gruppen das Personal: Es besteht aus

Schauspielerinnen, Hetären und Trinkern83 sowie der zwischen Artistin,
Varietékûnstlerin und Wachspuppe changierenden Euphemia. Die Präsenz
dieser Figuren ist zum einen als Nobilitierung der Unterhaltungskünste zu
deuten, die Ausdruck eines modernen, europäischen Primitiven sind. Der
Fokus auf marginalisierte Gesellschaftsgruppen kann zudem als Variante
innerkultureller Ethnographie verstanden werden84: Die Literatur schließt
hier eine Lücke, die in den Völkerkundemuseen, die grundsätzlich keine

Abteilung .Europa' vorsahen85, klafft.

81 Vgl. dazu ausführlich Schüttpelz. Zur Definition (wie Anm. 12). S. 18-20.
82 Vgl. Kopp/Müller-Richter. Einleitung (wie Anm. 77). S. 12.

83 Vgl. Einstein. Bebuquin (wie Anm. 5). Z.B. S. 85, 88, 89, 90, 92.
84 Bei einem Verständnis der Unterhaltungskünste als Ausdruck eines moder¬

nen, europäischen Primitiven und als Variante innerkultureller Ethnographie
dürfen natürlich entsprechende Vereinnahmungen bzw. Stereotypisierungen
Afrikas und eines (imaginierten) Afrikanischen nicht unberücksichtigt bleiben.

Unter dem Aspekt Variété ist v.a. die Revue Nègre in Paris mit Josephine
Baker zu nennen. Den aus Amerika kommenden Tänzern und Musikern (Können

wir uns einigen auf „Tänzerinnen und Tänzern sowie den Musikern"?)
der Revuen wurden stereotype Eigenschaften des vermeintlich Primitiven
zugeschrieben, wie: Vitalität, Rhythmus, Sinnlichkeit, Erotik, Natürlichkeit,
Ursprünglichkeit, und Erdverbundenheit (vgl. Manuel Maldonado Aléman.
„Die Konstruktion des Anderen. Carl Einstein und der Primitivismus-Diskurs
der europäischen Avantgarden". Carl Einstein und die europäische

Avantgarde./Carl Einstein and the European Avant-Garde. Hg. Nicola Creighton/
Andreas Kramer. Berlin u. Boston: de Gruyter, 2012. S. 170-185. Hier:
S. 174f.). Klaus H. Kiefer hat Josephine Baker als „die konsequenteste
Entfaltung des Primitivismus hin zur Kulturindustrie" (Klaus H. Kiefer.
„Primitivismus und Modernismus im Werk Carl Einsteins und in den europäischen
Avantgarden". Carl Einstein und die europäische Avantgarde./Carl Einstein
and the European Avant-Garde. Hg. Nicola Creighton/Andreas Kramer. Berlin

u. Boston: de Gruyter, 2012. S. 186-209. Hier: S. 200.) bezeichnet und „das

populäre Fortleben der afrikanischen Kunst in der Musik Hall" (ebd. S. 203)
als die kulturindustrielle Aneignung des Primitivismus ausgemacht. Auch die

Revue Nègre stellt also eine Ausprägung der Überlagerung von Modernität
und Primitivismus in der europäischen Großstadt dar.

85 Vgl. Laukötter. Das Völkerkundemuseum (wie Anm. 75). S. 220. Sich mit ein¬

heimischer Folklore zu beschäftigen, war den Volkskundemuseen vorbehalten.



110 Julia Kerscher

Bei der Frage nach den Formen der Präsentation und Popularisierung
afrikanischer Kunst lohnt ein Blick auf die Vorgeschichte ethnologischer
Ausstellungen. Bevor Masken und figürliche Plastiken im späteren 19. Jahrhundert

mehr und mehr in Völkerkundemuseen verwahrt wurden, waren sie in
den,cabinets de curiosités' versammelt worden.86 An diese Tradition schließt
Einstein in Bebuquin oder die Dilettanten des Wunders an: Dirk Heißerer
hat daraufhingewiesen, dass im pejorativen Begriffvom „Museum zur billigen

Erstarrnis" und der dortigen Wachspuppe die Absage an das Museum als

(griechischem) Ort der Musen (museion) angedeutet sei. Einsteins Affront
gegen den klassischen Bildungskanon binde sein .Museum' mit der
unkünstlerischen Puppe zurück an die feudalen Kunst- und Wunderkammern der

Spätrenaissance. In ihnen fanden sich - im Gegensatz zu den Museen -
Sammlungen von historischen, kunstgewerblichen und naturwissenschaftlichen

Kuriositäten, bei deren Erwerb nicht immer der Kunstwert, sondern
ebenso sehr die Seltenheit oder die Beziehung auf ein denkwürdiges Ereignis
maßgebend war.87 Mit dem „Museum zur billigen Erstarrnis" wählt Einstein
ein Kuriositätenkabinett als zentralen Handlungsort des Textes. Diese

Favorisierung des Kuriositätenkabinetts gegenüber dem klassischen Museum
kann als Stellungnahme zu den verschiedenen Popularisierungsstrategien
von Kunst allgemein und von afrikanischer Kunst im Speziellen verstanden
werden. Denn auch bei der Präsentation afrikanischer Plastiken konkurrieren

Kuriositätenkabinett und Museum miteinander. Die in zeitlicher Nähe

zu Bebuquin oder die Dilettanten des Wunders verfasste Schrift Negerplastik
versteht die Plastiken als „selbständig, transzendent und unverwoben"88,
als absolute Kunstwerke also, die Einsteins 1910 formuliertem poetologi-
schen Konzept „eines in sich vollendeten Organismus"89 korrespondieren.
Damit setzt sich Einstein in ein spannungsreiches Verhältnis zur Tradition

der deutschen musealen Anthropologie im 19. Jahrhundert. Diese sei

anti-textuell gewesen: „In contrast to their British and American counterparts,

late-nineteenth-century German anthropological museum rigorously

Das Völkerkundemuseum in Berlin, welches ja auch Einstein gut kannte,

begründete das Ignorieren Europas mit seinem zentralen Forschungsgegenstand:

.Primitive' fänden sich nur außerhalb Europas. Vgl. ebd.

86 Vgl. Rubin. Der Primitivismus (wie Anm. 56). S. 14. Neben völkerkundlichen
Privatsammlungen stellten die Bestände fürstlicher Kuriositätenkabinette dann
aber oftmals die Basis für die Gründung von Völkerkundemuseen dar. Laukötter.
Das Völkerkundemuseum (wie Anm. 75). S. 219.

87 Vgl. zum gesamten Passus Dirk Heißerer. Negative Dichtung. Zum Verfahren der
literarischen Dekomposition bei CarlEinstein. München: Iudicium, 1992. S. 132.

88 Einstein. Negerplastik (wie Anm. 40). S. 252.

89 Carl Einstein. „Vathek". CarlEinstein. Werke. Bd. 1:1908-1918. Hg. Rolf-Peter
Baacke unter Mitarbeit von Jens Kwasny. Berlin: Medusa, 1980. S. 28-31. Hier:
S. 30.



Negerplastiken und Wachsfiguren 111

excluded textual supplements such as explanatory labels or guidebooks."90
Der Grund dafür sei jedoch nicht „a fetishistic commitment to the value

of single things in isolation from one another" gewesen, sondern im Gegenteil:

,,[T]he museum arrangements favoured by German anthropologists
were intended to promote a syncretic practice of vision that .forced the eye

to leap from thing to thing, .inhibiting undue focus on ,any single artefact'

as ,all were forcibly combined into a totality"'91 Die Totalität, die die
deutschen anthropologischen Museen des 19. Jahrhunderts herstellen wollten,
ist also eine kompilative, die den einzelnen Gegenstand nicht als autonomen
Fetisch, sondern als Integral einer übergeordneten Sammlung begreift.
Einsteins Verständnis von Totalität beschreibt genau das Gegenstück zu diesem

Gedanken, es setzt nicht auf der Ebene der Sammlung an, sondern bezieht
sich auf den einzelnen Gegenstand: „Die Totalität ermöglicht die konkrete

Anschauung, und durch sie wird jeder konkrete Gegenstand transzendent."92

Diese Bestimmung entspricht der des absoluten Kunstwerks. Während der

ersten Dekade des 20. Jahrhunderts ist das Werk Einsteins von der Favorisierung

des Kuriositätenkabinetts gegenüber dem Museum, von der Präsentation

afrikanischer Kunst jenseits allen ethnologischen Interesses sowie vom
Gedanken des absoluten, referenzlosen Kunstwerks geprägt.93 Afrikanische
Plastik von 1921 markiert dann einen Bruch mit dem zweiten Punkt: Den
abgebildeten Plastiken werden Informationen zu ihrer genauen Herkunft
und Funktion beigefügt. Das ethnologische Interesse wird also betont. Die
Schrift über Das Berliner Völkerkundemuseum von 1926 revidiert den dritten

Punkt, indem sie sich von Absolutheit und Referenzlosigkeit dezidiert
abwendet:

90 Tony Bennett. „Metropolis, Colony, Primitive. Evolution and the Politics of
Vision". Die „Großstadt" und das „PrimitiveText - Politik - Repräsentation.

Hg. Kristin Kopp/Klaus Müller-Richter. Stuttgart u. Weimar: Metzler, 2004.
S. 69-92. Hier: S. 80.

91 Ebd.

92 Carl Einstein. „Totalität". Carl Einstein. Werke. Bd. 1: 1908-1918. Hg. Rolf-
Peter Baacke unter Mitarbeit von Jens Kwasny. Berlin: Medusa, 1980. S. 223-
229. Hier: S. 227.

93 Wolfgang Struck erklärt dies folgendermaßen: Die europäische Avantgarde
könne „an der mythischen Energie der Werke, mit der sie eine sterbende
Tradition neu beleben möchte, nur partizipieren, indem sie diese ursprünglichen
,Umgebungsassoziationen' ebenso neutralisiert wie die neuen des Völkerkunde-
Museums, indem sie also die Werke aus dem doppelten Dunkel - dem des

afrikanischen und dem des völkerkundlichen Urwalds - in das Licht der Photoateliers
und der Kunstmuseen zerrt.' Wolfgang Struck. „Allegorische Musealisierung:
Carl Einsteins afrikanische Mythologie". Allegorie. Konfigurationen von Text,

Bild und Lektüre. Hg. Eva Horn/Manfred Weinberg. Opladen u. Wiesbaden:
Westdeutscher Verlag, 1998. S. 261-273. Hier: S. 266.



112 Julia Kerscher

Ein Kunstgegenstand oder Gerät, die in ein Museum gelangen, werden ihren
Lebensbedingungen enthoben, ihres biologischen Milieus beraubt und somit
dem ihnen gemäßen Wirken. Der Eintritt ins Museum bestätigt den
natürlichen Tod des Kunstwerks, es vollzieht den Eintritt in eine schattenhafte,
sehr begrenzte, sagen wir ästhetische Unsterblichkeit. Ein Altarbild, ein Porträt

werden zu bestimmtem Zweck, für eine bestimmte Umgebung verfertigt;

gerade ohne letztere ist die Arbeit nur ein totes, dem Boden entrissenes

Fragment94;

Einstein bezeichnet das, was ihm zwölfJahre zuvor als Inbegriffvon Totalität

galt, nun als „Fragment"95 und plädiert für eine Einordnung der Gegenstände

in ihre ursprünglichen Bestimmungszusammenhänge.96 Wolfgang
Struck hat dargelegt, dass Einstein mit dieser Wende eine kolonialismuskritische

Position einnimmt. Im Text zum Berliner Völkerkunde-Museum mache

Einstein deutlich, dass die Ausstellung ihren Ursprung im europäischen
Imperialismus selbst dokumentiere. Das Museum verdopple den imperialen
Herrschaftsanspruch, indem es sich die ausgestellten Objekte unterwirft.97
Neben dieser sehr wichtigen Deutung sollte hier eine Lesart verfolgt werden,
die Einsteins Wandel im Hinblick auf die Ausstellung afrikanischer Kunst
mit seinen literarischen Texten verbindet, genau: die in Bebuquin oder die
Dilettanten des Wunders im Puppen- und Schaufensterdiskurs Elemente
ausmacht, die den Text mit afrikanischen Plastiken und den Formen ihrer
Inszenierung verbinden und die als Knotenpunkte der entsprechenden Wechselbezüge

verstanden werden können.98 Für eine Deutungvon Bebuquin oder die

94 Carl Einstein. „Das Berliner Völkerkundemuseum. Anläßlich der Neuordnung".
Carl Einstein. Werke Band 2: 1919-1928. Hg. Marion Schmid unter Mitarbeit
von Henriette Beese/Jens Kwasny. Berlin: Medusa, 1981. S. 324-328. Hier:
S. 324.

95 Ebd.

96 Nach Einstein droht die „Gefahr [...], daß das Museum von wissenschaftlicher

Forschung abgetrennt, gänzlich zu einem schmalen Ästhetizismus erstarre" (ebd.
S. 326). Folglich plädiert er für „eine vergleichende Sammlung, die den Aufbau
der Grundkulturen zeigt, ergänzt durch Photos." Ebd.

97 Vgl. Wolfgang Struck. Die Eroberung der Phantasie. Kolonialismus, Literatur
und Film zwischen deutschem Kaiserreich und Weimarer Republik. Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 2010. S. 166.

98 Helmut Lethens Ausführungen zu Einsteins Afrikanische[r] Plastik deuten
bereits in diese Richtung, wenn er schreibt: „Darum, so die Schlußfolgerung
aus dem Jahre 1921, dürfen die Kultobjekte nicht von der wissenschaftlichen

Forschung abgetrennt werden, die den kultischen Handlungsraum rekonstruieren

müssen, damit die Fetische nicht zu funkelnden Objekten im Boutiquenlicht

des modernen Völkerkundemuseums werden." Helmuth Lethen. „Masken
der Authentizität. Der Diskurs des ,Primitivismus' in Manifesten der

Avantgarde". Manifeste: Intentionalität. Hg. Hubert van den Berg/Ralf Grüttemeier.



Negerplastiken und Wachsfiguren 113

Dilettanten des Wunders sind diese Einsichten aufschlussreich auch hinsichtlich

der programmatischen Auseinandersetzung mit dem Dilettantismus
und dessen Neubewertung im Horizont der Avantgarden. Einstein macht
sich die zeitgenössische Verquickung von Werbeträgern und Kunstobjekten
zunutze, um für eine Poetologie zu plädieren, die sich aus der Mischung von
Unterhaltungskunst und hoher Kunst speist. An der Puppe Euphemia werden

Einsteins Strategien, das Verhältnis von Dilettantismus und Genialität
neu auszuloten, ins Bild gesetzt: Als Artistin und Wachspuppe verkörpert
sie Kunstformen, die traditionell als .niedrig', als dilettantisch gelten. Dass

gerade diese Kunstformen die Bezugspunkte für die künstlerische
Selbstverständigung der Avantgarden bilden, bedeutet eine Revision des aus dem
Klassizismus überlieferten Dilettantismusverständnisses.

Verfolgt man Euphemia als Artistin, fällt auf, dass Einstein Selbstreferen-

tialität als topisches Prinzip des Genialischen im Zirkus verortet: Mit dem

Artistenkörper ist ein selbstreferentielles Modell eingeführt, das nicht von
der Sprache, sondern vom Körper ausgeht. Der selbstreferentielle Körper
wird in einer Zeit, in der die Sprache in eine existentielle Krise geraten ist,
als geeigneter Austragungsort für die Suche nach dem Wunder und dem
Genialischen erkannt. Teilhabe an dieser Form von Genialität sichert sich
der mit Sprache operierende Literat Einstein durch das Konzept einer absoluten

Prosa und in Bebuquin oder die Dilettanten des Wunders durch eine
zirzensisch fundierte Ästhetik, die sich u.a. in der Revuehaftigkeit der Text-

anordnung" zeigt.
Verfolgt man Euphemia als Wachspuppe, die zum einen als Schaufensterpuppe

für Werbezwecke eingesetzt wird und - vermittelt über das kubisti-
sche Formprinzip - in einer Verwandtschaft mit der primitiven Kunst steht,
erscheint Bebuquin oder die Dilettanten des Wunders weniger als ein Stück
absolute Prosa, sondern vielmehr als ein Dokument eines literarischen
Primitivismus, der seine modernen, europäischen Ausgangsbedingungen nicht
verschleiert, sondern ausstellt und reflektiert.

Amsterdam u. Atlanta: Rodopi, 1998. S. 227-258. Hier: S. 241. Hervorhebung
von mir, J.K.

99 Einstein reiht in Bebuquin oder die Dilettanten des Wunders nicht nur Tanz,

Chanson, Artistik u.a. in aufeinanderfolgenden Episoden an, sondern folgt bei

den unterschiedlichen Episoden verschiedenen Formprinzipien. Wenn er lange

Kapitel auf sehr kurze folgen lässt, dialogisch-performative Darstellung,
monologisches Sprechen und Erzählerbericht kontrastiert, philosophische Erörterungen

mit Unflätigkeiten durchsetzt, lyrisch-musikalische Formen einsetzt u.Ä.

(vgl. Einstein. Bebuquin (wie Anm. 5). Kap. 10 und 11, S. 77-80, 81,105)
transformiert er das Prinzip einer Varietédarbietung in eine literarische Darstellungsweise.



114 Julia Kerscher

4. Zusammenfassung

In Euphemia sind sowohl die moderne europäische als auch die primitive
afrikanische Puppe verkörpert bzw. anzitiert. Als moderne europäische
Puppe ist Euphemia eingebunden in die Mode- bzw. Werbewelt. Ihr Ort ist
das Museum zur billigen Erstarrnis, das seinem Namen widersprechend eher

ein Kuriositätenkabinett als ein Museum ist. An Euphemia nimmt der Text
eine Überblendung von Museum/Kuriositätenkabinett und Schaufenster

vor und verschaltet Völkerkunde und Werbephänomene miteinander. Die
Schaufensterpuppe Euphemia bildet, vermittelt über das kubistische

Formprinzip, das moderne europäische Gegenstück zu den afrikanischen Plastiken.

So wird sie erstens zum Reflexionsmedium der Völkerschauen und der
musealen Anthropologie des späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts. Die
Überlagerung von verweisendem Werbeträger und Ausstellungsgegenstand
nimmt zweitens die Entwicklung in Einsteins Denken über die afrikanischen
Plastiken vorweg: Der Einschaltung des Elements Reklame in das literarische

Kunstwerk wird Jahre später die Einschaltung der Umgebungsassoziationen,

also z.B. die Beschriftung der Plastiken100, in die Präsentation afrikanischer

Kunst folgen.
Abschließend kann also festgehalten werden: Die Überblendung von

Museum bzw. Kuriositätenkabinett und Schaufenster, die der Text an

Euphemia vornimmt, verschaltet Völkerkunde und Werbephänomene
miteinander, und macht auf den Status der Puppe als Verkörperung kultureller
Transfers, ganz konkret des Imports des Primitiven in die europäische Großstadt,

aufmerksam. Als poetologische Chiffre für das gesamte Kunstwerk
kondensiert die Puppe all diese Phänomene in sich.

100 In AJrikanische Plastik von 1921 werden die Herkunftsorte der Plastiken

genannt („Ich gebe diesem Band Beispiele afrikanischer Kunst aus dem Joruba-
land, Benin, Gabon, Angola, dem Vatschivokoeland, dem Kassaigebiet, Urua,
sowie ein Beispiel der Simbayekunst aus dem Maschonaland." (Carl Einstein.
„Afrikanische Plastik". Carl Einstein. Werke Bd. 2: 1919-1928. Hg. Marion
Schmid unter Mitarbeit von Henriette Beese/Jens Kwasny. Berlin: Medusa,
1981. S. 62-144. Hier: S. 67.), es wird eine Beschreibung und Klassifizierung
dessen, was aufden Tafeln zu sehen ist, vorgenommen (vgl. ebd. S. 69-93), und

es ist ein Anhang mit einem „Tafelverzeichnis" (ebd. S. 93-94) und Verweisen

auf „Literatur" (ebd. S. 95) vorhanden.


	Negerplastiken und Wachsfiguren : afrikanische und europäische Puppen als Medien des Primitivismus bei Carl Einstein

