
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2015)

Heft: 44: Primitivismus intermedial

Artikel: Das Primitive, das Orale und die Kulturgeschichte : Michel Mettler und
die Folgen

Autor: Böhme, Hartmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006401

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hartmut Böhme

Das Primitive, das Orale und die Kulturgeschichte

Michel Mettler und die Folgen

Stellen Sie sich vor, Sie gingen zum Zahnarzt - und mittels seiner 3D-digi-
talen Mundinnenraumkamera demonstriert er Ihnen folgenden Befund,
der Sie so fassungslos macht wie den Zahnarzt sprachlos. Immerhin, Ihre
Karies hat den Molar so kunstgerecht gestaltet, dass er einem Acheiropoie-
ton, einem von sich selbst gemachten, also heiligem Bild nahekommt. Und
als hätte die Karies auf einem altsprachlichen Gymnasium ihr Werk begonnen,

präsentiert sie Highlights der ägyptischen und römischen Antike, das

Kolosseum und Tempelanlagen von Luxor und Abu Simbel. Nun, es handelt
sich um eine CGI (computer generated imagery), die Visualisierung eines

Objekts ohne jede Referenz auf Wirklichkeit, die von einer jungen Firma

namens „Illusion" für digitales Advertising in Bangkok produziert wurde:
homo ludens. Alte Kulturen sind offenbar überall hoch im Kurs.

Wir werden sehen, warum es keineswegs abwegig ist, in den Zähnen bzw.

im Mundraum der Kulturgeschichte zu begegnen, nicht nur den Zeugnissen

der alten Hochkulturen, sondern auch der Prähistorie, also dem Primitiven.

Der Mundraum ist eine außerordentlich reiche Quelle von Phantasmen,

Bildern, kulturellen Semantiken, ästhetischen Urteilen und medialen

Vergegenwärtigungen.

1. Ein mundarchäologisch einzigartiger Fund.

Michel Mettlers Roman Die Spange1

Im Mundraum des 33-jährigen, erfolglosen Musik-Studenten Anton Windl2
wird eine „Entdeckung" gemacht: der Zahnarzt findet „Reste einer
prähistorischen Anlage" (Mettler 13) im Mund, aber nichts zahnmedizinisch
Einschlägiges. Der „mundarchäologisch einzigartige Fund" (Mettler 64) wird
später auf 5100 Jahre geschätzt, wobei sich noch weitere, ältere wie jüngere

1 Michel Metder. Die Spange. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2006. Fortan wird aus

dem Roman zitiert als (Mettler + Seitenzahl).
2 ,Windl' lässt sich mit Windel' assoziieren: tatsächlich kann man Antons Zustand

als eine Art symbolischer und praktischer ,Pamperisierung' verstehen. - ,Anton'
verweist auf Antonius, den absoluten Altmeister der projektiven Phantasmen,

worin es auch Anton zu ungeahnten Fertigkeiten bringt. Die Regression auf
(subjektgeschichtlich) Archaisches beginnt schon beim Namen.



16 Hartmut Böhme

Material-Spuren und Artefakt-Fragmente im Mundraum Antons finden. In
der Prähistorie wurde auch die Spange entwickelt, ein sakrales Mund-Artefakt,

das, besonders in formaler Doppelung, „die ursprüngliche Ganzheit"
des Universums repräsentiert. Die mythisch erhöhte „Spange der Spangen"
ist sozusagen der Gral der frühen Mund-Kulturen (Mettler 30f.).3

3 Die Spange, vielen Kindern vertraut, fungiert hier als Metapher für die
Urform des technischen Artefakts überhaupt. Bevor Spangen für Kinder und Jugendliche

zum begehrten modischen Accessoire, zu einer Art Körper-Fetisch, wurden
(wie dies heute verbreitet ist), waren sie, wie ich mich gut erinnere, eine Art
technisches Folterinstrument mit wenigstens leichten traumatisierenden Folgen. Um
Traumata aus der Kindheit geht es auch bei Anton Windl; man weiß nicht, um



Das Primitive, das Orale und die Kulturgeschichte 17

welche es sich handelt, aber irgendwie hängen sie mit oralen Erfahrungen zusammen.

.Spangen' sind zahnärztliche Regulationsinstrumente, sie gehörten oft zu
den kindlichen Erfahrungen mit der Normalisierungsmacht der Gesellschaft, der

Eltern, der Medizin. Daher mag sich erklären, dass hier im Roman .Spangen' generell

nicht nur für kulturelle Artefakte, sondern auch für normierende Eingriffe in
den kindlichen Körper stehen: früheste Form der Begegnung mit der Biomacht,
deren Agenten Eltern und Ärzte sind. Es gehört zum Übergang von der
Disziplinarmacht zur Regulationspolitik, dass die Bevölkerung insgesamt normalisierte
Gebisse erhalten sollte: eine idée fixe besonders der Gesundheitspolitik der

Nachkriegsgesellschaft, die später, im Zeichen des Neoliberalismus, den Subjekten und
Familien als von ihnen zu verantwortende Selbstoptimierung aufgelastet wurde.



18 Hartmut Böhme

Immer wieder schaltet der Erzähler kleine Traktate über die Kulturgeschichte

der Spangenkonstruktionen ein, die die Achse der Menschheits-
Geschichte darstellen. Mettler spricht von einer „Expedition in ein abgedunkeltes

Gebiet". Ziel ist eine umfassende „Mundwissenschaft" (Mettler 18). Sie

reicht weit „zurück vor den Beginn der Zivilisation" und umfasst die „Lehre

vom Mund und seiner Beziehung zu den Göttern" einerseits und andererseits

„diverse Praktiken therapeutischer oder ritueller Art" (Mettler 17). So wird
über die steinzeitliche Mundkunde berichtet, etwa vom ideogrammatischen
„Zeichen O für Mund, aber auch Tor, Mond, Ursprung, Geburt und Mutter".

Das Mund-O wird zum Zeichen für alles, also auch für das „Himmelsgewölbe,

den Urmund, dem alles entstammt". Aus dieser Frühzeit entstammt
auch die Vorstellung von der kosmologischen Dimension der Mundkunde.
„So erhellt sich, weshalb die Mondkarten oft gleichbedeutend mit
Diagrammen des nächtlichen Himmels sind. Entsprechend werden die

Zahnstellungen mit Sternbildern assoziiert!' (Mettler 27; vgl. 65/6) Man erkennt
hier in actu das Analogie-Schema von Mikro- und Makrokosmos, Mensch
und Himmel. Die Mundhöhle Antons wird zum „Kosmos Anthropos".4
Mundwissenschaft ist Kosmologie, ja sie ist der Ursprung allen Wissens. Die
Mundhöhle ist ein fremdes Territorium und ein Territorium des Fremden,

genauso wie das Weltall oder außereuropäische Kulturen für Expeditionsreisende

im 17. Jahrhundert. Man erinnere sich an den Titel Expeditionen in
den dunklen Kontinent von Christa Rohde-Dachsner (1991); hier handelt

es sich, in Anlehnung an Freuds Metapher vom „dark continent", um Reisen

ins Unbewusste, besonders des Weiblichen. Man erinnere ferner das Diktum
von Novalis: „Wir träumen von Reisen durch das Weltall: ist denn das Weltall
nicht in uns? Die Tiefen unseres Geistes kennen wir nicht. — Nach Innen geht
der geheimnisvolle Weg."'' Und erinnere schließlich von Robert Müller den

Satz: „Was war meine ganze Reise bisher mit ihren Abenteuern [...] anderes

gewesen als ein kurzer Abrißgattungshafier Erfahrungen Wohin anders reisen

wir, als nach rückwärts in unser eigenes Gedächtnis,"6 Expeditionen des Ich,
ins Ich oder in fremde oder uralte Kulturen; dies sind immer schon
interdisziplinäre Unternehmungen. Und so verwundert es nicht, wenn die Ärzte-
Schar um Anton durch Psychologen, Materialwissenschaftler, Archäologen,
Kosmologen, Vermessungs- und Bergungsspezialisten etc. ergänzt wird.

4 Heinrich Schipperges. Kosmos Anthropos. Entwürfe zu einer Philosophie des Leibes.

Stuttgart: Klett Cotta, 1998 (zuerst 1981).
5 Novalis. Werke, Tagebücher und Briefe. Hg. Hans-Joachim Mähl/Richard Samuel.

Bd. II. München u. Wien: Hanser, 1978. S. 233 Blüthenstaub-Fragment
Nr. 16).

6 Robert Müller. Tropen. DerMythos der Reise. Urkunden eines deutschen Ingenieurs.
München: Hugo Schmidt, 1915 (Neudruck. Hg. Günter Helmes. Paderborn: Igel,

1990. S. IIS). Vgl. dazu: Volker Zenk. Innere Forschungsreisen. Literarischer
Exotismus in Deutschland zu Beginn des 20. Jahrhunderts. Oldenburg: Igel, 2003.



Das Primitive, das Orale und die Kulturgeschichte 19

Antons Mundhöhle wird zum Schauplatz einer vorbildlichen, freilich auch

wunderlichen interdisziplinären Team-Arbeit (aber auch der Konkurrenz).
Die Untersuchung Antons wurde durch den „Vertrauensarzt" Dr. Berg

veranlasst, bei dem er wegen „diffuser Beschwerden" in Behandlung ist.

Anton scheint herkunftslos, Verwandte lassen sich nicht finden, die Spuren
einer Mutter führen ins Ungefähre. Eine Krankengeschichte existiert nicht.
Anton ist unfähig, über sich Auskunft zu geben. Seine Phantasien treten an
die Stelle von Erinnerung. Er ist ein erinnerungsloser Phantast. Ein anderer

Kaspar Hauser, der ein klassischer Fall einer irregelaufenen, autistischen
Biographie früher infantiler Entfremdung und nachholender, wenn auch

fehlgeschlagener Sozialisation ist.
Dr. Berg hegt also den Verdacht, dass mit Anton Windl „etwas Ernstes im

argen lag". Da die Symptome aufdie orale Sphäre verweisen, schickt Dr. Berg
seinen Patienten zu Dr. med. dent. Masoni, der die prähistorische Anlage
entdeckt. Indes, dabei bleibt es nicht: Anton Windl legt in kürzester Zeit
eine steile Karriere als Patient hin; so sagt er von sich: „Ein Spitzenpatient.
Womöglich sogar der beste, den's je gab!' (Mettler 200) Internationale
Forscherteams fördern immer wieder Neues zu Tage: kulturgeschichtliche Spuren

aller Epochen, Reste eines Meteoriteneinschlags, uralte und komplizierte
Spangen-Konstruktionen in der Tiefe der Mundhöhle etc.

So wird Anton Windl zum kostbaren Mittelpunkt der Aufmerksamkeit.
Er wird total versorgt und fühlt sich „zusehends aufgehoben" (Mettler 16):
ein vollberuflicher Patient. Das ist sein Krankheitsgewinn. Man kann es

auch andersherum sehen: auf ärztlicherseits geäußerte Verdachtsmomente

produziert Anton pausenlos Symptome, um sich von der Daseinsmühe zu
entlasten und in einen Zustand der Ringsum-Versorgung zu flüchten, in eine

Art primärnarzisstische Regression. Dazu passt, dass die reale Mutter
verschwunden ist, „seit der Doktor sie zu kontaktieren versucht habe" (Mettler

19). Dr. Berg ahnt, dass Antons Verhalten „ein Spiel mit unserer
Erwartungshaltung" (Mettler 67) sein könnte. Jedenfalls bildet Anton nunmehr
das Zentrum, um das fortan die Welt kreist.

Anton gibt vor, keine Ahnung zu haben, wie all die wundersamen Objekte
in seinen Mundraum gekommen seien; nie habe er sie bemerkt. Man darf
annehmen, dass das, was zu Tage gefördert wird, zum Verschwiegenen und
vermutlich zum Unbewussten Antons gehört. Man liegt auch nicht falsch,
die freigelegten Mundhöhlen-Artefakte als Symptome, als eine Art kunstvoller

Tumore früher seelischer Störungen zu verstehen. Die Expedition in
die Mundhöhle fördert - man möchte sagen: getreu der Freud'schen Annahmen

über die Parallelen von Onto- und Phylogenese - nicht nur biographisches,

sondern auch fremdkulturelles, prähistorisches Material zu Tage.
Bei einem filmisch festgehaltenen Bergungsversuch, den Anton über

einen Monitor verfolgt, macht er „im innersten Ring der arenaförmigen
Anlage" eine winzige „zweite Ich-Person" aus, ein Ich, „aus dessen Mund Ge-



20 Hartmut Böhme

schichte sprach, dreitausend Jahre menschlichen Bemühens" (Mettler 32)

- allerdings auch ein kindisch-ungelenkes Liedchen erklingt, das Anton
„unwillkürlich" mitsummt, denn er ist ja selbst diese „zweite Ich-Person" -
wie alle weiteren Ichs. Denn im hohlen Zahn des einen sitzt ein weiteres
Ichlein, in dessen hohlem Zahn noch ein Ich sitzt - et sic in infinitum. Anton
nennt diese im Mundbergwerk verborgenen Zweit-Ichs fortan Tom, eine

vertraut-fremde Figuration des eigenen Ich. Anton ist der Zeitgenosse aller
Zeiten. War dies nicht die tiefe Überzeugung Freuds: dass unser präsentisches

Bewusstsein grundiert ist in tieferen Schichten der Historie, von der

wir nichts wissen, wenn wir nicht wie ein Archäologe die Tiefenschichten
und verborgenen Objekte freilegen oder wie ein Höhlenforscher ins
unerforschte Dunkel vordringen?7

Man bemerkt, dass Dr. Berg, der für Anton zwischen Vater und Mentor
steht (Mettler 25) und sich als „Spezialist für das Degenerative bezeichnet"

(Mettler 29), nicht zufällig so heißt: wohnte Sigmund Freud doch in Wien,
Berggasse 19. Man darf die Expedition, die nun anläuft, als eine Maskierung
der psychoanalytischen Kur verstehen. Die Mundhöhle ist vieles zugleich:
der Raum einer wissenschaftlichen Exploration; die Sphäre eines grandiosen

Phantasmas, das von Anton und den Ärzten gemeinsam kreiert wird;
eine archaische Höhle, in die Anton regrediert, gleichsam in die temporalen

Tiefenschichten der eigenen Existenz und der Menschheitsgeschichte, ja
der Naturgeschichte und des Kosmos; schließlich ein Bergwerk des Ich. Wir
erinnern daran, dass schon Romantiker, wie Novalis, Hoffmann oder Tieck,
die subterrane Erd-Innenwelt in eine Topographie des Menscheninneren,
in einen Raum des Unbewussten verwandelten.8 Man steigt in das eigene
Innere wie in Schacht und Stollen und begegnet einer unentdeckten, auch

ästhetisch höchst wunderbaren Welt, neu und uralt, befremdlich und
vertraut, ein Mund-Kino, das zugleich ein Kino des Unbewussten, nämlich
seiner vergrabenen, verschütteten Phantasien ist. Wir dürfen an Piatons

Höhlengleichnis denken (Piaton, Politeia 5l4a-515b): die Mundhöhle Antons
wird zum projektiven Theater der Illusionen, Kino eben.

Die produktive Einbildungskraft Antons kennt keine Grenzen; darin
ist er echter Romantiker. Er füllt mit seinen oralen Phantasie-Implantaten
allen Raum und alle Zeit aus. Ständig begegnen sich die Zeugnisse der

7 Zur Archäologie-Metapher vgl. Freud und die Antike. Hg. Claudia Benthien/
Hartmut Böhme/Inge Stephan. Göttingen: Wallstein, 2011. Bes. S. 11-19, 117-

158,431-441 (dort auch weiterführende Literatur).
8 Hartmut Böhme. „.Geheime Macht im Schoß der Erde'. Das Symbolfeld des Bergbaus

zwischen Sozialgeschichte und Psychohistorie". Natur und Subjekt. Frankfurt

a. M.: Suhrkamp, 1988. S. 67-144. Wendy Lesser. The Life below the Ground.

A Study ofthe Subterranean in Literature and History. Boston u.a.: Faber & Faber,

1987.



Das Primitive, das Orale und die Kulturgeschichte 21

Frühgeschichte mit den Aufzeichnungs- und Bildgebungsmaschinen der

Hightech-Medizin. Alles wird protokolliert, exploriert, instrumental und
medial erfasst und in den internationalen Medizin-Diskurs eingespeist. Man
kann sagen: das Primitive und Archaische ist zu pathologischen, doch
bedeutungsvollen Einlagerungen des Mundraums geworden, ein Museum der

Frühgeschichte, in welchem sich indes auch die kranke Gegenwart Antons
darstellt. Wenn Antons Mundkunstwerke auch noch wie Museumsobjekte
der Öffentlichkeit präsentiert werden, so kann sein Mundraum insgesamt
als eine Kunst- und Wunderkammer gelten. Die Kunstwerke im Mundraum

sind sozusagen die physiologisierten Metonymien unausgesprochener
Erzählungen.

Darum versucht Dr. Berg, an die wunderbaren Verwachsungen im Mund,
der die Urhöhle der Sprache ist, mittels eines Narrators heranzukommen.
Diese Maschine soll bei Fällen „manifester Erzählschwäche" „Blockaden in
den entsprechenden Hirnregionen lösen, vor allem natürlich im Erzählzentrum,

der Insula fabulans" (Mettler l47f.). Denn bei Anton bestehe, so Dr.
Berg, „Afabulie", die sich als „Dysfabulie" zeige, ein „Scheinerzählen", eine

„Parafabulation" (Mettler 150). Man ahnt, dass es, metapoetisch, auch um
die ,Geburt' des Autors geht oder um den „Geist der Erzählung", wie ihn
Thomas Mann ironisch zu Anfang des Romans Der Erwählte beschwört.9

Die Spange ist nämlich auch ein Künstlerroman. Im E.T.A. Hoffmann sehen

Sinn geht es um das Narrativ des Künstler-Dilettanten. In den Narrator also

wird Anton eingesperrt, um das Erzählen ihm abzuhorchen. Dr. Berg will in
Anton „Schicht für Schicht" alles abtragen, „um dahin zu gelangen, wo alles

begonnen hat. Bedingung ist, daß Sie alles nochmals durchlaufen." (Mettler
158) Das ist eine, freilich parodistische Anleihe an die psychotherapeutische

Praxis Freuds, besonders an die Schrift Totem und Tabu von 1913, in
der Freud im Schema des damaligen Primitivismus die Muster moderner

Lebensgeschichte in der menschheitlichen Urgeschichte spiegelt.10

Für Anton wird Dr. Berg so zu einem „Sherlock Holmes meines
Innenlebens, von dem aber ungewiß war, welchen Anteil er selbst an den
Unregelmäßigkeiten hatte, die er aufzuklären vorgab" (Mettler 170).11 Darum setzt
Anton sich nachts allein in den Narrator (Mettler 175ff), um dort gewaltige

9 Thomas Mann. Der Erwählte. Frankfurt a. M.: S. Fischer, 1956. S. 8, oder: Ders.
Gesammelte Werke. Frankfurt a.M.: S. Fischer, 1990. Bd. VII, S.12.

10 Vgl. dazu besonders Nicola Gess. Primitives Denken. Wilde, Kinder und
Wahnsinnige in der literarischen Moderne (Müller, Musil, Benn, Benjamin). München:
Fink, 2013.

11 Man kann hier an Carlos Ginzburg denken: „Spurensicherung. Der Jäger ent¬

ziffert die Fährte, Sherlock Holmes nimmt die Lupe, Freud liest Morelli - Die
Wissenschaft auf der Suche nach sich selbst". Spurensicherungen. Uber verborgene

Geschichte, Kunst und soziales Gedächtnis. München: dtv, 1983. S. 78-125.



22 Hartmut Böhme

Bilderfluten zu erleben, die der „Erzählfluß vor mir", der „Ideenstrom" vor
ihm ausbreitet (Mettler 181).

Die Medizin hat zum poetischen und therapeutischen Erzählen ein bloß
technisches Verhältnis. Neben dem Narrator werden weitere Maschinen
eingeführt. Eine Art Abhör-Spange (88ff.), die nicht im Mund, sondern um den

Kopfverbaut wird, soll den Kontakt zwischen Ich und Welt herstellen, sie ist
das Medium zwischen Innen und Außen, über das der Patient Botschaften
sendet und empfängt. Eine verdinglichte, maschinisierte Form von Sprache
und Kommunikation, Erzählung und Therapie. Die „Auditor"-Maschine
wiederum (Mettler 206fF.) ist ein umgekehrter Narrator: „So wie wir mit
dem Narrator versuchen, Ihnen Dinge zu entlocken, so muß es mal ein Gerät

gegeben haben, mit dem Ihnen etwas eingespeist wurde." Wie Fremdvorstellungen

in das Subjekt eindringen und dort sich zu den verkapselten
Artefakten der Mundhöhle transformieren, so versucht Dr. Berg umgekehrt den

dort eingekapselten Erzählungen die Zunge zu lösen, also die Rätselobjekte
in Kommunikate zu verwandeln.12

Kein Zweifel also: tatsächlich handelt es sich um eine wenn auch
absonderliche talking eure. Sie wird mehrfach überlagert: durch die Primitivismen
der individuellen wie menschheitlichen Prähistorie; sie sind in den oralen

Symptomen Antons verkapselt. Ferner wird das psychosomatische Geschehen

Antons überlagert durch die maschinelle Hochrüstung der Mediziner-
Teams, die mit Anton ihre Karriere befördern wollen. Und drittens wird die

,Psychohistorie' überlagert durch die Geschichte eines gescheiterten Künstlers,

dessen grandioses Ich kollabiert.
Es versteht sich, dass ein derart grandioses, in Wahrheit schizoides Ich,

das fortlaufend pathologische Befunde erzeugt, sich so in die medizinische

Versorgung einnistet, wie sich in seinen Mundraum die Menschheitsgeschichte

eingenistet hat. Aufschlussreich ist auch, dass Anton in einem vom
Tageslicht abgeschirmten Raum verbracht wird und sich meist in einem

12 Antons Phantasmen erinnern in vielen Zügen an Daniel Paul Schreber. Denk¬

würdigkeiten eines Nervenkranken (1903; Frankfurt a.M., Berlin u. Wien:
Ullstein, 1973), über die wiederum Freud 1911 eine Abhandlung publizierte:
Sigmund Freud. „Psychoanalytische Bemerkungen über einen autobiographisch

beschriebenen Fall von Paranoia". Studienausgabe. Bd. 7. Frankfurt a.M.:
S. Fischer, 1973. S. 133-203. Auf die paranoiden Maschinen, wie den Narrator
oder den Auditor bzw. den Beeinflussungshelm, von denen der Roman berichtet,

passt sehr gut: Viktor Tausk. „Über die Entstehung des .Beeinflussungsappara¬
tes' in der Schizophrenie". Psyche. Zs.f. Psychoanalyse und ihre Anwendungen 23

(1969): S. 354-385. Zur Rückverwandlung von .eingekapselten Erzählungen',
die wie Klischees oder mechanische Muster wirken, in angeeignete Narrative,
die der Patient mit dem Therapeuten zusammen entwickelt vgl. Alfred Lorenzer.

Sprachzerstörung und Rekonstruktion. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1976, sowie

weitere Veröffentlichungen dieses Autors.



Das Primitive, das Orale und die Kulturgeschichte 23

„Dämmerschlaf" befindet. Der Preis, den Anton für seine Rundum-Versor-

gung, seine infantile Passivität und Verantwortungsentlastung zu entrichten
hat, ist die Krankheit. Aber die Krankheit ist Flucht - aus der Wirklichkeit
in vielfach ineinander geschachtelte Höhlen. Mehr Primitivismus in einer
modernen Klinikmedizin kann man kaum erwarten. Wenn Anton technische

wie naturgeschichtliche, literarische wie paranoide Arrangements
produziert, so stellen diese eine künstliche Mutter, eine mütterliche Matrix dar:

Regression auf archaische Zustände im High-Tech-Umfeld.
Das archäologische Forschungsfeld in seinem Mund wird, zwischen den

Zeiten für Sondierung und Grabung, von den Ärzten zwecks Konservierung

gekühlt. Manche Ärzte schlagen vor, den gesamten Kopf zu klimatisieren,

also aus Anton eine Art Experimental-Leiche zu machen (Mettler 25).
Des Öfteren geht es in den Diskussionen der Ärzte gar um das Einfrieren

von Antons Kopf, weil die Konservierung der prähistorischen Anlagen im
Mund wichtiger erscheint als das Leben des Patienten: Auch das, vielleicht
gerade das ist Wissenschaft. Als eine Art kryomedizinischer Schaupatient
wird Anton bei sechs Minusgraden ausgestellt, während eine Sichtanlage das

Innere von Antons Mundraum freigibt (Mettler 30).
In diesen Verwilderungen der Phantasie steckt, neben den Archaismen,

sehr viel Parodistisches und Groteskes, eine barocke Hybridität, die sich da

im Munde entfaltet. Vielleicht kann man das Hybride der oralen
Konstruktionen mit den wuchernden Körpern vergleichen, die Michail Bachtin
in der Frühen Neuzeit und besonders bei Rabelais entdeckt hat.13 Indes ist
der Roman auch eine gewaltige Satire auf die Wissenschaften und ihre
verborgenen Phantasmen sowie natürlich auf die Psychoanalyse. Ferner ist der

Roman eine Art Speläologie, eine Höhlenforschung, eine Expedition in eine

spelunca oder spelygx. Die Expeditionen ins Menschen-Innere sind, für Mettler,

Erkundungsreisen in unterirdische Reiche, aus denen wir kommen und
die phantastische Figurationen enthalten. Athanasius Kircher schrieb 1664
seine Abhandlung Mundus subterraneusu, ein Werk, in dem Wissenschaft
und Phantastik, Mythologie und Archäologie, Naturforschung und Theologie,

Bild- und Schriftkunst zum letzten Mal ein gewaltiges Ganzes bildeten,
bevor sich endgültig die Wissenschaften und die Künste trennten. In Mettlers

imaginärer Mundhöhlenforschung werden diese Grenzen wieder eingerissen

- allerdings in der Form, in der solche Grenzüberschreitungen, Gattungsvermischungen

und Hybriditäten in der Moderne einzig möglich sind: nämlich

als Fall einer poetisch losgelösten Phantasie, als psychopathologische

13 Michail Bachtin. Rabelais und seine Welt, Volkskultur als Gegenkultur. Frank¬

furt a.M.: Suhrkamp, 1995. Ders. Literatur und Karneval. Zur Romantheorie

undLachkultur. Frankfurt a.M., Berlin u. Wien: Ullstein, 1985.
14 Athanasius Kircher. Mundus Subterraneus, in XIILibros digestus. 2 Bde. Amster¬

dam: apud Joannem Janssonium & Elizeum Weyerstraten, 1665/1678.



24 Hartmut Böhme

Symptomatik. Ähnlich Gregor Samsa in Franz Kafkas Erzählung Die Ver-

wandlung\v&.t sich Anton in ein (zahnmedizinisches) Monstrum verwandelt,
das gerade darum menschlich und poetisch wird.

Gewiss hat Mettler mit seinen Etüden zur Mundhöhle mehr als ein
literarisches Phantasma abgeliefert, sondern im Oralen eine ungeheure kulturelle

Semantik entdeckt. Nur kurz erinnere ich an Hans Blumenbergs Werk
Höhlenausgänge von 1989.15 Blumenberg verwendet als Motto den

Tagebucheintrag Kafkas vom 24. Januar 1922: „Mein Leben ist das Zögern vor
der Geburt!'16 Ungeborenes, oder nicht zu Ende geborenes Leben: das ist
ein Leben in der Geburtshöhle, der Inbegriffder Höhlenexistenz überhaupt.
Man denke an Kafkas Erzählung Der Bau von 1923/4, wo die Höhlenphantasie

ins Paranoide gewendet wird. Auch Anton Windl ist ein Höhlenbewohner,

der sich eine künstliche Höhle schafft und seinen Mundraum zum
Schoß sonderbarer, aber kunstvoller Gebilde verwandelt, ohne sich zu erinnern

oder von sich erzählen zu können.

Der Mensch, so Blumenberg, kommt aus den Höhlen, sie sind sein umhüllender

Schutzraum und zugleich der primitive Ausgangsraum des Lebens, aus

dem die Geschichte herausstrebt, um ein Leben im Licht der (Erd-) Oberfläche

zu führen. Höhlen sind der geschichtslose Grund des Geschichtlichen. Das

ist das Archaische par excellance. Man denke daran, dass schon der Prometheus

des Aischylos (Der gefesselte Prometheus, Vers 436-506, bes. 447-454)
die prähistorische Menschheit aus ihrem primitiven Höhlendasein befreit,
indem er ihnen Kulturtechniken vermittelt. Die gelichtete Erdoberfläche
aber kann, so Blumenberg, im Lortgang der Zivilisation zerstört werden,
sodass am Ende der Geschichte die Rückkehr in die Höhlen stehen könnte,
eine Re-Barbarisierung (wie dies auch in vielen postkatastrophischen Filmen
der Fall ist).

Ähnlich kollabiert bei Anton Windl die Oberfläche des Lebens und er
kehrt in die Höhle zurück, die Mundhöhle seiner primären und frühzeitlichen

Lebendigkeit. Winfried Trimborn spricht von einer narzisstischen

Höhle, einer Festung, einem Kokon sowie, mit Donald Meitzer, vom depressiven

und phobischen Claustrum; er würde bei Anton Windl eine „Flucht in
die Bewegungslosigkeit angesichts der Katastrophe", ein „extremes schizoides

Rückzugsverhalten" und eine „blockierte Individuation" annehmen, also

eine sehr frühe Stockung der Seperationsphase, wie sie Margaret S. Mahler
beschrieben hatte.17 Die Höhle Antons ist nicht mehr ein naturhaffer und

15 Hans Blumenberg. Höhlenausgänge. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1989.
16 Franz Kafka: „Tagebücher". Hg. Hans Gerd Koch/Michael Müller/Malcolm

Pasley. Kritische Ausgabe. Hg. Jürgen Born/Gerhard Neumann/Malcolm Pasley/

Jost Schillemeit. Frankfurt a.M.: S. Fischer, 2002. S. 888.

17 Winfried Trimborn. Narzissmus und Melancholie. Zur Problematik blockier¬

ter Individuation. Gießen: psychosozial, 2011. S. 18-24. Donald Meitzer. Das



Das Primitive, das Orale und die Kulturgeschichte 25

archaischer Ausgang des Lebens, auch nicht die nirwanische Umhüllung
durch ein versorgendes Primärobjekt - also kein ,primitiver' Ursprung -,
sondern sie ist erfüllt mit kulturellen Semantiken und womöglich malignen
Artefakten der Kulturgeschichte - mithin eine komplexe kulturelle Figuration.

Anton ist selbst die Höhle, in die er sich verkapselt, und er ist, so eigen
dasjenige sein mag, was in ihm zutage tritt, sich selbst so fremd wie fremder
eine andere Kultur nicht sein kann.

In der Moderne kann es eine reine Phänomenologie des Archaischen und
Fremden nicht geben. Im Gegenteil: sie treten nur unter den Bedingungen
der modernen Ästhetik (hier des Romans), und der Wissenschaft (hier der

Medizin) auf. Blumenberg liefert eine philosophische Anthropogenese auf
Grundlage der Höhlen-Metapher. Mettler zeigt die Umkehrung: die Regression

zu einem autistischen Höhlenbewohner, der indes kein moderner
„Waiden; or, Life in the Woods" ist18, sondern ein Fall der Medizin und der

Psychoanalyse. Das Archaische ist nicht das Gesunde, sondern gerade das

Kranke. Doch in dieser seltsamen Figuration aus Modernität und Archaik
lässt sich vieles entdecken. Der Expeditionsraum zur Erkundung des modernen

Primitiven sind nicht länger Südsee und Urwald, sondern der Körper
und die Seele des Stadtmenschen, welche die Metaphoriken des Archaischen
absorbieren.

Wie viel Totes, Abgestorbenes, Ruinöses, wie viele survivals haben wir
in uns? Antons Mundraum ist, mit Hegel zu sprechen, geradezu das „Beinhaus"

der Geschichte, eine Art tote Magazinierung der Vergangenheit. Diese

Verknöcherung des Gedächtnisses lässt das lebendige Erinnern einer
Vergangenheit sterben. Nur darum, so kann man für Anton Windl sagen, ist so

viel therapeutischer Aufwand nötig, weil es kein Erinnern mehr gibt. Hegel,
erklärter Gegner der klassischen ars memoria, umschreibt das Gedächtnis
als ein „seelenloses Gerippe im Beinhause der Wirklichkeiten"19, das Erinnern

dagegen etymologisch als „Sich-innerlich-machen, Insichgehen".20 Da
haben wir es: die Reise in sich, das Insichgehen. Das Gedächtnis kann nur
eine bewusstlose Aufbewahrung der Anschauungsbilder im „nächtlichen

Claustrum. Eine Untersuchung klaustrophobischer Erscheinungen. Tübingen:
edition diskord, 1992. Margaret S. Mahler/Fred Pine/Anni Bergman. Die
psychische Geburt des Menschen. Symbiose und Individuation. Frankfurt a. M.:
S. Fischer, 1980.

18 Henry David Thoreau. Waiden; or, Life in the Wood. Hg. Jeffrey S. Cramer. Yale

University Press, New Haven CT, 2004.

19 Georg Wilhelm Friedrich Hegel. Werke in zwanzig Bänden. Aufder Grundlage
der Werke von 1832-1845. Hg. Eva Moldenhauer/Karl Markus Michel. 3. Aufl.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1995. Hier: Bd. 1, S. 346, vgl. 432: „Gedächtnis ist
das Grab, der Aufbehälter des Toten. Das Tote ruht darin als Totes. Es wird wie
eine Sammlung Steine gewiesen".

20 Hegel. Werke (wie Anm. 19). Bd. 19, S. 44.



26 HartmutBöhme

Schacht" der Intelligenz bieten.21 Dieser Schacht ist bei Anton die Mundhöhle.

Was in ihr geborgen, verborgen, eingekapselt, contained ist, sind die

Objekte einer Introjektion, die - um den Preis des Verstummens - gerade
noch Kunst-Gebilde als Spuren des verschütteten Ich Tom, der Zwilling)
produziert, Zeugnisse einer archaischen Vorgeschichte, die unentzifferbar
ist und bleibt. Der Roman verzeichnet Antons unbewusste, nachholende
Phantasien. Seine Triebe kommen im Roman nur im Status der Erfüllung
der Phantasie vor. Darum ist auch die ,Kur' nicht als psychoanalytische Kur
zu erkennen. Die erzählte Wirklichkeit ist die Projektion-Introjektion, das

Korrelat seiner unbewussten Phantasien.

Am 1. Februar 1922 notierte Kafka: „Mit primitivem Blick gesehn ist
die eigentliche, unwidersprechliche, durch nichts außerhalb (Märtyrer-
tum, Opferung für einen Menschen) gestörte Wahrheit nur der körperliche
Schmerz. Merkwürdig, daß nicht der Gott des Schmerzes der Hauptgott der

ersten Religionen war...".22 Diesen Schmerz aber, doch auch seine Sehnsüchte

und Begabungen, hat Anton verdrängt, eingeschlossen in seine kunstvollen

Implantate oder Tumore. In ihnen, nur in ihnen liegt seine Wahrheit.

2. Explorative Mundforschung

In unserem Buch Das Orale23 fügen wir der angedeuteten oralen
Vorstellungswelt viele weitere Varianten hinzu. Wir sagen: die zweite, soziokultu-
relle Geburt des Menschen findet in und aus der Mundhöhle statt. Gerade
als Subjekte werden wir durch die Mundhöhle geboren. Dies kann ich nur in
wenigen Zügen skizzieren.

Das Motto für unsere Untersuchungen stammt von Durs Grünbein:
„Man stelle sich vor, es gäbe ein Denken, das an bestimmte, sonst nur schwer

zugängliche Stellen kommt, wie Zahnseide zwischen die hinteren Backenzähne

oder ein Endoskop in den Magen. Gewisse Stellen wird es überhaupt
zum ersten Mal anschaulich machen, einzelne Nebengänge des unüberschaubaren

seelischen Höhlensystems, das sich durch die Körper aller Menschen

21 Hegel. „Die Intelligenz als diesen nächtlichen Schacht, in welchem eine Welt
unendlich vieler Bilder und Vorstellungen aufbewahrt ist, ohne daß sie im
Bewußtsein wären, zufassen..!' (Encyclopädie §453: Hegel. Werke [wie Anm. 19].
Bd. 10, S. 260). Vgl. auch den Schriftsteller Michael Lentz. „Schreiben schöpft
aus dem .nächtlichen Schacht, in welchem eine Welt unendlich vieler Bilder und

Vorstellungen aufbewahrt ist', die es ins Bewusstsein wieder-holt. Diesen nächtlichen

Schacht verkörpert mein Schreibzimmer mitsamt Schreibtisch, Computer

und Büchern" Die WELTv. 7. Sept. 2013.

22 Kafka. Tagebücher (wie Anm. 15). S. 899.

23 Das Orale. Die Mundhöhle in Kulturgeschichte und Zahnmedizin. Hg. Hartmut
Böhme/Beate Slominski. München: Fink, 2013.



Das Primitive, das Orale und die Kulturgeschichte 27

zieht und nur durch findige, kühn in die noch ungesicherten Stollen
vorstoßende Phantasie entdeckt werden kann. Dieses Denken ist das poetische
Denken, und es ist keine Domäne der Dichter und Literaten, vielmehr die

Methode vieler kleiner Suchtrupps, die aus verschiedenen Richtungen
aufgebrochen sind, ohne voneinander zu wissen, ein Heer von Phänomenologen,
das daran arbeitet, die uns allen gemeinsame Vorstellungswelt zu erweitern!'24

Man erkennt, dass Grünbein die im Abendland reich differenzierte Meta-

phorik der Höhle nutzt und mit hygienischen bzw. medizinischen Praktiken
kombiniert. Die Seele ist nicht ortlos und immateriell, sondern wird als ein
unüberschaubares Höhlensystem charakterisiert, das sich nicht nur durch
den einzelnen Körper, sondern durch die Körper aller Menschen hindurchzieht.

Eben weil die Höhle das allen Menschen Gemeinsame ist, kann sie als

anthropologische Master-Metapher der Anthropologie gelten. Wissen wird
in Analogie zum Montanwesen und zur Speläologie verstanden, als

Expedition in einen dunklen Untergrund, von dem es erst Anschauungen und
Vorstellungen zu gewinnen gilt. Das Medium dieses Wissens ist die kühne
Phantasie, ein poetisches, sprich: exploratives, suchendes, untersuchendes,

im besten Sinn essayistisches und experimentelles Denken. Dieser Modus
speläologischer Menschenforschung ist nach Grünbein kein Privileg der

Dichter, sondern diese teilen ihr Verfahren mit einem „Heer von Phänomenologen".

Sie zielen indes nicht auf die kolonisierende Besetzung eines
unbekannten Landes, sondern auf die Expansion der Vorstellungswelt, die vom
Menschen existiert. Der Mensch ist das Tier, das immer neue Vorstellungen
seiner selbst bildet. Es gibt kein feststehendes, festgestelltes Menschen-Bild.

Phänomenologie meint hier nicht eine Spezialdisziplin der Philosophie, die

eine phänomenologische Anthropologie zum Ziel nähme, wie sie etwa Maurice

Merleau-Ponty, Hermann Schmitz oder Bernhard Waldenfels entwickelt
haben. Es geht gerade nicht um eine erkenntnistheoretisch, methodologisch
oder schulmäßig gebundene Wissensproduktion, sondern um „unabhängige
Suchtrupps", also solche Explorateure der psychophysischen Stratigraphie
oder Tektonik des Menschen, die ihre Suchbewegungen frei zwischen
Wissenschaft und Poesie entwickeln, doch aber streng an den Phänomenen
orientiert sind, auf die sie bei ihren Expeditionen stoßen, in diesem Fall: bei
den Explorationen der Mundhöhle. Dabei spielt die Metaphorologie als

Verfahren zur Produktion eines nicht-begrifflichen, vielmehr alle Begriffe
fundierenden Wissens eine zentrale Rolle. Darum ist nicht das semantisch

neutralisierte Wort,Mundraum' unser Ausgang, sondern die ,Mundhöhle',

cavum, die Höhlung, Höhle, Grube, Vertiefung, das Loch und der Hohlraum,

sowie cavatio, cavea, caverna, cavernosus, cavus, cavare mit ihren
semantischen Spielarten und schließlich alle aktiven und passiven Tätigkeiten,

24 Durs Grünbein. Gedicht und Geheimnis. Aufsätze 1990-2006. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, 2007. S. 93f.



28 Hartmut Böhme

Sensationen und Emotionen, die in den Höhlen des Körpers, insonderheit
der Mundhöhle ihren Ort oder ihren Ausgang finden. So haben wir in der
Tat aus den verschiedensten Provinzen der Natur- und Geisteswissenschaften,

der Künste und der Literatur „unabhängige Suchtrupps" zusammengestellt,

die, ohne voneinander zu wissen, „die uns allen gemeinsame Vorstel-

lungswelt" erweiterten und dabei das anthropologische Wissen um neue

Anschauungen bereicherten.

3. Orale Aktivitäten

Im Folgenden gehe ich nicht auf die zahllosen Visualisierungen des Mundraums

und des .inneren Höhlensystems' ein, die aus der Bildgeschichte, doch
seit Langem auch aus dem Film unverzichtbare Beiträge zum anthropologischen

Wissen des Oralen und Dentalen geliefert haben.25 Dies gilt auch

für die Literatur und den Mythos, und zwar weltweit. Hier können,
überwiegend in phänomenologischer Einstellung, nur wenige Beispiele von oralen

Aktivitäten demonstriert werden, die den Ausgang bilden sollen für die

systematische Entfaltung der Grundthese, nämlich der zweiten Geburt des

Menschen in und aus der Mundhöhle.

Beginnen wir damit, dass über den Mund/Nasenraum die beiden entscheidenden

Achsen des Metabolismus initialisiert werden: Atmen und Essen.

Wir saugen, lutschen, küssen, züngeln, heißen nicht nur im triebdynamischen
Feld der oralen Libido, sondern wir packen mit den Zähnen zu, zermalmen,

verschlingen, vernichten, (zer)knirschen und folgen damit der Triebdynamik
oraler Aggressivität (die durchaus libidinös getönt sein kann). Diese Dualität

der frühesten und sich lebenslang erhaltenden Triebdynamik ist, um hier
einen Terminus von Sigmund Freud aufzunehmen, in „Anlehnung"26 an die

Dynamiken der Nutrition und des Atmens strukturiert.

25 Zur Bild- und Literaturgeschichte des Oralen vgl. Böhme/Slominski. Das Orale

(wie Anm. 23).
26 „Anlehnung" meint die Vergesellschaftung oder Anlehnung von Sexualtrieben

an Selbsterhaltungs-Bedürfnisse bzw. wichtige Körperfunktionen. So lehnt sich

libidinöse Lusterfahrung zunächst und ausschließlich an die Nahrungsaufnahme
an und wird nach Freud erst sekundär autonom. Indessen kann eine Anlehnung
von libidinösen Strebungen auch lebenslang an eine Zone, wie den Mundraum,
gebunden bleiben. Man kann sagen, dass der Sex sich seine Quelle, sein Objekt
und seine Beziehungsform zuerst vom Mundraum entleiht - und diese orale

Strukturierung bleibt auch dann erhalten, wenn sie durch das Hinzutreten analer

und genitaler Muster differenziert wird. Freud entwickelt das Konzept der

Anlehnung zuerst in den „Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie" (1905). Wer
dieser Spur weiter nachgehen will, vgl. den Artikel „Anlehnung". Das Vokabular



Das Primitive, das Orale und die Kulturgeschichte 29

Atmend folgen wir dem Rhythmus von Ein und Aus, der Diastole und
Systole, wie es Goethe nennt. Heute spricht man eher von Systole und Diastole

des Herzens. Beides, Atem und Herzschlag, sind unvermeidbare,
lebenserhaltende, darum basale Prozesse. Sie sind weniger eine Aktivität als ein
unwillkürliches Geschehen, auch wenn man auf sie pharmakologisch oder

therapeutisch Einfluss nehmen kann. Doch erfahren wir schnell, dass dem

Versuch, den Atem oder das Herz über Intentionen zu steuern, enge Grenzen

gesetzt sind. Immerhin lernen wir den fließenden Rhythmus des Atmens
kennen, und spüren das stetige Ineinander-Übergehen von Engung und

Weitung. Damit wird der Grundrhythmus aller leiblichen Gefühle erschlossen,
die in „Anlehnung" an den Atem und den Herzschlag sich postnatal erst
entwickeln müssen.

Doch wir atmen nicht nur ruhig, sondern - je nachdem - wir hecheln,

schnaufen, schnauben, keuchen, hyperventilieren, sind außer Atem, in Atemnot,

ringen um Atem, empfinden Angst in erstickender Enge und Freiheit
schenkende Weitung in der Frische der Luft. Im Atmen leben wir. Luft ist
unser erstes Lebensmittel. Dies ist in der mythologischen Fassung der Bibel

gut erfasst, wenn der aus Erde skulpturierte Adam erst durch das Einblasen
des Odems (ruach, pneuma, Spiritus-, Gen 2,7) zu Leben kommt. Odem ist
Lebenshauch. Atem ist Animation, darum die beglückende Erfahrung, wenn
der/die gerade Geborene den ersten Atemzug schöpft und dann schreit:

Stimme haben heißt, lebendig sein, im Atem seinen ersten Ausdruck finden.
Was sollte hier die unsere Handlungsgrammatik fundierende, modale

Trennung von Aktivität und Passivität für einen Sinn machen? Gewiss, wir
tun etwas mit dem Herzen, wenn wir es durch autogenes Training oder
Pharmaka beeinflussen; und wir tun etwas, wenn wir als Meditierender, Sportler,
Schauspieler oder Sänger den Atem kultivieren. Aber dieses Wort kultivieren'

ist schon zu stark, weil der Atem so wenig wie das Herz anzueignen und

womöglich zu beherrschen ist wie ein Objekt oder Instrument. Ja, wir tun
etwas - im Rahmen eines basalen Geschehen-Lassens (des Herzschlags, des

Atmens). Oft besteht das therapeutische Tun darin, gerade das Widerfahren

zu lernen, die kulturelle Unruhe herauszuhalten, um das Getragenwerden
durch den Atem zu verstehen. Was lernt man aus diesen einfachen
Phänomenen? Nur indem wir eine Kultur des Gelassen-Seins entwickeln, sind wir
in der Lage, aktiv zu handeln. Nur in Rücksicht auf beide Pole werden wir
zum Subjekt.

Sehr bald nach der Geburt, oft noch vor dem ersten Saugen der Brust,
streicht die Zunge über die Lippen und das Händchen fährt unkoordi-
niert an den Mund: Orale Eigenreizungen entstehen. Sie werden eingebettet

in die ersten Geschehnisse der Nutrition, welche, in der Regel, über die

der Psychoanalyse. Hg. Jean Laplanche/Jean-Bertrand Pontalis. 9. Aufl. Frankfurt

a. M.: Suhrkamp, 1989. S. 69-72.



30 Hartmut Böhme

Mund-Brust-Koppelung von Mutter und Säugling abläuft.27 Ernährung und
damit Lebenserhalt erfolgt über eine Konfiguration, in der es eine Trennung

von Subjekt und Objekt nicht gibt. Der Saugreflex ist gewiss die erste

Quelle von Aktivität, ohne doch als objektbezogenes Handeln erlebt zu werden.

Jedenfalls betonen Säuglingsforscher, dass im Strömen der Milch der

Säugling sich eins mit der Brust fühle. Dies ist der Ursprung der auf Freud

so befremdlich wirkenden „ozeanischen Gefühle"28, die er doch literarisch
dicht beschreibt. Die Brust ist ein Selbst-Objekt, aber weder Selbst noch

Objekt sind schon ausdifferenziert. Doch im Saugen, Schmecken, Schlucken

wie im Rülpsen, Würgen, Sich-Ühergehen wird im Transferraum des Mundes
die sensorische Spur gelegt für ein doppeltes Register, das für unser Selbst
basal ist: von Außen nach Innen und von Innen nach Außen. Diese Vorstufen

für Prozesse der Interiorisierung (Inkorporation) und Exteriorisierung
(Verkörperung) finden sich, weniger kathektisch besetzt, auch im Atmen.

Nach der Zahnung, einem oralen Epochenwechsel ersten Ranges, treten
die Aktivitäten des Packens mit den Zähnen, des Zerbeißens, Zermalmens,
Zerkleinerns der Nahrung hinzu. Damit ist die Basis für die Ausbildungeines
anderen Typs der Triebdynamik geschaffen, nämlich für die orale Aggression,

die auf das Zerstückeln und Vernichten des Objekts zielt. Von nun an
sind Aktivität und Passivität sowohl dividierbar wie auch miteinander
verflochten. Das kleine Kind spürt die Energie, die in seinen aggressionsfähigen
Zähnen sitzt: eine mächtige, ja die mächtigste Kraft unserer selbst. Schon
beim Kauen, Wälzen und Einspeicheln des Essens wird die aktive Arbeit
der Zerkleinerung und Vorverdauung geleistet; aber zugleich wird passiv

gespürt, gefühlt, gerochen und geschmeckt. Mit der oralen Libido und den

ihr angeschlossenen ^»-Erlebnissen narzisstischer Lust einerseits sowie
andererseits mit der oralen Aggression und den ihr angeschlossenen Energien

zur Destruktion des Anderen haben wir die duale Triebdynamik, die

sich allen späteren Stufen der Triebentwicklung aufprägen. Doch schon diese

frühen, primordialen Dynamiken der oralen Libido sind bipolar organisiert:
dem narzisstischenflow entspricht sein Gegenteil: die narzisstische Leere als

oft traumatische Wurzel der Depression; und der oral-dentalen Aggression
korrespondiert jene Kontakt aufnehmende und Friedlichkeit signalisierende
Mimik des Lächelns, das vermutlich koevolutiv mit der dentalen Aggression

27 Nach dem Modell dieser Koppelung haben Deleuze und Guattari eine empha¬

tische, aber in narzisstischen Dynamiken sich verfangende, oft delirierende

Philosophie entwickelt, die in den 1970er Jahren eine bedeutende Rolle für die

ersehnte politische wie psychische Befreiung von den ödipalen Strukturierungen
der Lebensläufe wie der Gesellschaft spielte. Gilles Deleuze/Félix Guattari. Anti-
Ödipus. Kapitalismus und Schizophrenie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1974 (frz.
zuerst 1972).

28 Sigmund Freud. Das Unbehagen in der Kultur (wie Anm. 12). S. 197-205.



Das Primitive, das Orale und die Kulturgeschichte 31

ins kulturelle Repertoire der mimischen Ausdrücke eingefügt wurde. Das
noch heute beobachtbare Fletschgrinsen zeigt eine eigenartige Ambivalenz:
das Eusoziale des Zähnezeigens signalisiert Freundlichkeit, initialisiert
Kommunikation, hat ansteckende Wirkung und schafft eine Atmosphäre ver-
friedlichter Sozialität während das ins Lächeln eingeschmolzene Fletschen
der Zähne Drohung und Vernichtung ankündigen, also Angst auslösen soll.

Vielleicht ist das eusoziale Lächeln ein evolutionsgeschichtliches Derivat

ursprünglicher Feindseligkeit, das Fletschgrinsen dagegen die Uberblendung

älterer Mimik, ein survival, nämlich des Vernichtung androhenden
Fletschens, wie es bei allen Monstern und bei Menschen (die gelegentlich
wie Jürgen Klopp von Aggressionen überflutet werden) zu beobachten ist.

Das entspricht dem mittelhochdeutschen ,zannen', das .Zähne blecken':

„wie zannten schwarze teufel mit den zähnen, / dasz uns'res wirthes hund
als lamm erschien"29 Der nächtliche Bruxismus (Kraniomandibuläre
Dysfunktion, CMD) wiederum zeigt, dass das nach außen adressierte Blecken
oder das Nahrungszerkleinern ins Autoaggressive gewendet werden kann,
ein heute weitverbreitetes Stress-Symptom, das nur schwer therapierbar ist,
weil das nächtliche Knirschen, anders als die Träume, dem Subjekt zumeist

völlig unzugänglich ist.

Die Nutrition ist ferner mit zwei weiteren sensorischen Leistungen des

Mund-Nasenraums verbunden, nämlich dem Riechen und dem Schmecken,

abgesehen davon, dass im Kontakt mit der Mutterbrust und der Milch bzw.

dem Nahrungsbrei immer eine taktile Erfahrung mitspielt (,im Kontakt'
heißt zunächst ,in Berührung'). Gustus, Olfactus und Tactus operieren von
vornherein im Verbund. Alle drei sind bipolar strukturiert, zwischen den

Polen der lustvollen und widrigen Reize gefächert. Hier bilden sich die
Vorstufen der Urteilskraft der Sinne sowie die Vorstufen zu einer Reihe wichtiger

Gefühle, welche unsere Einstellung zu Objekten bestimmen. Wie schon

die positiven oder negativen Gestimmtheiten von Gustus, Olfactus und Tactus

sind auch die Gefühle von Lust, Genuss, Freude, Gier, Ekel, vomitiver
Abwehr keine intentionalen Handlungen, sondern Pathêmata, Widerfahrnisse

unseres Weltbezugs. Aufder Grundlage der kooperierenden Sinne Gustus,

Olfactus und Tactus baut sich die Mannigfaltigkeit des mundus sensihilis

auf, der indes immer auch kulturell geprägt ist. Erst auf dieser Basis können

wir die jeweilige Befindlichkeit und Gestimmtheit unseres Daseins finden
und die Ästhetik unseres Weltverhältnisses ausbilden - also das Reich der

Gastrosophie, die Welt der Düfte und Essenzen und schließlich die Welt der

Stoffe, mit denen wir in schmeichelnde oder abstoßende Berührung geraten.

29 Grimm's Wörterbuch. Bd. 31, Sp. 256.



32 Hartmut Böhme

4. Zweite Geburt

Ich fasse zusammen. 1. Mundraum ist ein intersensorischer Raum; an seine

kulturelle Semantik kommt man nur heran, indem man intermediale
Konstellation seiner Erkundung schaßt. 2. Der Mundraum birgt eine unabsehbare

Menge an survivals und ihrer Transformation in sozial habitualisierte
Aktionsformen. 3. Das kultivierte Ich basiert auf uralten, scheinbar primitiven
Funktionen des Oralen.

Die zweite Geburt des Menschen, sagte ich, erfolgt im und durch den

Mundraum. Die erste Geburt wird, wie jeder weiß, durch die Trennung
vom Mutterleib realisiert. Von der zweiten Geburt wird oft in dem Sinn

gesprochen, dass durch den Erwerb sozialer und kommunikativer

Kompetenzen der werdende Mensch als interaktiv eingebettetes Lebewesen in
Gemeinschaften sich behaupten lernen und Anerkennung finden muss,

um überhaupt ein Subjekt zu sein. Der Beginn dieses Prozesses wird in
die Individuations-Phase gesetzt, in der das Kleinkind beginnt, sich aus
der Symbiose mit der Mutter zu lösen. In der Regel ist dies koevolutiv mit
der Zunahme motorischer und manueller Fähigkeiten, mit der Ausdiße-

renzierung der oralen Triebdynamik, ferner mit erweiterten Sinnes- und

Kognitionsleistungen sowie vor allem mit dem Spracherwerb verbunden.
Entscheidend ist die gewonnene Fähigkeit zur Innen/Außen-Gliederung
der Welt, die Grenzbehauptung zwischen der Ich-Sphäre und dem Objekt-
Universum. Sehr viele dieser das Subjekt konstituierenden Leistungen
finden ihre archaische Herkunft im Mundraum. Darum sprechen wir von der

„zweiten Geburt".
Der Mundraum ist ein einzigartig polyfunktionales Organ-Ensemble des

menschlichen Körpers. Seine Höhlung öfihet sich über Lippen und Mund
in die Außenwelt und über den Schlund in die Innenwelt des Körpers. Dieser

bi-direktionale Transitraum ist für unser Weltverhältnis basal: Sowohl
Prozesse der Einkörperung und Verinnerlichung wie der Entäußerung und

Verkörperung durch Mimik und Sprache werden hier grundgelegt. Der
Mundraum bildet mithin die Kontaktgrenze von Körperinnenwelt und

objekthafter Außenwelt.
Mund, Zunge und Zähne bilden zusammen ein abgestimmtes, über

Jahrmillionen entwickeltes biomechanisches Ensemble. Sie besorgen das erste

Kapitel der Nutrition, die in der Ausscheidung endet. Weltstoffe müssen

durch den Mund ins Innere, damit wir leben können. Damit beginnt der

auch gar nicht zu überschätzende Vorgang der Verinnerlichung, durch die
das Fremde, sofern es .mundet', in Eigenes verwandelt und, sofern es fremd
bleibt, wieder ausgeschieden wird. Der Mundraum ist der Zensor, der das

Urteil darüber fällt, was man ,bei sich behält' oder .ausstößt'. In der

physiologischen Nutrition beginnt die Politik der Assimilation und Dissimilation,
der Inklusion und Exklusion.



Das Primitive, das Orale und die Kulturgeschichte 33

Für den Säugling in seinem ganz auf die Oralität konzentrierten Lebenswillen

ist der Mund das erste Welterschließungsorgan. Die Nahrung wie
auch die Dinge werden im Mund getestet. Das kleine Kind folgt noch ganz
dem archaischen Antrieb, alles in den Mund zu nehmen, um so die Dinge
mit Mund und Hand zu erkunden. Alles will belutscht, geschmeckt, beleckt,

besaugt werden - eine fast noch symbiotische Enklave. Ubergangsobjekte
nehmen, nach Donald Winnicott, eine Brückenfunktion für die

Überschreitung der Symbiose ein. Der Mundraum ist nicht nur die Vorkammer
der Verdauung, sondern auch der Versuchsraum des Schmeckens und
Kostens, der Lustraum gastrosophischer und sexueller Genüsse. Ferner ist die

Mundhöhle, zusammen mit dem Stimmapparat, der Produktionsraum einer

eigenen akustischen Welt des Schmatzens, Malmens, Schnalzens, Stöhnens,
Knirschens, Knurrens, Jauchzens, Schreiens usw. Diese expressiven Laute
oder Lautfolgen sind überwiegend unwillkürlich, entweder beiherspielende
Geräusche (das Schmatzen) oder starke Gefühlseruptionen, die überwältigend

nicht nur von der Stimme, sondern vom ganzen Körper Besitz ergreifen
(das Jauchzen, das S ich-Ausschütten vor Lachen).

Diese Gefühlslaute des Mundes sind vielen Menschen peinlich. Sie

gelten, gerade wegen ihres ungezügelten Charakters, als Verstoß gegen die
Etikette. Man hat seine stimmlichen Expressionen zu kultivieren und zu steuern.

Hingegen dürfen Torschützen oder Medaillengewinner im Moment
ihres Triumphes in aller Öffentlichkeit hemmungslos jauchzen (und machen

damit dem Publikum Freude). Das wäre nach gelungenem Vortrag auf einer

Tagung beim anschließenden Come-Together deplatziert. Hier werden die

logosförmigen Sprechakte bevorzugt, die, auch wenn sie eine performative
Qualität haben, doch stets die distanznehmende Vergegenständlichung von
Affekten, Leibregungen oder Genüssen anzeigen. Man bemerkt an diesen

Beispielen, dass in unserer Kultur im Allgemeinen solche Akte, die einem
widerfahren und darum eher dem Passiven zuzuordnen sind, stärker
reglementiert werden als etwa die stimmlich gemäßigte Rede, die von vornherein
ein selbstbeherrschtes, seine Handlungen aktiv kontrollierendes Subjekt zu
erkennen gibt. Im Grenzfall ist der Verzicht aufdas Lautwerden der Stimme,
also das Schließen des Mundes und das Schweigen der Rede, nicht etwa ein
Ausdruck des Lassens (wie beim überwältigten Sprachlos-Werden), sondern
die Signatur einer besonderen Selbstbeherrschung, die das lose Mundwerk

zu beherrschen und die Rede zu zügeln vermag.
Damit haben wir die vielleicht großartigste Fähigkeit des Mundraums

schon berührt, nämlich sein Vermögen, gegliederte und semantisch gehaltvolle

Laute hervorzubringen, die von Partnern verstanden werden.30 Mit

30 Vgl. hierzuJürgen Trabant. „Von der Hand in den Mund? Über den Zusammenhang

von oraler Artikulation und Gebärde". Böhme/Slominski. Das Orale (wie
Anm. 21). S. 33-42.



34 Hartmut Böhme

dieser kommunikationsbegründenden Leistung ist der Mundraum die

Quelle eines evolutionsgeschichtlichen Sprungs (auch wenn er sich über

Jahrhunderttausende hinzieht). Er bringt das Universum der menschlichen

Sprache mitsamt ihrem medialen Träger, der Stimme, hervor. Damit
zugleich wird die Welt der Musik eröffnet. Kein Zweifel: Der Mundraum,
der zwischen Lebensvorgängen des Essens und Atmens und semantisch

differenzierten Phonemen mühelos hin- und herwechselt, verrichtet eine
unschätzbare Arbeit an der Kultivierung des Menschen. Ohne Weiteres

bewältigt er so entgegengesetzte Modi wie die des Einverleibens und der
extrovertierenden Verkörperung von Bedeutungen (allerdings verbietet die

Etikette, mit vollem Mund zu reden). Im Kontakt des Mundes mit Fremdobjekten

bildet sich die Polarität von abstoßend und anziehend, von lustvoll und
eklig, also die Grunddynamiken des ästhetischen Urteils - lange bevor das

Menschenkind .urteilen' kann; es agiert mit dem Mund Quasi-Urteile. Der
Mund gibt die Grundform aller Ästhetik, den guten Geschmack her und das

basale Medium aller Kommunikation, die Stimme.
Diese evolutionäre Selbstkonstitution des Menschen steht seltsam im

Schatten der Hand und des Hirns und erst recht des Geistes und der Seele.31

Dagegen zeigt sich, dass die somato-sensorischen Areale der kortikalen

Repräsentation für die Hand und die Mundzone sich ungefähr entsprechen,
während sie im Verhältnis zu den übrigen Körperteilen überproportional
groß sind. Aristoteles hatte die Bedeutung der Hand für den Menschen und
sein technisches Können herausgestrichen, wenn er schreibt: „...und die

Hand scheint nicht ein Werkzeug zu sein, sondern mehrere: denn sie ist wie
das Werkzeug für Werkzeuge" (Aristoteles: De partibus animalium IV, 687 a

19ff). Diese anthropologische Hochschätzung der Hand für die Selbstkonstitution

des Menschen hat eine starke Tradition, während - im fiktiven Para-

gone der Organe - der weitaus komplexere Mundraum deutlich unterschätzt
wurde. Dies liegt nicht zuletzt an der Bevorzugung des aktiven Handlungsmodus

der Hand, während der Mund mit den drei unteren Sinnen viel stärker

auch passive Momente beherbergt. Und selbst wenn der Mund als

Produzent der Lautsprache agiert und in der Mund-Ohr-Koppelung den aktiven
Part innehat, so wird dies von der Hand gekontert, welche die Sprache als

Schrift und die Visualität als Bild erobert. Die Allianz von Schreib- und
Malhand und Auge erfährt in unserer Kultur eine ungleich höhere Achtung als

die von Mundwerk und Ohr (nur im Gesang ist dies anders). Es ist jedoch an
der Zeit, die fundierende Bedeutung des oralen Ensembles in die historische

31 Thomas Metzinger zeigt indes, dass das Denken zum kleinsten Teil eine rational

von Intentionen gesteuerte Aktivität ist, sondern eingebettet ist in unwillkürliche,

unstrukturierte, gleichsam .rauschende' Abläufe des Gehirns. Thomas

Metzinger. Der Ego-Tunnel. Eine neue Philosophie des Selbst: Von der Hirnforschung

zur Bewusstseinsethik. Berlin: Berlin Verlag, 2009.



Das Primitive, das Orale und die Kulturgeschichte 35

Anthropologie aufzunehmen - ähnlich wie dies Didier Anzieu hinsichtlich
des Haut-Ich getan hat.32

Für den körperlichen wie kulturellen Erwerb der Aggression nehmen
das Orale und besonders die Zähne eine Leitfunktion ein. Die diffus im
Körper aufsteigenden, auf Abfuhr drängenden Aggressionsimpulse finden

- vielleicht koevolutiv zum Zupacken der Hand - ein ursprüngliches
Handlungsformat im Zuschnappen, Zubeißen, Zerkleinern, Zermalmen, Zerfetzen,

kurz: im Annihilieren des Objekts. Der orale Aggressionsmodus hängt
mit der Objektbeziehung in der Nahrungsaufnahme zusammen, bei der das

lebenserhaltende Objekt vernichtet werden muss. Umgekehrt hat sich in die

Imaginationsgeschichte der Menschheit eingegraben, dass man selbst zum
Objekt der dentalen Zermalmung werden kann - und zwar nicht nur im
Jahrhunderttausende langen Kampf mit den Großraubtieren, sondern auch

in der innerardichen Konkurrenz.
Es gehört zum latenten Wissen eines jeden von uns, dass unsere Zähne

das Aggressivste und Kraftvollste an uns sind. Zwischen die Zähne eines

anderen, sei's Mensch, Löwe oder Drache, zu geraten, ist die entsetzlichste
Phantasie überhaupt. Sie zieht ihre Spur von den ältesten Monster-Legenden

bis zu den Fantasy-Lilmen oder zum Vampirismus. Der Konzentration
der Gewalt in den Zähnen entspricht die abgründigste unserer Ängste, die

Angst vorm Gefressenwerden. Der oral beseligende Strom der Milch ist das

erste Nirwana, die oralsadistische Zermalmung ist die erste Hölle. So hat die

Psychoanalyse, namentlich Melanie Klein33, gezeigt, dass schon der Säugling
von einer quälend hilflosen Wut erfüllt sein kann; er möchte unbewusst den

Körper der Mutter zermalmen und zerfetzen. Gut ist es, wenn die Mutter
diese Gefühle aufnehmen und .entgiften' kann, wie Wilfred R. Bion34 sagt.
Sind beide in einem positiv empathischen Gleichgewicht, etwa nach lustvoller

Stillung, teilen sie den Ausdruck beseligter Ruhe. Beide aber, destruktive
Wut wie satte Seligkeit, entstammen dem Mund. Sind die Zähne erst einmal

durchgebrochen, ist die Erfahrung nicht mehr fern, dass hier dem werdenden

Menschen eine gewaltige Waffe zuwächst. Der Oralsadismus, bei dem
Zähne und Aggression legiert werden, ist stammesgeschichtlich wie psycho-
genetisch ein Erbe, dass im Interesse des Zusammenlebens, also der Kultur,
kanalisiert, sublimiert, gezähmt, beherrscht werden muss.

32 Didier Anzieu. Das Haut-Ich. 2. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1991 (frz.
zuerst 1985).

33 Melanie Klein. Die Psychoanalyse des Kindes. 2. Aufl. München: Kindler, 1979

(zuerst englisch 1932).
34 Wilfred R. Bion. Transformationen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1997. Ders.:

Lernen durch Erfahrung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1992.



36 Hartmut Böhme

Nach Elias Canetti (in „Masse und Macht", 1966)35 kommt dem bezahnten

Mund sowie seinen Praktiken eine weite kulturgeschichtliche Dimension

zu, die bis in die Ur- und Frühgeschichte zurückreicht. Canetti bringt
über die Physiologie der Zähne hinaus jene historischen Semantiken zur
Geltung, welche sich vom Mythos bis zu den Redewendungen der Sprache

um das Zahnwerk entwickelt haben. Wir dürfen trotz der Verwissenschaftlichung

des Dentalen davon ausgehen, dass auch heute noch die Zähne für das

kulturelle Selbstverhältnis des Menschen konstitutiv sind. In signifikanter
Weise bestimmen die Zähne die aggressiven Dynamiken und die seriellen

Ordnungen der Macht mit. Zähne sind niemals nur Zähne, sondern stellen

komplexe kulturelle und psychologische Figurationen dar. Und der Mundraum

ist nicht nur Quelle von Zeichen, den phonetischen hauten und phy-
siognomischen Ausdrücken, sondern er ist selbst in der langen Geschichte
der Hominisation und der Kulturgeschichte zu einem semiotisierten Raum

geworden, der voller unsichtbarer Codes und empfindlicher Bedeutungen
steckt, die sich in ihm inkarniert haben.

5. Mundhöhlen-Poetik, systematisch

Man darf also sagen, dass im Mundraum das Subjekt geboren wird. Sieht

man näher zu, so wird diese These auch von Psychoanalytikern wie Fingu-
isten nahegelegt. Gewiss gibt es seit der Antike bis heute eine Anthropologie,

die aus dem „aufrechten Gang"36 hergeleitet wird. Sie ist, ebenso wie die
These vom Haut-Ich, immerhin eine Gegenposition zu jenen Ansätzen, die

alles, was wir sind und können, als Projektionen und Objektivationen des

Gehirns darstellen. Beides ist nicht neu. Es geht mir auch nicht darum, mit
der Theorie des Oralen eine Drehung mehr im Paragone um die Königsposition

der Organe einzuleiten. Aber es geht schon darum, die im
Körperselbstgefühl stets präsente Mundhöhle mit ihrer strukturellen und funktionalen

Einzigkeit in den anthropologischen Diskurs zu integrieren. Die orale,

geschmackliche wie taktile Selbstwahrnehmung, die elementare Disjunktion
von Innen und Außen, die primäre Rhythmisierung der Triebwelt in Hunger
und Sättigung, die orale Fibido und die dentale Aggression sowie schließlich
die Sprachbildung, durch die allererst semiotische Vergegenständlichung
und kommunikative Teilhabe möglich werden - sie alle haben eine absolut

erstrangige Bedeutung für die Ontogenese des Individuums und die historische

Ausdifferenzierung der Gattung Mensch. Der Mund wird dabei als

35 Elias Canetti. Masse und Macht. Frankfurt a.M.: S. Fischer, 1966 (das Kapitel
„Die Eingeweide der Macht").

36 Kurt Bayertz. Deraufrechte Gang. Eine Geschichte des anthropologischen Denkens.

München: C.H. Beck, 2012. Der Mundraum kommt hier nicht vor.



Das Primitive, das Orale und die Kulturgeschichte 37

einzigartiger Schwellenraum von Außen und Innen, als Ein- und Ausgangsraum,

als Transit vielfältigen, materialen, phonetischen und symbolischen
Verkehrs erkennbar. Man muss weiter gehen: Der kultivierte Mensch ist
fundiert in uralten physiologischen Evolutionen des Mundraums, in einer
Zeitentiefe, die von fast allen Wissenschaften als das primitive Zeitalter'
angesehen wird. - Zum Abschluss fasse ich die Ergebnisse in einem
Strukturgitter zusammen, das die Systematik anzeigt, in der sich eine

historischanthropologische Mundforschung einfügen könnte.

Analyseebenen des Oralen I

Systemebene Metabolismus I Metabolismus II
Funktionsebene Atmung Nutrition/ Gustus/

Gastrosophie

Aktivitäten/
Sensorien

atmen, hecheln, schnaufen,
schnauben, keuchen, hyper-
ventilieren, therapeutisches
Atmen...

riechen, schmecken,

einspeicheln, kauen, zermalmen,

schlucken, würgen,
übergeben...

Praxistypen Kulturen/ Therapien des

Atmens
Ernährungsstile, Esskulturen,

Etiketten

Affekttypen Engung/Weitung
Rhythmus
Angst/Befreiung

appetitive Begleitaffekte
zwischen Genuss und
Ekel: freuen, gieren, ekeln,
abwehren, (sich) unterhalten,

sich enthalten...

Scheitern und

Störungen/
Krankheiten

Ersticken

Apnoe, Tabakkonsum,

Atemwegserkrankungen

Verhungern

Anorexie, Bulimie

Exteriorisierung
vs. Interiorisierung

Innen-Außen-Rhythmus a. Von Außen nach Innen
b. Attraktion vs. Repulsion

Physiologische

Kooperationen,
Ensembles

Mund-Nasen-Raum, Lungen/

Zwerchfell/ Bauchraum
Gustus - Tactus - Olfac-
tus. Nase, Zähne, Zunge,
Schlund, Magen, Darm



38 Hartmut Böhme

Analyseebenen des Oralen II

Systemebene Kommunikation I Kommunikation II
Funktionsebene Semiotik I: Sprache Semiotik II: Mimik,

Gestik, Physiognomik,
Pathognomik

Aktivitäten/
Sensorien

sprechen, schreien, tönen,

singen, flüstern, stottern,
tuscheln,...

grimassieren, fletschen,
stöhnen, lächeln, zannen,
jauchzen, brüllen,
knirschen,

Praxistypen Sprach-/ Sprechkulturen,
performative Sprechakte

Histrionische Dimension:
Expressionen
Verkörperungen
Performativität

AfFekttypen Freude vs. Frustration,
sich vertraut vs. sich fremd
fühlen, verbunden vs.

isoliert

"Wut, Schrecken, Angst,
Strenge, Sympathie,
Sehnsucht, Hingabe, Freude,

Verführung,...

Scheitern
und

Störungen/
Krankheiten

nicht verstehen, nicht sagen
können, schweigen
Stottern, Aphasie, Autismus,
kommunikative Störungen

Ausdrucksleere, Starre,

Maskenhaffigkeit
,Unlesbarkeit', mimisches
.Rauschen'

Exteriorisierung
vs. Interiorisierung

Von Innen nach Außen

[korrespondierend: Rezeption

durch Ohr]

Von Innen nach Außen

[korrespondierend: Rezeption

durch Auge]

Physiologische

Kooperationen,
Ensembles

Zunge, Zähne, Lippen,
Mundraum, Stimmapparat,
Atmungsorgane

Zunge, Zähne, Lippen,
Gesicht, Hände, Leib



Das Primitive, das Orale und die Kulturgeschichte 39

Analyseebenen des Oralen III

Systemebene Triebdynamik I Triebdynamik II
Funktionsebene Orale Libido/ orale Lüste Orale Aggressivität

- Traumatisierung

Aktivitäten/
Sensorien

lutschen, saugen, küssen,

schmecken, züngeln,...
mit den Zähnen packen,
zubeißen, zermalmen,
verschlingen, vernichten, (zer)
knirschen

Praxistypen Objektbesetzung nach dem

Typus ANLEHNUNG und
VERSCHMELZUNG:
ohne Reziprozität; nar-
zisstische Beziehungen;
Subjekt-Objekt-Diffusion:
Immersion, Entgrenzung,
Fetischismus: Ich bin klein,
aber ein Teil von Dir

Objektbemächtigung nach
den Typen der MACHT:
ohne Reziprozität,
destruktive Beziehungen;
Subjekt-Objekt-Vernichtung:

Vampirismus, Zerstückelung,

Folter; Ich bin groß
und Du bist ein Teil von
mir

Affekttypen Sehnsucht nach Verschmel¬

zung mit Objekt: ozeanische

Gefühle, flow-Erlebnisse,
Paradies, Grandiosität, All-
Einheit,

Begehren nach Erniedrigung

des Objekts:
Verachtung, Terror,
Hass, Schmerz, Triumph,
Qual,... ¥ Sadismus,

S/M-Konstellationen.

Scheitern

Störungen/
Krankheiten

Größen-Ich, Narzisstischer

Mangel, Regression,
Unerreichbarkeit, Verlassenheit.

Narzisstische Neurose

Ohnmacht, .Leere',
Einsamkeit, Bruxismus,
Perversionen, Anankasmus,
Persekutive Paranoia

Exteriorisierung
vs. Interiorisierung

Von Innen nach Außen +
von Außen nach Innen.

Projektive Identifikation

Von Innen nach Außen +

von Außen nach Innen.

Projektive Identifikation

Physiologische
Kooperationen,
Ensembles

Beteiligung weiterer,Leibinseln',

bes. Hände und Haut
Evtl. muskulärer Apparat,
Hände

Die Mundhöhle initialisiert drei fundamentale Achsen der Reproduktion:
den Metabolismus in den zwei Modi von Atmen und Essen/Trinken; die

Kommunikation auf lautsprachlicher und averbal-fazialer Ebene; die

Triebdynamik in begehrender und aggressiver Ausrichtung. Letztere Ebene ist für
die ersten beiden grundlegend: Ohne oralen drive keine den Stoffwechsel

einleitenden Akte und keine Motive zu interaktiver Verständigung, die auf
sprachlicher und mimischer Artikulation beruht. .Trieb' ist hier weit gefasst:



40 Hartmut Böhme

von instinktiven Antrieben und Reflexen (was Freud primäre .Bedürfnisse'
nennt) über psychosomatische Triebe (Begehren, Libido) bis zu kulturell
ausdifferenzierten Motiven, Strebungen, Sehnsüchten, Intentionen, Wille.
Der zwingende Charakter biologischer Programmierung nimmt auf diesen

drei Stufen ab, was der kulturgeprägten Sozialisation überhaupt erst Chancen

für Eingriffe und sekundäre Prägungen einräumt. Umgekehrt kommen
Aktivitäten, die nur und allein von Instinkt und biologischem Bedürfnis
beherrscht sind, nur noch in extremen Randlagen von physischer Not, totaler

Entsublimierung und Regression vor. Die drei Grundformen der
Triebdynamik sind hinsichtlich der hierbei typischen Verflechtungen von sozio-

biologischen und kulturellen Prägungen in jedem Einzelfall von Verhalten

sorgfältig zu analysieren.
Diese Verflechtung von biologischer Determination und kultureller

Offenheit entspricht den von Helmuth Plessner beschriebenen drei, durchaus

paradoxen Strukturmerkmalen des Menschen: exzentrische Positionali-
tät, vermittelte Unmittelbarkeit, natürliche Künstlichkeit.37 Sie finden sich
auf allen drei Systemebenen und den sechs Funktionsebenen des Oralen -
der Triebdynamik, dem Metabolismus und der Kommunikation - wieder.

Ein entscheidendes Strukturmerkmal von oralen Aktivitäten sind die

räumlichen Direktionen. Sie ordnen die exteriorisierenden und interio-
risierenden Aktivitäten. Die Bi-Direktionalität ist im Vergleich zu Augen,
Ohr und Haut etwas Eigentümliches und hat zur Folge, dass nur die oralen
Aktivitäten sowohl aktive wie passive Momente, sowohl verinnerlichende
wie entäußernden Handlungsformen aufweisen.38 Doch auch diese polare
Skalierung von Mundraum-Aktivitäten ist hinsichtlich der wechselseitigen

Durchdringung von biologischen und kulturellen Prägungen in jedem
Einzelfall sorgfältig zu analysieren. In jedem Fall ist die Organisation von
Aktions-Typen nach den beiden Grundrichtungen der Interiorisierung und

Exteriorisierung fundamental für jede Theorie der Kultur.
Ferner sollen die Diagramme deutlich machen, dass den mannigfaltigen

motorischen Aktivitätsformen des Oralen unausweichlich eine Ebene

begleitender sensorischer Reizungen und Gefühle entspricht. Ja, man könnte

sagen, dass aus den lebensgeschichtlich frühesten oralen Aktivierungen
überhaupt erst der mundus sensibilis und der mundus affectationis sich aufzubauen

37 Helmuth Plessner. Die Stufen des Organischen und der Mensch. 3. Aufl. Berlin u.

New York: de Gruyter. 1975.

38 Bidirektionale Fähigkeiten weist allerdings, neben der Vagina, die darum immer
auch etwas Orales hat, auch der Hautsinn aus, insofern jede Objekt-Wahrnehmung

auch eine Selbst-Wahrnehmung auslöst. Die Porosität der Haut kennt

Bewegungen nach außen, etwa im Schwitzen, wie nach innen (z.B. Wärmeleitung).

Vgl. Claudia Benthien. Haut: Literaturgeschichte - Körperbilder -
Grenzdiskurse. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 1999.



Das Primitive, das Orale und die Kulturgeschichte 41

beginnen, also die sensitive und die gefühlsmäßige Welt. Des Weiteren
schließen sich an die oralen Aktivitäten ganze kulturelle Universen an, etwa
die bedeutsame und überall regional ausdifferenzierte Ess-Kultur, das reiche
Feld der Sprachen und der Kommunikationsstile, die kulturell wie
lebensgeschichtlich eigentümlich ausgeprägten Formen der oral libidinösen und oral

aggressiven Antriebe.
Nahezu alle oralen Aktivitäten weisen aufgrund ihrer bipolaren Organisation

eine Mittelzone auf, die man die Normalform nennen darf, die von
einer mehr oder weniger großen Zahl von alltäglichen bis pathologischen
Störungen bzw. Krankheiten gerahmt werden.

Ganz besonders wichtig, aber in einem Diagramm schwer zu fassen sind
die Objektbeziehungsformen, die von den beiden Achsen der oralen
Triebdynamik gebildet werden. Problematisch ist das Diagramm deswegen, weil
die kulturelle Vielfalt von oral fundierten Beziehungen, die wir zu Objekten
aufnehmen und unterhalten, nicht schematisch zu fassen ist. Die triebdynamische

Doppelmatrix ist deswegen so wichtig, weil sie - nach dem Gesetz
der Erhaltung psychischer Energien wie auch ihrer lebenslangen und
kulturgeschichtlich unabschließbaren Transformation - eine enorme generative
Kraft auf individueller wie kultureller Ebene hat. Diese Ausdifferenzierungen

reichen von individuellen Dispositionen (z.B. orale Abhängigkeiten, die

zu Ess-Störungen führen; sadomasochistische Dynamiken, Volkskrankheit
Zähneknirschen) bis zu kulturellen Übersetzungen (z.B. die Konjunktur des

Vampirismus) und politischen Figurationen (projektive Identifikationen im
Führer-Staat, paranoide Abwehrdynamiken oder Vernichtungswünsche).
Hier sind noch viele historische Untersuchungen in interdisziplinärer
Ausrichtung nötig, um die vorgestellten Diagramme mit Leben zu füllen und
gegebenenfalls weiterzuentwickeln. In jedem Fall belehrt der Mundraum
darüber, dass die für die Anthropologie grundlegende Doppelmatrix ihre

erste Formatierung durch die aktiven und passiven, motorischen und
sensorischen Aktivitäten des Mundes erfährt. „Der Urgrund aber ist das Wasser",

meinte Thaies. Der Urgrund unserer physischen und sozialen Existenz aber

ist der Mundraum. Wenn in dieser Weise von Anthropologie gesprochen
wird, so ist damit sowohl eine strukturale (in Teilen überhistorische) wie
auch eine historische Anthropologie gemeint. Sie ist gewiss nicht durch die

multiplen Aktivitäten des Mundraums erschöpft. So werden z.B. die

Richtungsräumlichkeit (z.B. oben/unten; rechts/links; vorne/hinten) und damit
auch die kinetische Erschließung des Raums (durch den aufrechten Gang)
durch andere Unterscheidungen und Leistungen gebildet als diejenigen des

Mundraums. Menschenbildung kann nicht auf einen mythischen oder
historischen Ursprung, aber auch nicht auf eine privilegierte Körperzone oder

Leistung reduziert werden, sondern es handelt sich um einen komplexen
Multi-Level-Selektionsprozess, der ebenso biologisch programmiert wie

kulturgeschichtlich transformiert wird. Allerdings aber werden bestimmte



42 Hartmut Böhme

Differenzierungen wie z.B. die von Innen und Außen, von Aktiv und Passiv,

von Angenehm und Widrig, von Libido und Aggression zuerst ,im' Munde

gelernt. Diese oralen Matrixen prägen sich dann späteren Entwicklungsstufen
auf, ohne die Offenheit der Bildungsprozesse und die Ausdifferenzierung

der uns charakterisierenden Leistungs-, Empfindungs- und Erkenntnisniveaus

zu determinieren.
Fast am Ende des Romans von Michel Mettler sagt der Therapeut Dr.

Berg, der unterdessen über Anton ein Buch schreibt: „Wir können ja keine

Expedition in vergangene Zeiten schicken. Wir müssen mit dem vorliebnehmen,

was uns geblieben ist: Ihr Mund." (Mettler 324)


	Das Primitive, das Orale und die Kulturgeschichte : Michel Mettler und die Folgen

