
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2012)

Heft: 43: Die Literatur und ihr Spiel = La littérature et son jeu

Artikel: Ehre im Spiel : die Figur des Glücksspielers als Bastion traitioneller
Werte in der Literatur des ausgehenden zwanzigsten Jahrhunderts?

Autor: Lambrecht, Tobias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006317

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006317
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tobias Lambrecht

Ehre im Spiel

Die Figur des Glücksspielers als Bastion traditioneller

Werte in der Literatur des ausgehenden
zwanzigsten Jahrhunderts?

I. Einleitung

Während
Erzählungen sich noch im frühen 20. Jahrhundert

an Sprichwörtern wie Spielschulden sind Ehrenschulden kritisch
entzünden konnten, werden spätestens in der Spieler-

Literatur der 1990er Jahre andere Wertbegriffe verhandelt. Anhand
von Glücksspielerfiguren im Werk Helmut Kraussers vor dem
Hintergrund einiger Vorgänger (in diesem Fall August Wilhelm Ifflands,
Fjodor Dostojewskis und Ian Flemings) beabsichtige ich im Folgenden,

Überlegungen dazu anzustellen, wie angesichts des veränderten,
da verinnerlichten Kontingenzbewusstseins der Postmoderne im
Glücksspiel obsolet geglaubte soziale Werte wie Ehre literarisch
reaktiviert werden.

Im Folgenden werde ich die literarische Darstellung der Figur des

Glücks- oder Hasardspielers1 an einigen Beispielen hinsichtlich des

Aspektes der Ehre untersuchen. In welchem Verhältnis positioniert
sich die literarische Darstellung von Glücksspielern zu Werten einer
Gesellschaft, die das in der Moderne aufkommende Kontingenzbc-
wusstsein bereits verinnerlicht hat, und in der „Spielhöllen" nichts

Anrüchiges mehr, sondern längst Teil der Unterhaltungsindustrie
geworden sind?

Meine These dazu lautet: In der Figur des Glücksspielers können
Begriffe eines am Ende des 20. Jahrhunderts nicht mehr zentralen,
üblicherweise vielleicht sogar als überkommen erlebten Wertesystems
(mit Werten wie Ehre, Würde, Sinnhaftigkeit) in bestimmter Form
literarisch wiederbelebt werden. Da die von Ehre regulierten sozialpartikularen

Zwischenbereiche nicht einfach verschwinden, existiert sie

1 Im folgenden bediene ich mich des generischen Maskulinums; wenn nicht an¬

ders gekennzeichnet, sind beide Geschlechter gemeint.

Colloquium Helveticum 43/2012



Ehre im Spiel 223

weiterhin und überlebt unter anderem im literarischen Motiv des

Glücksspiels bis in die heutige Zeit.

„Auf den ersten Blick scheint das Thema der Ehre in modernen
Gesellschaften eher antiquiert und randständig"2, stellen Ludgera
Vogt und Arnold Zingerle in ihrem soziologischen Band Ehre mit
dem schlagenden Untertitel Archaische Momente in der Moderne fest.
Damit ist suggeriert, dass es sich auf den zweiten Blick anders verhalten

muss, wie der Band dann auch differenziert. Ehre ist in vielen
gesellschaftlichen Teilbereichen immer noch ein existierender Wert, so

etwa gewissen Bereichen der Wissenschaft, des Sports, der Politik —

allerdings ist er gesellschaftlich nicht mehr so bestimmend, wie er es

einst war. Ehre regelt gesellschaftliche Zwischenbereiche, die historischen

Veränderungen unterworfen sind.

Vogt/Zingerle bestimmen Ehre in einer historischen und pragmatischen

Analyse zunächst danach, dass „die ,I;.hre'-Scmantik sich auf
drei sehr unterschiedlichen (wenn auch teilweise sich überlappenden)
Bezugsfeldem entwickelt hat", diese betreffen erstens „das, was Menschen

sind', zweitens „ihren Rang im Verhältnis %u anderen" und drittens
„die Bewertung ihres Verhaltens", es geht um „Bestimmungsgrößen der

Identität, des gesellschaftlichen Ranges (Status) und der Moralität"
(ebd., S. 16). Indem einem Individuum oder einem Kollektiv Ehre als

„kulturell ,objektivierte^]' Wert" (ebd.) attribuiert wird, erhält a) das

Selbst, also die Identität dieses Kollektivs oder Individuums, eine

spezifische Wertigkeit, b) eine rein soziale Position einen höheren
oder niedrigeren Status, oder c) subjektiv richtiges oder falsches

Handeln den Status angemessenen moralischen Verhaltens (vgl.
ebd.). Nach Georg Simmel bestimmen Vogt/Zingerle Ehre überdies
als ein gesellschaftliches Regulativ neben „Recht" und der „Sittlichkeit"

des individuellen Gewissens: Ehre reguliere die gesellschaftlichen

Bereiche ^wischen dem überindividuellen Recht und der rein
individuellen Sittlichkeit. Sie dient zur Selbsterhaltung der

„Sondergruppierungen, die zwischen dem großen Kreise und dem

Individuum stehen."3 Ehre betrifft demgemäß Bereiche, die weder

2 Ludgera Vogt u. Arnold Zingerle, „Einleitung: Zur Aktualität des Themas Ehre
und zu seinem Stellenwert in der Theorie", Ehre. Archaische Momente in der Moderne,

hg. v. Ludgera Vogt u. Arnold Zingerle, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1994,
S. 9-34, hier S. 9.

3 Simmel zit. in ebd., S. 22.



224 Tobias Lambrecht

vom Recht noch von individuellem Sittlichkeitsempfinden hinreichend

erfasst werden.

Vogt/Zingerles Einstiegssatz zur heute „antiquiert und randständig"

scheinenden Ehre kommt nicht von ungefähr: Der Begriff
begegnet einem üblicherweise im Zusammenhang mit älteren Wertesystemen.

Ehre ist heutzutage zwar „noch alltagsrelevant, gilt aber nicht
mehr als zentraler normativer Wert" (ebd., S. 23).

Ehre hat für den gesellschaftlichen Teilbereich Glücksspiel immer
eine große Rolle gespielt. So wurde das Glücksspiel etwa für den Adel
des 17. Jahrhunderts zu einer „important symbolic activity"4, deren

Zurschaustellung des aristokratischen „detachment from money"
(ebd.) durch großzügiges Verschwenden ein zentrales Medium des

Adels wurde, mittels dessen man sich seines Prestiges und seiner Ehre

versicherte — da die Möglichkeiten, Sozialprestige zu erlangen, für
den Adel ansonsten beschränkt waren. Das Hasardspiel arrivierte im
17. Jahrhundert regelrecht zu einer Ehre-,Produktionsstätte'.

Vor diesem Hintergrund kann man annehmen, dass die historischen

Transformierungen des Ehre-Begriffes deutliche Auswirkungen

auf die literarische Darstellung des Glücksspiels gehabt haben.
Das Glücksspiel wurde als seit jeher verrufene Tätigkeit bereits im
Mittelalter und ab einer frühen Phase der Neuzeit literarisch dazu

benutzt, moralisch bedenkliche Gesellschaftsbereiche zu markieren
oder vor ihnen zu warnen.5 Ist es vor dem Hintergrund der
abnehmenden Regulierungskraft des Wertes Ehre also richtig, dass das

Thema der Ehre spätestens ab dem frühen 20. Jahrhundert aus der

Glücksspielcrliteratur verabschiedet wurde? Diese thesenhaft
vereinfachende Frage lässt sich, wie ich zeigen möchte, nicht vorbehaldos
bejahen.

4 Gerda Reith, The Age of Chance: Gambling in Western Culture, London, Roudedge,
1999, S. 66.

5 Vgl. Arnd Beisc, „Zur Genesis der modernen Spieler-Figur in der Frühen Neu¬

zeit", Hasard. Der Spieler in der deutschsprachigen Literaturgeschichte, hg. von Louis
Gerrekens und Achim Küpper, Würzburg, Königshausen & Neumann, 2012,
S. 21-39, hier S. 21-25.



Ehre im Spiel 225

II. Ifflands Der Spieler. Sind Spielschulden um 1800 noch Ehrenschulden?

In Ifflands Der Spieler6 (1798) spielt Ehre eine zentrale
handlungsfunktionale Rolle. Die folgende Darstellung stellt exemplarisch dar,
dass nach dem Mittelalter nicht ausschließlich theologische Probleme
von Glücksspiel (die Sündhaftigkeit derselben aus religiöser Sicht)
verhandelt werden, sondern konkrete, auf Ehre bezogene
gesellschaftliche Probleme des Bürgertums. Die Darstellung dient als

Hintergrund für die Analysen der späteren Werke.
Ifflands Spieler ordnet sich in eine hinsichtlich Themen,

Handlungsschema, funktionalisierter Figurenkonstellationen und sogar
Szenenabfolgen als beinahe vollständig standardisiert zu bezeichnende

Reihe von Glücksspieldramen ein:

Der Spieler [steht] eher am Finde einer langen Reihe von ,Spiclcrstücken' [...].
Von Jean François Regnards Le joueur (1696) über lidward Moores The Gamester

(1753), Bernard Joseph Saurins Moore-Bearbeitung Béverlei, tragédie bourgeoise

(1768), Friedrich Maximilian Klingers Die falschen Spieler (1782), August Gottlieb
Mcißncrs Der Schachspieler (1782), die anonyme Verdächtige Freundschafi (1784) bis

zu Beils Die Spieler (1785) thematisieren sie das Glücksspiel als problematisches
Vergnügen [.. |.7

Diese Aufstellung ist für das 18. Jahrhundert keineswegs vollständig,
unbedingt erwähnenswert ist noch Susanna Centlivres The Gamester

(1705), eines der Stücke, die als direkte Vorlage für Iffland gedient
haben müssen. Diese standardisierten Spielerdramen standen zunehmend

im Zeichen der bürgerlichen Aufklärung: Protagonisten waren
Adlige, die über das Glücksspiel mit bürgerlichen Problemen
konfrontiert wurden. Ifflands Protagonist, Baron von Wallenfeld, ist von
Beginn an ruiniert, da er sein Vermögen verspielt hat. Überdies hat er

gegen den Willen seines reichen Erbonkels, dem Geheimrat von
Wallenfeld, eine bürgerliche Frau geheiratet und wurde infolgedessen
enterbt. Die Zahlungsunfähigkeit Wallenfelds darf nicht öffentlich

6 August Wilhelm Iffland, „Der Spieler" [1798], Theatralische Werke in einer Auswahl,
Bd. 4, Ix'ipzig, Göschen'sche Verlagshandlung, 1859, S. 111—239. Künftig
gekennzeichnet mit der Sigle (Iff, Akt, Auftritt).

7 Johannes Birgfeld, „Der Spieler", Ifflands Dramen. Ein Lexikon, hg. v. Mark-Georg
Dehrmann u. Alexander Kosenina, Hannover, Wehrhahn, 2009. S. 221-225, hier
S. 221.



226 Tobias Lambrecht

werden. Dem enterbten, insolventen Wallenfeld wird vom Spielbankbetreiber

Posert (später als unadliger Krämer namens Mosel entlarvt)
angeboten, als Croupier zu arbeiten. Wallenfelds Problem ist zweifacher

Natur: Juristisch gesehen darf er die Stelle nicht annehmen,
bürgerliche Arbeit war Adligen in Preußen erst ab 1807 erlaubt und wäre
wohl mit dem Adelsentzug bestraft worden. Zusätzlich bedeutet die
Arbeit bei einer Spielbank einen gesellschaftlichen Ehrverlust bei
Adel und seiner eigenen Familie und wäre auch mit Wallenfelds

Selbstwertgefühl nicht vereinbar. Zunächst schlägt Wallenfeld das

Angebot aus, die Schande, bei der Spielbank zu arbeiten, so behauptet

er, wäre größer als die der Verhaftung wegen Insolvenz:

v. Posert. Das Gcfängniß?
Hr. v. Wallenfeld. Das Gcfängniß —

v. Posert. Die Schande?

Hr. v. Wallenfeld. Ucberwindc ich mit der I ihre, Euer Anerbieten ausgeschlagen
zu haben.

v. Posert Das soll eine Ehre seyn, daß man sein 1 labe und Gut verspielt, und
fremdes nicht gewinnen will |...|.(lff 1, 11)

Im weiteren Verlauf der Handlung wird Wallenfeld angesichts
drohender Verhaftung dennoch Croupier und entfremdet sich von Familie

und Adel. Er zeigt sich im entscheidenden Augenblick aber
unbestechlich: Er verteidigt den Vater seiner bürgerlichen Frau, der auf
ihn wegen des Spielens nicht gut zu sprechen ist, bei der Verteilung
eines Hauptmannpostens: Der Sekretär des Generals will Wallenfeld
bestechen, damit dieser seinen Schwiegervater überzeugt, den Sohn
des Sekretärs statt seiner Hauptmann werden zu lassen. Wallenfeld
lehnt wiederum mit dem Argument der Ehre ab:

Hr. v. Wallenfeld. Nein, sage ich! Wir spielen um Geld, aber nicht um Khrcnstel-
len. Wein her! —

I-]
Sekretär. |lhr Schwiegervater ist ein] alter dürftiger Mann, dem mit der I Iälfte von
dem Geldc gedient wäre.

Hr. v. Wallenfeld. Wer für Iihre dient, will 1 ihre. Iihre könnt Ihr meinem
Schwiegervater nicht geben |...|.
Laßt I inch am Wucher genügen, und plündert nicht im Gebiete der Ehre. (Iff
IV, 9)

Diese ehrenhafte Handlung bringt Wallenfeld die Gunst seiner Frau
wieder ein. Die Familie ist wieder vereinigt, und durch die unehrenhafte

Betätigung als Croupier ist immerhin das tägliche Auskommen



Ehre im Spiel III

gesichert. Als weiterer Wendepunkt des Stücks kommt nun aber heraus,

dass der Spielbankbesitzer Posert bei der Führung seiner Spielbank

systematisch betrügt. Wallenfeld verdient sein Geld also
unwissentlich auf kriminelle Art, das bisher gesellschaftlich codierte
Problem der Unehrenhaftigkeit des adligen Wallenfeld verschiebt sich
auf das individuelle Ehrgefühl Wallenfelds, der sein Selbstwertgefühl
mit dem unehrlich verdienten Geld nicht in Ubereinstimmung bringen

kann: „Ich bin ein Mensch. [...] Der eine Entehrung nicht
überleben will!" (Iff V, 15). Wallenfelds Tugendhaftigkeit und Ehre wird
letztlich dadurch wiederhergestellt, dass er in eine Extremsituation
gebracht wird: Beim entscheidenden Spiel setzt der General den Sohn
Wallenfelds als Einsatz. Er tut dies als didaktische Maßnahme, als

Test für Wallenfelds Tugend, den dieser selbstverständlich besteht.
Wallenfelds Frau verzeiht ihm, der wohlmeinende General lässt den

Falschspieler Posert „im Namen der Ehre und Tugend" (Iff V, 20)
verhaften, und klagt die Gesellschaft an, den Adel nicht mit angemessenen

Fertigkeiten auszustatten, um eigenständig durchs Leben zu
kommen (vgl. Iff V, 20f.). Als Variation des Handlungsschemas der

vorgängigen Stücke, wo der Spieler nach der Errettung oft wegen
einer letzten Gefühlsregung stirbt, überlebt Wallenfeld, um die
aufklärerische, die Arbeitstugenden und -Fähigkeiten des Bürgertums
stärkende Botschaft nicht zu unterminieren.

Für diesen Zusammenhang ist das Stück vor allem deshalb

interessant, da das eigentlich erregende Konfliktmoment schlicht wegdividiert

wird, nämlich die Unehrenhaftigkeit, als Adliger eine der
verrufensten bürgerlichen Tätigkeiten auszuüben. Diese bei der Lektüre
nicht sofort ersichtliche Wendung findet statt, als der kriminelle
Aspekt des Betrügens ins Spiel kommt. Anfangs ist Wallenfeld schon als

ruinierter Spieler auf dem sicheren Weg zum Kapitalverbrecher, „den
jeder Augenblick zum Räuber und Mörder stempeln kann" (Iff
III, 3), wie sein Schwiegervater ihn bezeichnet. Da aber der
Spielbankbetreiber Posert als Betrüger endarvt wird, wird das zu Beginn
des Stücks als bürgerlich (und deshalb dem Adel nicht angemessene)
Milieu im Handlungsverlauf in ein kriminelles Milieu übersetzt — sich
davon abzusetzen, fällt freilich leichter (auch mit Rücksicht auf das

bürgerliche Theaterpublikum). Kurz gesagt: Anfangs wird von
Wallenfeld gesellschaftlich erwartet, nicht unkontrolliert zu spielen
und keine bürgerliche Tätigkeit auszuüben — am Ende des Stückes

genügt es zu seiner Ehrenrettung, dass er selber in einem kriminellen
Umfeld nicht kriminell ist.



228 Tobias Lambrecht

Iffland kann so relativ elegant die Tugenden des aufstrebenden

Bürgertums auf der Bühne propagieren und dazu auf die altbekannte
Kerruchtheit des Spielers zurückgreifen. Gerade dass der Spieler aber
letztlich doch in Abgrenzung zum schlichtweg Kriminellen gesetzt
wird, zeigt einerseits das grundsätzlich Ambivalente des Spielers, und
andererseits, dass der Ehrverlust durch Glücksspiel als Grundkonflikt
von Spielerdramen bei Iffland nicht mehr gleichermaßen gültig ist wie
noch über hundert Jahre zuvor.

III. Dostojewskis Der Spieler. Ehre als Währung

Während Ifflands Drama für ein Paradigma steht, in welchem bürgerliche

Werte verhandelt wurden, rückt in der Folge die psychologische
Verfassung des Spielers an die Stelle moralischer Bedenken. Exemplarisch

für diese neue Entwicklung des Spieler-Motivs im 19.
Jahrhundert steht Dostojewskis Der Spieler* (1866). Der Roman verdient
besondere Beachtung, da er einen m.E. literarisch neuen und anderen

Aspekt des Spannungsfeldes von Geld, Ehre und Glücksspiel
verhandelt, als I ffland oder auch die Romantiker: Dostojewski psycholo-
gisiert den Spieler relativ wertfrei, und es ist wohlbekannt, dass

Dostojewski innerhalb der Spielerliteratur die von der Moral gelöste
Psychologisierung als Fokus des Interesses zwar nicht erfunden, aber
doch entscheidend geprägt hat. Zwar wurde schon im frühen 19.

Jahrhundert die psychologische Studie des Spielers wichtiger, doch
diente auch das psychologisierende Motiv anders als in Dostojewskis
Roman zuverlässig dazu, primär den moralischen Niedergang einer

Figur zu markieren.
Ehre spielt Dostojewskis Spieler jedoch von Beginn an eine

entscheidende Rolle, und zwar als Währung. Der Protagonist Aleksej
Iwanowitsch, Hauslehrer eines hochverschuldeten Generals, beleidigt
im Kur- und Kasino-Ort namens „Roulettenburg"9 eine deutsche Ba-

8 Fjodor Dostojewski, Der Spieler |1866|, übersetzt von Swetlana Geier, Zürich,
Amman, 2006. Künftig gekennzeichnet mit der Siglc (Dos).

9 Wiesbaden und Bad Homburg streiten sich um die Vorbildrolle für diesen kari¬

kierend deutlich sprechenden Namen, der die üblicherweise im Ortsnamen
enthaltende Kurfunktion (Wiesbaden, BW Homburg) unter demonstrativem Verzicht
auf Subtilität ersetzt. Obwohl I lomburg und Baden-Baden im Roman im Gegensatz

zu Wiesbaden namentlich vorkommen (z.B. Dos 206f.), gibt es höchstens



Ehre im Spiel 229

ronin, nachdem die Tochter seines Vorgesetzten ihn in einer Art
Wette dazu herausgefordert hat. Der General verstößt und endässt
daraufhin den Hauslehrer. Aus Sicht des Generals wäre jeder weitere
Kontakt des Hauslehrers mit der Baronin eine weitere Beleidigung,
weswegen er sich selbst bei deren Gatten, dem Baron, für seinen
Hauslehrer entschuldigt. Hier setzt der endassene Aleksej Iwano-
witsch in einer überraschenden Wendung neu an:

„Was hat Sic dazu bewogen, die Verantwortung für mich vor dem Baron zu
übernehmen? Was sagt Ihre Formulierung, daß ich zu Ihrem I laus gehörte? Ich
bin einfach Ixhrer in Ihrem Haus, das ist alles. Ich bin kein leiblicher Sohn, Sie

sind nicht mein Vormund und für meine I landlungen sind Sie keineswegs
verantwortlich." (Dos 63)

Aleksej gibt vor, sich durch die Unterhaltung des Barons und des

Generals über seinen Kopf hinweg beleidigt zu fühlen und kündigt
an, den deutschen Baron zum Duell zu fordern: „Was ich vorausgesehen

hatte, trat nun ein. Als der General diesen neuerlichen Unsinn
vernahm, bekam er es mit der Angst zu tun" (Dos 64). Der General
fürchtet, dass die beleidigte Baronin ihn selbst für das Verhalten des

bei ihm angestellten Hauslehrers verantwortlich macht:

„Stellen Sie sich doch nur vor, wohin das führt? /u weiterem Arger! Sie werden
doch selbst einsehen, daß ich mich hier auf ganz spezielle Weise in acht zu nehmen

habe zumal jetzt! namentlich jetzt! Oh, Sie wissen nichts, Sic wissen

nichts, Sie wissen nichts von meinen ganzen Verhältnissen! Sobald wir
hier aufbrechen, werde ich Sic wieder engagieren." (Dos 65)

Der Protagonist hatte jedoch nie vor, seine Drohungen wahrzumachen

— er hat geblufft und dabei dem General eine entscheidende
Information über seine „speziellen Verhältnisse" entlockt. Aleksej kündigt

nun an, statt des Duells eine Entschuldigung vom Baron
einzufordern. Da ihn der Baron gar nicht erst empfangen würde,
möchte er einen befreundeten englischen Adligen als Botschafter
schicken, dessen Besuch der Baron nicht ablehnen könnte, ohne
wiederum den Engländer zu beleidigen.

Die Erzählung bewegt sich im Weiteren von diesem Skandal weg,
und ich gehe hier nicht weiter auf die Romanhandlung ein, die sich

touristische Gründe, Roulettenburg nicht als literarische Amalgamierung „aller
Roulette-Städte am Rhein" (Dos 20) zu betrachten.



230 Tobias Lambrecht

auf Abhängigkeiten pathologischer und emotionaler Natur konzentriert

(der Hauslehrer verfällt dem Spiel und den Frauen). Die
beschriebenen Vorgänge, die ungefähr das erste Drittel des Textes
ausmachen, stellen noch nicht eigentlich die Verderbtheit des

Glücksspiels kritisch dar, sondern vor allem die Durchökonomisierung
aller Lebensbereiche. Demonstriert wird dies am Sozialregulativ Ehre,
indem diese, so meine These, behandelt wird wie Geld in der Spielbank.

Aleksej Iwanowitsch erreicht seinen Teilerfolg (das Einlenken des

Generals) dadurch, dass er die in der aristokratisch geprägten Gesellschaft

Roulettenburgs gegenseitig zugeschriebenen Ehre-Werte der
verschiedenen Beteiligten — nämlich denjenigen des Barons, des

Generals, des englischen adligen Freundes und seinen eigenen —

gegeneinander ausspielt. Besonders deutlich wird dies zu dem
Zeitpunkt, an dem Aleksej Iwanowitsch selbst keine Ehre mehr hat (und
vom Baron nicht empfangen wird), und deshalb die Ehre seines adligen

englischen Freundes sozusagen als Währung in die Waagschale
wirft. Die Strategie geht deshalb auf, weil der General ein starkes

finanzielles Interesse hat, jede Fortsetzung des Skandals zu vermeiden,
der auf ihn abfärben könnte. Seine ökonomischen Gewinnaussichten
hängen direkt von seiner intakten Ehre ab. Dies konnte der Hauslehrer

eingangs nicht wissen: Der Erfolg seines Ehr-„Einsatzes" beruhte
auf reinem Glück. Wäre der General nicht darauf angewiesen, seine

eigene Verschuldung geheim zu halten, müsste er nicht unbedingt
einlenken. Aleksej Iwanowitsch instrumentalisiert so die diversen
Ehre-Zuschreibungen. Er macht das potentiell Zirkuläre der gegenseitigen

Askription von Ehre sichtbar, bzw. zeigt er auf, dass der Wert
Ehre einen sozialpartikularen Bereich nur dann stabil regulieren würde,

wenn dieser wirklich von anders (z.B. ökonomisch) regulierten
Bereichen hinreichend autonom abgegrenzt wäre.

Der Hauslehrer Aleksej Iwanowitsch kehrt damit die üblichen
Verhältnisse um, gemäß welcher eine Aberkennung der Ehre mehr
oder weniger endgültig ist. Seine Vorgehensweise erinnert an einen
Domino-Effekt: Sein eigener Ehrverlust kann die allgemeine gegenseitige

Ehre-Askription aus dem Gleichgewicht bringen und die Ehre
der anderen Beteiligten korrumpieren. Die Vorgehensweise von
Aleksej Iwanowitsch und der Einbruch des Ökonomischen (durch
die Verschuldung des Generals) in den von Ehre geregelten sozialpartikularen

Bereich führt zu einer Inflation der Ehre als symbolischer
und damit sozialregulativer Währung.



Ehre im Spiel 231

Diese Situation war zuvor, etwa bei Iffland, völlig undenkbar.

Dostojewskis Spieler demonstriert exemplarisch eine Verschiebung
der gesellschaftlichen Situation des Glücksspiels und formuliert eine

Kritik, die sich weniger an der sozialen Abwertung des Glücksspieles,
sondern vielmehr an der Durchökonomisierung ehemals Ökonomie-

unabhängigerer) Gesellschaftsbereiche entzündet.

IV. Ian Flemings Casino Royale: Agon ersetzt aleai

Nach Dostojewskis Schwellentext aus dem 19. Jahrhundert möchte
ich mich nun einem für das 20. Jahrhundert typischen Spielertext
zuwenden, der exemplarisch ist für eine Zeit, in der das Glücksspiel
vollständig sakulärisiert ist: Ian Flemings Bond-Erstling Casino
Royale'0 (1953) kann mit seinem weit ins globale Bewusstsein des 21.

Jahrhunderts reichenden Einfluss als paradigmatisch gesehen werden
für eine Spielerliteratur, die sich nicht mehr um religiöse, moralische
oder — als letzte wichtige Stufe — psychopathologische Aspekte als

Kernthema interessiert, wie das bei Dostojewski und noch zu Beginn
des 20. Jahrhunderts der Normalfall gewesen war, etwa bei Stefan

Zweigs 24 Stunden aus dem Feben einer Frau (1927). Casino Royale restituiert

den ehemals aristokratisch konnotierten Genuss und die
Zurschaustellung von verschwenderischem Reichtum als Glamour einer

bürgerlichen Leistungsgesellschaft — moralische Bedenken sind im
Roman komplett abwesend. Erwartbarerweise spielt Ehre im Text
keine Rolle im bisherigen Sinn. Sie steht mit dem Glücksspiel als
solchem nicht in direktem Zusammenhang, ist aber nichtsdestoweniger
eines der wichtigsten handlungsfunktionalen Elemente der nicht
umsonst im Casino-Milieu angesiedelten Handlung.

Die Handlung von Casino Royale muss vielleicht trotz der

Verfilmungen in Erinnerung gerufen werden: James Bond wird ins fiktive
Spielerstädtchen Royale-les-Eaux kommandiert, um gegen den dort
bankhaltenden russischen Spion Le Chiffre zu spielen und ihn zu
minieren. Le Chiffre hat das vom russischen Geheimdienst erhaltene
Geld nicht für wirtschaftliche Interessen Russlands in Frankreich
eingesetzt, sondern eine private Investition in Bordelle getätigt, die ihm

10 Ian Fleming, Casino Royale [1953], London, Penguin Books, 2009. Künftig ge¬
kennzeichnet mit der Sigle (Flem).



232 Tobias Lambrecht

einen beträchtlichen Gewinn hätte sichern sollen. Durch ein ohne

Vorwarnung erlassenes Gesetz zum Verbot von Bordellen wird Le
Chiffre jedoch ruiniert. Dies hat zur Folge, dass die russische Organisation

SMERSH ihn verfolgt. Gelingt es Le Chiffre nicht, mit seinen
verbliebenen Millionen rechtzeitig das Geld zurückzuzahlen, wird
SiMKRSI 1 ihn liquidieren. Bei seiner Spielunternehmung in Royale-les-
Eaux geht es für Le Chiffre also nicht nur um Spionage und persönlichen

Nebenverdienst, sondern um Leben und Tod. Diesen Sachverhalt

nutzen Bonds Auftraggeber zur geplanten Liquidierung Le
Chiffres:

It would be greatly in the interests of this country and of the other nations of the

North Atlantic Treaty Organization that this powerful Soviet agent should be
ridiculed and destroyed, that his Communist trade union should be bankrupted and

brought into disrepute, and that this potential fifth column [... | should lose faith
and cohesion. [.. .J All this would result if 1 as Chiffre could be defeated at the tables.

(Flem 14, I lervorhebung T.l..)

Neben der Liquidierung ist also die Demütigung Le Chiffres für den

Auftrag zentral, damit einerseits die von ihm geführte Handelsorganisation

Respektabilität vertiert und andererseits sein Tod wegen des

Ehrverlustes beim Spiel nicht von der Gegenseite zum Märtyrertod
stilisiert werden kann. Der erwünschte Ehrverlust Le Chiffres erfolgt
aber nach einem anderen Prinzip als in der bisherigen Spielertiteratur,
nämlich demjenigen der Niederlage im Wettkampf statt durch Zufall.
Der Bereich der alea wird hier von einem agonalen Element überlagert.11

Bond durchlebt eine typische Spielergeschichte mit anfänglichen

Erfolgen, scheinbarer Niederlage, Rettung durch einen deus ex
machinaX2 und anschließendem totalen Triumph. Das Spiel mit Le
Chiffre ist titerarisch gleichwohl als „clash of wills" (Flem 81) (nicht
etwa Geschicklichkeit, Klugheit, Glück, o.ä.) auf einem „battlefield"
(Flem 79) inszeniert. Gemeinsam ist beiden die obligatorische Zur-

11 Nach Roger Caillois bezeichnet das Spiclprinzip agon das Wettkampfhafte, alea

das Zufällige, mimicry das Nachahmende und Rollenspielhafte und ihnx das

Rauschhaftc des Spieles, vgl. Roger Caillois, Les jeux et les Hommes. Le masque et le

vertige, Paris, Gallimard, 1958, S. 50—74.
12 Bond verspielt sein gesamtes vom britischen Geheimdienst zur Verfügung ge¬

stelltes Vermögen, und wird durch einen unangekündigten Zuschuss des
amerikanischen Geheimdienstes gerettet (vgl. Hern 88f.).



Ehre im Spiel 233

Schaustellung von Gleichgültigkeit13, die bei Le Chiffre mit pejorativen

Ausdrücken aus dem Bereich des Monströsen und Maschinenhaften

(„Minotaur", Flem 80; „like an automaton", Flem 84) eine

Wendung ins Unmenschliche nehmen, während sie bei Bond u.a. von
immerhin menschlichen Gefühlsregungen wie Verachtung und
vorsichtiger Freude durchbrochen wird („with a disdainful gesture",
Flem 81; „cautiously pleased", Flem 83). Bei dem gespielten baccarat

handelt es sich jedoch primär um ein Glücksspiel. Der agon der
Kontrahenten wird literarisch mittels einer ominösen ,Macht des Blickes'
inszeniert, die beim jeweiligen Gewinner hegt — der jeweils siegreiche
Spieler schaut den anderen an, nie umgekehrt. Zunächst gewinnt Bond:

„Bond, still with his eyes holding Le Chiffre's [...]"; „Then, as [Bond]
looked up again impassively at Le Chiffre [...]"; „Again he fixed Le
Chiffre with his eye"; „Bond looked across into the eyes of murky
basalt" (Flem 81, 84 und 85). Es folgt eine Siegesserie des Gegners:
Le Chiffre „looked at Bond [...]"; „The odds were on Bond's side,
but now it was Le Chiffre who looked across into Bond's eyes [...]"
(Flem 86, 87). Bei Bonds finalem Triumph wendet sich das Blatt ein
letztes Mal: „Bond's eyes were on Le Chiffre" (Flem 99).14 Das
Element des Blickes dient dazu, das eigentlich von alea bestimmte Spiel
mit einem kommunizierbaren agon-Signal auszustatten, da der Text
ständig suggeriert, es gewönne derjenige, der erfolgreicher Selbstsicherheit

demonstriert. So wird Bonds Überlegenheit literarisch letztlich

unabhängig von Fähigkeit oder aber einem teleologischen
Schicksalsgedanken produziert und läuft der neuzeitlichen Auffassung

von Probabilität vollständig entgegen. Bond siegt nicht, weil er
sich strategisch besser verhält oder weil eine höhere Macht ihm hold
ist. Er gewinnt, weil er in einem vollständig auf der Textoberfläche
produzierten agon — einem buchstäblichen staring contest — die besseren

Nerven behält. Nur wenn man die Geschehnisse des Romans
unabhängig von ihrer literarischen und rhetorischen Inszenierung als agon

betrachtet, wird die Sache trivial: Bond hat Glück.

13 Für Le Chiffre: incuriously; impassive; doll-like; unsmiling Minotaur (I'"lern 80), no trace

of emotion; like an automaton (Flem 84), für Bond: coldly held the banker's ga%e (Flem

80), impassively; with a disdainfulgesture; no emotion (Flem 81), etc.
14 Natürlich nutzt Fleming diese Zuordnung als Spannungsclcmcnt, da er vor dem

Offenlegcn von Bonds Siegeskarte den vorherigen Blick Le Chiffre, und somit
das einzige Mal dem späteren Verlierer, zuordnet - zu diesem Zeitpunkt ein

schon etabliertes Signal, dass nun 1 ,e Chiffre gewinnen müsste.



234 Tobias Lambrecht

In Casino loyale wird Ehre im Glücksspiel nur über den
Wettkampf generiert, während für die Charakterisierung des Antagonisten
Le Chiffre die traditionellen literarischen Attribute aktiviert werden,
um Spieler herabzusetzen: er betreibt Bordelle, spielt falsch und seine

Menschlichkeit wird durch zahlreiche Vergleiche wie „like an

octopus" (Flem 97) und „like an automaton" (Flem 84) herabgemindert.15

Derart alte Stereotypen der GlücksSpielliteratur finden in der

Unterhaltungsliteratur des 20. Jahrhunderts zumindest auf rhetorischer

Ebene offenbar selbst dann noch Anwendung, wenn die
historischen Quellen dieser Kntikpunkte am Glücksspiel — der ,moralische
Niedergang', die ,Herausforderung Gottes'16, oder das verschmähte,
rein zweckorientierte Spielen17 — gesellschaftlich schon lange keine
Rolle mehr spielen.

V. Kraussers Spielgeld.: Im Spiel bleiben

Zeigt das Beispiel James Bonds, dass im säkularisierten 20. Jahrhundert

das Glücksspiel höchstens noch als Wettkampf wie bei Fleming,
oder als Studie eines pathologischen Einzelfalls interessiert?
Abschließend wird anhand zweier Texte von Helmut Krausser (*1964)
dieser Frage bzw. dem Status von Ehre bei Glücksspielerfiguren des

ausgehenden 20. Jahrhunderts nachgegangen. Die sehr kurze Erzählung

Spielgeld im gleichnamigen Erzählband (1990) von Helmut
Krausser trägt schon im Titel die Doppeldeutigkeit, die im Verlauf
der Erzählung deutlich macht, dass das Spielen um Geld dieses in

15 Die Vorstellung vom Glücksspieler als entmenschlichter Automat geht mindes¬

tens bis ins 18. Jahrhundert zurück, wie Schnyder mit Jean-Joseph Dusaulx zeigt
„Die Spieler verlieren zwar die Herrschaft über sich und ihr Tun. Sie vergessen
Ort und Zeit und wiederholen nur immer wieder die gleichen Bewegungen, die
mit jeder neuen Spielrunde nötig werden. Sie werden mithin zu .Maschinen' [...]:
,Autant de joueurs, autant de machines'", Peter Schnyder, A lea. Zählen und Erzählen

im Z,eichen des Glücksspiels 1650—1850, Göttingen, Wallstein, 2009, S. 257.
16 Vgl. Amd Beise, a.a.O., S. 23f.
17 Vgl. Manfred Zollinger, Geschichte des Glücksspiels: vom 17. Jahrhundert bis zum Zwei¬

ten Weltkrieg, Wien, Böhlau, 1997, S. 31.
ls Helmut Krausser, „Spielgeld" |1990|, Spielgeld Erzählungen <är andere Prosa, Rein¬

bek bei Hamburg, Rowohlt, 1994, S. 25-33. Künftig gekennzeichnet mit der

Sigle (SG).



Ehre im Spiel 235

gewisser Hinsicht eben auch entwertet, seinen rein ökonomischen
Wert durch den Spielkontext sozusagen korrumpiert.

Ein Ich-Erzähler des ausgehenden 20. Jahrhunderts gibt in einfacher,

oft betont salopper Jugendsprache seine Erlebnisse an zwei
verschiedenen Turnieren wieder, an denen um Geld gespielt wird. Die
Geschichte setzt ein mit der Darstellung eines Schachturniers, an
dem der Ich-Erzähler nicht selbst spielt. Eingeführt wird das Schachturnier

mit einem üblichen Kriegsmetaphernkomplex:

Berlin, Motel Intereonti, Schachturnier, dritter Tag [,..|. Sechshundert Schachspieler

sitzen über die Bretter gebeugt. Sehr prominente. Weniger prominente.
Fußvolk, Amateure, Sonntagskrieger. |...] Ein stilles Gemetzel. (SG 25)

Der Fokus liegt zunächst auf der Einführung des Milieus. Alsbald wird der
Frieden der vom Turnierplan geregelten Abläufe jedoch durch einen Querulanten

gestört:

Plötzlich, an Brett 252 — weit hinten also, beim Fußvolk, muß der Schiedsrichter
einschreiten. Einer der Kontrahenten weigert sich beharrlich, die Partie auf dem
dafür vorgesehenen Formular mitzuschreiben. Das ist Pflicht. (SG 25)

Der Spieler wird wegen der Missachtung dieser Regel disqualifiziert.
Er bekommt einen Wutanfall, der verhältnismäßig harmlos beginnt,
dann aber zum Spektakel gerät: Menschen sammeln sich um ihn, der
Turnierverlauf wird unterbrochen. Der zum „Fußvolk" gehörige
Mann, ein unwichtiger Spieler, bemerkt sein neues Publikum:

Ihm scheint nach Ilculcn zumute. Dann bemerkt er, wie gierig der Pulk auf das

nächste Schimpfwort wartet. Er grinst flüchtig und brüllt: „GESTAPO!
GESTAPO! HEIL HITLER! [,..| GULAG! GULAG!"
Ich verstehe den Mann. Ich finde ihn sehr mutig. Man hat ihn vom Spiel
ausgeschlossen. (SG 26)

Der Text inszeniert den Ausbruch mittels einer Hierarchisierung
zwischen Lärm und Stille, zwischen schaulustigem „Pulk" und Profispielern,

zwischen Entropie und Ordnung: „Nur die Profis bleiben
sitzen" (SG 26).

Der namenlose Ich-Erzähler, Mitte zwanzig und arm, erfährt
anschließend, dass er ein Literaturstipendium über 12.000 Mark erhalten
hat. Er nutzt dieses Geld, um an einem anderen Turnier mit hohen
Einsätzen gegen einen Schachgroßmeister zu spielen. Dieser Groß-



236 Tobias Lambrecht

meister namens Dingier soll in Backgammon — im Gegensatz zu
Schach eines der ludi mixti19 — schlagbar sein. Dingler wird als „Freier"

bezeichnet, Szenejargon für jemanden, der sich beim Backgammon

Geld abnehmen lässt. Die geldempfangende Partei, also der
Gewinner des Backgammonspiels, wird begrifflich nie dem „Freier"
gegenübergestellt, doch das zwielichtige Milieu des Glücksspiels ist
mit dieser semantischen Opposition eindeutig markiert: „Münchner
Spieler haben mich über ihn unterrichtet. Schach okay — aber beim

Backgammon soll er eine Bratwurscht sein, ein Freier, ohne Selbstkontrolle'"

(SG 28, Hervorhebung T.L.). Das Spiel läuft wie geplant, die mentale

Schwäche des Gegners wird im Text als ursächlich für seine
Verluste dargestellt:

Dingier läuft heiß, heißer die Bratwurscht nie schmorte. [...] Er fordert das

Schicksal heraus. [... | Dingler ist wahnsinnig geworden.
Tollkühn oder waghalsig ist kein Ausdruck mehr für das, was er auf dem Board
fabriziert. Ich gewinne noch, aber er blutet nicht mehr so stark wie vorher. Jetzt
ist der Moment gekommen, da man ihn ausweiden müßte. I ir ist nur noch rohes
Fleisch vor dem Beil. Dann geht mir eine Partie in die Hose. (SCI 30)

Gemäß dem Schema einer Spielergeschichte wendet sich das Blatt
abrupt: Der Ich-Erzähler verliert besagte Partie besonders hoch und
trotz hoher Führung nun seinerseits die Selbstkontrolle, beendet das

Spiel nicht rechtzeitig und wird sich um einen guten Teil seines Geldes

spielen. Verantwortlich macht er dafür die verlorene Partie, welche

die Glückssträhne beendete und die Pechsträhne eröffnete: „Die
32 [verlorenen] Punkte haben mich geärgert. |...] Dinglers Selbstvertrauen

wächst in den Himmel. Er vertraut auf sein Glück. Und plötzlich

hat er auch Glück" (SG 30). Der Protagonist wendet sich nach
der Niederlage dem Roulettespiel zu — als der Morgen graut, ist sein

Geld verspielt. Die Kurzerzählung endet mit der Aussage: „Ich war
raus aus dem Spiel" (SG 33).

Auf den ersten Blick lässt diese Erzählung mit ihrem für eine Ich-
Erzählung eher unbeteiligten Blick auf die Geschehnisse um Spiel
und Geld, ihrer scheinbar zufälligen Episodenhaftigkeit und fehlenden

Moral keine der bisherigen theologischen, moralischen oder

19 Eine von vielen üblichen Differenzierungen von Spielen ist diejenige in reine

Geschicklichkeitsspielc, rein vom Zufall bestimmte Spiele (ludi a^ardt) und .ge¬

mischte' Spiele mit einer Geschicklichkeits- und einer Zufallskomponente (ludi

mixti), vgl. dazu Manfred Zollinger, a.a.O., S. 21 f.



Ehre im Spiel 237

schicksalhaften Deutungsansätze zu. Dies liegt daran, dass die Erzählung

mindestens so viele stereotype Elemente von Spieler-
Erzählungen bricht, wie sie befolgt. Zwar verläuft etwa die Kurve des

Spielerglücks traditionell ,pyramidal' mit abrupter, unaufhaltsamer
Wendung, dieses Erzählschema wird aber nicht wie üblich mit Lernoder

Entwicklungseffekten enggeführt. Eine Einsicht über die Tatsache

hinaus, dass der Protagonist eben „raus aus dem Spiel" sei,

verweigert der Text geradezu auffällig. Überdies wird durch die Wendung

zum Roulette verdeutlicht, dass der Protagonist im Spiel
letztlich gegen sich selbst verliert. Dies betont, dass es dem Ich-
Erzähler am Schluss nicht um die Mehrung von Ehre oder auch nur
Geld geht: Es geht ihm einzig darum, im Spiel zu bleiben. Geld wird
als reines Mittel zu diesem Zweck so gesehen in seiner Wertfunktion
beeinträchtigt — es wird tatsächlich zum titelgebenden Spielgeld.

Der demonstrative Mangel an Pointiertheit der Erzählung suggeriert,

dass hier möglicherweise die Zufälligkeit der Welt und des

Glücksspiels durch eine episodenhafte Gestaltung unter Auslassung
der ,Moral der Geschichte' poetisch ausgestaltet wird. Dem möchte
ich widersprechen: Zwar hat z.B. der anfängliche Eklat des Schachturniers

kausal nichts mit den folgenden Vorgängen zu tun, und
tatsächlich wird über den lapidaren Schlusssatz hinaus nicht über das

Erlebte reflektiert. Die Erzählung beruht narratologisch gesehen
jedoch auf einer strukturierenden Gradierung sowie einer übergreifenden

Kontrastfigur.
Die Gradierung besteht in dem Übergang vom reinen

Geschicklichkeitsspiel Schach zum ludus mixtus Backgammon, und schließlich
dem ludus apardus Roulette, eine Reihung, die man auch mit dem
schrittweisen Übergang agon — alea — ilinx beschreiben könnte (und
die zusätzlich von der Antiklimax Profiturnier — halboffifeller Wettkampf
— Spielhölle unterlegt wird). Diese Reihung und der Beginn der
Pechsträhne im Backgammonspiel, die beim Roulette konsequent fortgesetzt

wird, fallen besonders dadurch auf, dass der Protagonist nicht
im „Duell", sondern gegen sich selbst verliert, sowie durch die fatalistische

Ergebenheit, mit welcher die Figur den erzählschematisch
typischen Fall eines Spielerschicksals durchmacht. Bedeutung gewinnt
diese Feststellung besonders im Licht der übergreifenden Kontrastfi-
gur: beide Figuren, der Ich-Erzähler und der Querulant aus der
Anfangsszene, teilen die Eigenschaft, „aus dem Spiel" ausgeschlossen zu
werden. Während der Protagonist aber den zufälligen und transzendent

gleichgültigen Gesetzmäßigkeiten des Glücksspiels folgt, wird



238 Tobias Lambrecht

der Querulant wegen einer nicht mit dem Zufall verknüpften
Unregelmäßigkeit aus der Spielwelt verstoßen: Das verweigerte Protokollieren

der Spielzüge dient im Gegenteil u.a. einer weiteren Verminderung

von möglichen Zufälligkeiten, die das Spiel beeinflussen
könnten (da bei Protest oder Zweifel anhand der Notation geprüft
werden kann, ob der letzte Zug korrekt ausgeführt wurde). In Kontrast

zum Ich-Erzähler zieht der Querulant aus seiner Disqualifikation
eine Art Genugtuung. Dies lässt sich vielleicht damit erklären,

dass der Querulant im Unterschied zum Ich-Erzähler nicht um jeden
Preis im Spiel bleiben wollte — denn einzig darum, nicht um Geld oder

gar Ehre, geht es letzterem, wie der (oberflächlich) lapidare Schlusssatz

der Erzählung signalisiert. Die Weigerung des Querulanten, einer
trivialen Vorschrift zu folgen, wird, speziell durch das semantische
Feld seiner immer absurder werdenden Beleidigungen (Gestapo, Hitler,

Gulag), als ein Kampf gegen die Entmenschlichung seiner Person
inszeniert. Genau dieser Entmenschlichung entgeht der Ich-Erzähler
nicht, da er, im Einklang mit der pathologisierten Spielerpsychologie
des frühen 20. Jahrhunderts, den Augenblick verpasst, sich dem
geschlossenen System des Spiels zu entziehen. Bei mangelnder Regulierung

der Abläufe durch Ökonomie, Moral oder Ehre erscheint in
Spielgeld derjenige lächerlich, der sich dem System (in diesem Fall des

Glücksspiels) nicht aus eigenem Antrieb verweigern kann.

VI. Kraussers Fette Welt: Ehre wider Erwarten

Eine hier als Abschluss dienende Szene aus Kraussers späterem
Roman Fette We/t2t> (1992) nimmt genau diese Idee noch einmal auf. Der
obdachlose Hagen Trinker, den Äußerlichkeiten gemäß mit dem Ich-
Erzähler aus Spielgeld quasi identisch, begegnet zufällig seinem ehemaligen

Schulkameraden Robert, der mit den parvenühaften Merkmalen
von guter finanzieller Position bei gleichzeitiger Unbildung ausgestattet

ist. Hagen wird ihn bei einer späteren Prügelei als „Off-Broadway-
Musical" und sich selbst abgrenzend als „griechisch-deutschitalienische

Oper [sie]" (FW 93) charakterisieren. Hagen muss bei dieser

ersten Begegnung im Gespräch mit Robert zugeben, dass er viel

20 Helmut Krausser, Fette Welt [1992], Reinbek bei Hamburg, Rowohlt,
1993. Künftig gekennzeichnet mit der Sigle (FW).



Ehre im Spiel 239

Geld verspielt hat, rechtfertigt aber sogleich seine Armut: „Außerdem
bin ich wahrscheinlich der erste Spieler der Welt, der mitten in einer
fetten Strähne das Handtuch schmiß!" (FW 83). Hagen erzählt von
einem Backgammonspiel gegen einen stark betrunkenen Millionär,
der sich ausnehmen ließ, beim Spiel sogar mehrfach einschlief. Der
Gesprächspartner Robert kennt das ,pyramidale' Schema einer

Glücksspielererzählung: „Aha. Und er hat trotzdem gewonnen!", was
Hagen verneint:

,,[I]ch ermunterte ihn weiterzuspielen, lobte ihn scheinheilig für die überraschenden

Varianten, die er fand, wenn er mal wieder in die falsche Richtung zog. Die
I Iunderter türmten sich, bald rechnete ich von einem zum nächsten Tausender,
wollte ihn voll stier haben. |... | Wie ein Geier hing ich über dem Board, und der
gestopfte Freier lachte die ganze Zeit und schenkte ein und versuchte mir was

aufzudrängen, aber ich blieb selbst um sieben Uhr morgens meinem Grundsatz
treu — nüchtern beim Spiel. Grinsend gab er mir die Lappen, und ich griff
danach, und mit einem Mal fiel mir auf, wie höllisch und spöttisch sein Lachen
durch die Villa dröhnte, und ich stockte, wurde langsamer, begriff, daß er über
mich lachte, daß ich ihm köstliches Vergnügen war, seinen Narren abgab, dem

perversen Kerl als 1 lohnobjckt diente, lir bot mir sogar einen Milchshake an!"
(FW 84f.)

Hagen steigt daraufhin aus dem Spiel aus. Der Parvenü Robert kann
diesen ökonomischen Verzicht aufgrund einer bloßen Demütigung
nicht nachvollziehen:

Robert schüttelt den Kopf.
„Kann ich nicht ganz verstehen, wenn ich ehrlich bin."
„Der Schnabel eines Geiers ist nicht stark genug, das Leder seines Opfers zu
durchhacken. Also steckt er seinen Langhals durch das tote Arschloch und frißt
das 'Lier von innen leer. Wußtest du das?"

„Nein."
Wir zünden uns Zigaretten an und schweigen eine Weile. (FW 85)

Hagen beendet das Spiel, da er seine Selbstachtung zu verlieren
droht. Es ist gerade die Unterordnung der eigenen Würde unter die
absolute 0konomisierung innerhalb des Spielsystems, vor welcher er
zurückschreckt. Es ist, expliziter als in Spielgeld, wiederum die drohende
Entmenschlichung und der Selbstverlust, die das durchökonomisierte
Spiel für klagen mit sich zu bringen scheint:

„Ich |...J konnte mich an keines der Spiele erinnern, ich hatte sie wie ein Roboter

gezogen, wie ein Computer, in totaler Verrohung. [...) Mit einem Mal besaßen

|dic blauen Scheine] keinen Wert mehr. [... | Aber in meinem ganzen 1 .eben

bin ich nicht so gedemütigt worden." (FW 85)



240 Tobias Lambrecht

Der Verlust der Selbstkontrolle, die Unfähigkeit, das Spiel zu beenden,

ist von ihm wiederum ganz im Sinne der Topoi von Spielergeschichten

dargestellt, in denen der Spieler dem Rausch erliegt: Ob der
Selbstverlust im Spiel von Geldverlust oder Geldgewinn begleitet ist,
wird von Hagen gleichermaßen unehrenhaft dargestellt — genau diesen

Gedankengang kann der Gesprächspartner Robert nicht
nachvollziehen.

Mit dem Spielabbruch allein ist jedoch nur die Selbstachtung
wiederhergestellt. Da diese nur das Individuum betrifft („sittlicher"
Bereich des individuellen Gewissens, vgl. oben, Abschnitt 1.1), muss das

Erlebnis noch in den gesellschaftlichen Zwischenbereich „zwischen
dem großen Kreise und dem Individuum"21 übersetzt werden, der

von Ehre reguliert wird. Deshalb ist es zentral, dass Hagen dieses
Erlebnis intradiegetisch erzählt, denn durch die Übertragung des Erlebnisses

in die Erzählform gerät die Verhaltensweise Hagens in den

Wertbereich, der von Ehre reguliert wird: Hagen erzählt sein Erlebnis
einerseits, um seine Armut zu erklären, andererseits versichert er sich
durch die Erzählung innerhalb eines größeren sozialen Netzes seiner

richtigen Verhaltensweise. Nur benutzt er dafür nicht umsonst ein
das übliche Spielerschicksal konterkarierendes Erzählschema: Es ist
nicht die unaufhaltsame Pechsträhne, in welcher der Spieler die
Selbstkontrolle verliert, Hagen droht ja im Gegenteil, einer gefahrlosen,

,unaufhaltsamen Glückssträhne' zu erHegen. Durch das

Anzitieren des Kontrollverlustes, der den Glücksspieler normalerweise

in den Ruin treibt, und der konterkarierenden Tatsache, dass
derselbe Kontrollverlust in diesem Fall zu großem Reichtum führen
würde, macht Hagen in seiner Erzählung implizit folgende Aussage:
Demütigend ist nicht nur der Kontrollverlust, der zum Ruin führt —

demütigend ist der Kontrollverlust in jedem Fall.
In Fette Welt wird Ehre demnach produziert, indem der Protagonist

nicht nur aus dem rauschhaften Spiel, sondern auch aus dem
ökonomisch diktierten Verhaltensmuster der Profitmaximierung
ausbricht und sein Erlebnis als konterkarierte ,typische Spielergeschichte'
erzählt. Die Verweigerung des Spielverhaltens nach rein ökonomischen

Kriterien entspricht genau jenem alten Topos der Glücksspielkritik,

nach welchem das eigentlich Skandalöse des Glücksspielers die

21 Simmcl zit. in Vogt/Zingcrlc, a.a.O., S. 22.



Ehre im Spiel 241

Tatsache ist, dass er spielt, um Geld zu verdienen — anstatt das Spiel
pweckfrei zu betreiben.22 Diese Aufgabe des rein ökonomischen
Standpunktes sogar angesichts eigenen finanziellen Profits ist in
Erzählung Hagens als besonders ehrenvoll markiert — jedenfalls
versucht er, sein Erlebnis in diesem Sinne umzucodieren. Kraussers

Figur Hagen betont somit den sinnstiftenden Faktor der Ehre beim

Glücksspiel als tatsächlich unabhängig vom möglichen Geldgewinn:
Sogar bei sicherem finanziellen Profit wird der Ehrverlust durch
rauschhafte Entmenschlichung (vgl. den mehrfach durchgeführten
,,Geier"-Vergleich) abgelehnt.

VII. Fazit

Früher war für den Adel Geld das Medium, über dessen gleichmütig
hingenommenen Verlust beim Glücksspiel Ehre produziert wurde.
Der ökonomische Aspekt hat dem Spiel in Form von Ehre einen
Sinn verliehen, da (sogar durch finanzielle Verluste) Ehre zu gewinnen

war. Gleichzeitig ging es um die zumindest demonstrierte
Entwertung des Geldes und seiner Ersetzung durch Ehre (vgl. oben,
Abschnitt 1.1). In der Folge galt das Spiel zum reinen Geldgewinn
(bei bürgerlichen Kreisen und Theoretikern) ebenfalls als unehrenhaft,

u.a. da das Spiel eben tpiveckfrei sein müsse.

Der ökonomische Aspekt des Geldes hat den symbolischen
Aspekt der Ehre beim Glücksspiel jedoch nie zur Gänze ersetzen können.

Noch in einer vollständig säkularisierten Welt der
bohémienhaften Figuren Kraussers wird der ökonomische Profit
vollständig durch den Wunsch, nach Art eines perpetuum mobile nur ,im
Spiel zu bleiben' verdrängt {Spielgeld). In Y'elle Welt wird der Topos des

Selbstverlustes durch Automatisierung und Entmenschlichung
wiederaufgenommen, das dazugehörige Erzählschema der Spielergeschichte

wird jedoch gezielt konterkariert.

22 Vgl. zu diesem spätestens seit dem 17. Jahrhundert belegten Topos Manfred

Zollinger, a.a.O., S. 30—32., und auch Johan Iluizinga, Homo Hudens, i'ersuch einer

Bestimmung des Spielelements der Kultur, Basel, Pantheon, 1944, S. 14—22, dessen

diesbezügliche Bestimmung schlicht „ihre bekannteste Fassung" (Manfred
Zollinger, a.a.O., S. 31) ist.



242 Tobias Lambrecht

Wenn vormals innerhalb des Glücksspielsystems mittels Geld
(-Verlust) Ehre produziert wurde, wenn die Durchökonomisierung
dieses Systems in der Folge die Ehre-Produktion korrumpierte (hier
spätestens bei Dostojewski) und Ehre noch in der Mitte des 20.
Jahrhundert als Glücksspiel-Topos literarische Verwendung fand, aber

nur noch durch die Einführung des ^»«-Prinzips plausibel gemacht
werden konnte (wie bei Fleming), so steht dem bei Krausser die
Restitution der Bewertungskraft des Attributes Ehre als sinnstiftendes
Element gegenüber: ,Sinnlose' Beschäftigungen werden noch in der
literarischen Postmoderne bei Helmut Krausser mittels einer traditionell

im Glücksspiel produzierten Ehre-Attribuierung und ihres
Erzählens sinnhaft gemacht.

Der Bereich des Glücksspiels bietet sich gerade deshalb als Medium

dieser sinnstiftenden Erzähltätigkeit an, da seine Geschichte
literarisch immer mit der Frage der Ehre-Attribuierung eng verknüpft
war. Es ist möglich, zu argumentieren, dass diese Wertigkeit — die

Ehre — im System des Glücksspiels überlebt hat, da das Spiel sich nie

ganz im Ökonomischen auflösen ließ: das rational Ökonomische
allein bringt bei Krausser keinen sinnstiftenden Wert mit sich, jedenfalls

lässt es sich nicht ohne Weiteres in symbolische Werte
(Sozialprestige, Ehre) ummünzen. Die postmoderne Literatur Kraussers ist
also diejenige Literatur, die nach Systemen Ausschau hält, in denen
sich historisch gewachsene, sinnstiftende Werte auffinden und reaktivieren

lassen.



Ehre im Spiel 243

Abstract

This paper examines the relation between the gambler in literature
and social values perceived as ,obsolete', such as honour. The focus is

on two texts from the late 20th century, Spielgeld and Fette Welt by the
German author Helmut Krausser: How is the centuries-old relation
of gambling and honour reflected in texts by a young author in the
1990s? Exemplary texts about gamblers from different time periods
provide a historical background: Iffland's Der Spieler., Dostoyevsky's
The Gambler and Ian Fleming's Bond-debut Casino Royale. Each of these

texts presents a radically changed re-lation of gambling and honour.

The motif of gambling has traditionally been instrumentalised
for an admonishing message about morals, religion and
uncontrollable passion. As gambling became less and less of a theological,
moral or social problem, the admonishing function in literature
became less important. This paper argues that Krausser reactivates the

tight literary correlation of honour and gambling in the late 20th century

in the function of producing meaning: the social value that is

honour creates and lends value to an otherwise meaningless activity.


	Ehre im Spiel : die Figur des Glücksspielers als Bastion traitioneller Werte in der Literatur des ausgehenden zwanzigsten Jahrhunderts?

