Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2011)
Heft: 42: Jenseits der empirischen Wissenschaften : Literatur und

Reisebericht im 18. und friihen 19. Jahrhundert = Au-dela des sciences
expérimentales : littérature et relation de voyage au XVllle siécle et
autour de 1800 = Beyond empirical science : literature and travel report
in the 18th century and around 1800

Artikel: Die Eroberung des literarischen Feldes : Stefan Georges zielstrebige
Selbstinszenierung in den Blchern der Hirten- und Preisgedichte, der
Sagen und Sé&nge und der hdngenden Garten

Autor: Reidy, Julian
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006400

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Julian Reidy

Die Eroberung des literarischen Feldes

Stefan Georges zielstrebige Selbstinszenierung
in den Biichern der Hirten- und Preisgedichte,
der Sagen und Sdnge und der hangenden Gadrten

Hirten- und Preisgedichte, der Sagen und Sdnge und der hingenden Gar-

ten wird in der Forschung nicht allzu viel Aufmerksamkeit ge-
schenkt — ganz im Gegensatz zu Algabal aus dem Jahre 1892 oder
zum Jabr der Seele von 1897. Das liegt zum einen daran, dass die Ge-
dichtsammlung nur “als bescheidener Privatdruck in einer Auflage
von zwethundert Exemplaren™ erschienen war;! zum andern wird der
Text oft als unreifes Zwischenspiel, als eine Art erratischer Block im
Schaffen des Dichters oder als blosses Priludium zum berithmten
Jabr der Seele abgetan. Es handelt sich also um “ein unterschitztes
Buch”2 — besonders die Darstellung der “orientalisch ausgestatteten
hangenden Garten”” im dritten Teil des Bandes, so Ulrike Weinhold,
“unterliegt der Kritik eines inhaltslosen Spiels, das sich selbst nur als
Fiktion verstehe”.3 Die scheinbare Fremdheit des Werkes im Kontext
von Georges gestrengem Denken und Schaffen, seine offenbar atypi-
sche Verspieltheit, fiel auch Karl Schefold auf: “Den Unterschied des
Stils zwischen dem .A/gabal/ und dem folgenden Band [...] empfindet
man wie das Betreten einer anderen Welt.”4 Ernst Morwitz wiederum
bemerkte schlicht: “Nach dem Aufruhr der Seele in den Algabal-
Gedichten ist jetzt [also in den Biichern, Anm. v. J. R.] die Atmosphire

: ; tefan Georges 1895 erschienenem Gedichtband Die Biicher der

I Thomas Karlauf, Stefan George. Die Entdeckung des Charisma, Minchen, Blessing,

2007, S. 186.

Harald Hartung, “Spange, Zwerg, Lied. Uber einige Gedichte von Stefan Geor-

ge”, Jabrbuch der dentschen Schillergesellschaft 52, 2008, S. 647—656, hier S. 649.

3 Ulrike Weinhold, “Refugium und Konfrontation. Zur Problematik der dsthetizis-
tischen Naturmetaphorik in Stefan Georges Das Buch der hingenden Girten”, Neo-
philologus 69/2, 1985, S. 260275, hier S. 260; Hervorhebung im Original.

4 Karl Schefold, Hugo von Hofmannsthals Bild von Stefan George. Visionen des Endes —
Grundsteine newer Kultur, Basel, Schwabe & Co, 1998, S. 99.

§8]

Colloquium Helveticum 42/2011



268 Julian Reidy

beruhigt.”> Diese Sichtweise wird auch durch die Entstehungsge-
schichte des Bands nahegelegt: George war nach der Fertigstellung
des Algabal schwer erkrankt, geriet in eine Schaffenskrise und lernte
im Winter 1892/93 Ida Coblenz kennen, mit der ihn bald eine tiefe
Freundschaft verband. Vor diesem Hintergrund féllt es leicht, die Bi-
cher rein biographistisch, nimlich als singulire Manifestation eines
wenn auch temporaren Seelenfriedens, einer voriubergehenden Be-
scheidung, zu lesen — oder schlicht als “Bildungsgedichte”, in denen
sich “George an allerlei antiken und mittelhochdeutschen Versmal3en
ab| Jarbeitet”.¢ Denn die Struktur des Bandes ist panoramisch; die
Bicher sind ein “pioneering example of a ‘légende des siecles’ in
German™7 Jeder Teil ist der Reflexion einer bestimmten kiinstleri-
schen Epoche gewidmet. Die Hirten- und Preisgedichte sind inspi-
riert von antiken Inhalten, Versmassen und Motiven (besonders na-
turlich der Bukolik), wihrend die Sagen und Singe dem Mittelalter
und seiner Dichtkunst gewidmet sind. Die Gedichte im Buch der
hingenden Garten dagegen sind offenbar vor der Folie eines traum-
haften, imaginierten Orients entstanden, ganz dhnlich dem West-
dstlichen Divan Goethes (hiervon wird noch zu sprechen sein). Diese
Struktur, die im ubrigen, wie Natasha Grigorian gezeigt hat, wahrt-
scheinlich durch den Gedichtband Les Trophées (1893) des Symbolis-
ten José-Maria de Heredia beeinflusst wurde8 lidt zu pritentios-
verspielten Formexperimenten ein und mag dazu beigetragen haben,
dass der Band in Georges Werkkontext als stilistisch fremde “ande-
re[ | Welt” und inhaltlich atypisch “beruhigte” Gedichtsammlung ge-
sehen wurde.10

Im Folgenden ist nun aber zu zeigen, dass die Bicher der Hirten- und
Preisgedichte, der Sagen und Sénge und der hingenden Girten keineswegs das
Dokument einer spielerischen, weltabgewandten, gar konziliatori-
schen kunstlerischen Phase Georges sind, sondern vielmehr ein

5  Brnst Morwitz, Kommentar zu dem Werk Stefan Georges, Stuttgart, Klett-Cotta, 1998,
5. 57.
Thomas Karlauf, 2.2.0, S. 187.
Natasha Grigorian, “The Poet and the Warrior. The Symbolist Context of Myth
in Stefan George’s Early Verse”, The German Quarterly 82/2, 2009, S. 174195, hi-
er S. 178.

8  Siehe ebd.

9  Karl Schefold, 2.2.0., S. 99.

10 Ernst Morwitz, a.a.0., S. 57.



Die Eroberung des literarischen Feldes 269

selbstbewusstes und kampferisches dsthetisches Manifest, voller
Stolz, Selbstinszenierung und Selbstbehauptung, und dabei durchaus
von “experimentelle[m], zukunftsweisende[m]| Charakter”.11 Zu die-
sem Ende soll das bislang wenig beachtete Moment der aggressiven
Selbststilisierung in den Biichern — primir den Preisgedichten — her-
ausgearbeitet werden. Dabei ist dieses Motiv nicht einseitig biogra-
phistisch zu lesen, sondern vielmehr als Zeugnis von Georges Ver-
such, sich, um mit Pierre Bourdieu zu sprechen, eine “Position” im
‘literarischen Feld” “anfzubanen” 12 In einem weiteren Schritt muss auf
die bislang kaum konstatierte!3 Originalitit von Georges Konzeption
der Antike und besonders des Bukolisch-Idyllischen in den Biichern
hingewiesen werden. Jedenfalls ist die in diesem Werk gezeichnete
Antike, die spezifisch Georgesche “vision and presentation of myth”,
sicherlich nicht nur “inspired by [...] Symbolism and its specific artis-
tic context”. 14

In der Vorrede zu den Biichern erklart George, mit welchem histo-
rischen und asthetischen Bewusstsein er die drei im Titel angekiindig-
ten Epochen und Orte reflektieren und darstellen will: Es solle kei-
nesfalls “das bild eines geschichtlichen oder entwickelungsabschnittes
entworfen werden”, vielmehr seien die in den Bichern enthaltenen
Gedichte zu lesen als “spiegelungen einer seele die voriibergehend in
andere zeiten und Ortlichkeiten geflohen ist und sich dort gewiegt
hat”.15 Es geht also um die Gestaltung von “fremde und vergangen-
heit nach eigner art”, wodurch “[jlede zeit und jeder geist [...] ins
reich des personlichen und heutigen [riicken]”.16 Schon an diesem
Punkt kann man den Gedichtband nicht linger als elitires, inhaltslo-
ses Formenspiel, dessen “Atmosphire beruhigt” ist,!7 lesen, ge-
schweige denn als Kollektion von “Bildungsgedichten”.18 Es steht of-

11 Thomas Karlauf, «.2.0., S. 1806.

12 Pierre Bourdieu, Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur des literarischen Feldes,
Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2001, S. 127; Hervorhebung im Original.

13 Katlaufs Behauptung, der “zukunftsweisende[ | Charakter” der Biicher bestehe im
Minimalismus einzelner Gedichte wie des berihmten “Sprich nicht immer ...”
greift natiirlich viel zu kurz.

14 Natasha Grigorian, 2.4.0., S. 175.

15 Stefan George, Die Gedichte, Stuttgart, Klett-Cotta, 2003, S. 180.

16 Ebd.

17  Ernst Morwitz, .a.0., S. 57.

18 Thomas Karlauf, a.2.0., S. 187.



270 Julian Reidy

fenbar mehr auf dem Spiel, namentlich die Vermeidung von Epigo-
nalitit und die gegenwartsbewusste und subjektive Aneignung der
Asthetik vergangener oder imaginierter Epochen. Der ambitionierte
Anspruch, die Vergangenheit zu personalisieren und zu aktualisieren,
wird nirgends deutlicher eingelost als in den ‘Preisgedichten auf einige
junge Minner und Frauen dieser Zeit’. Es handelt sich hierbei um elf
Gedichte in antikisierender Form, die jeweils einer Person aus dem
Umfeld des Dichters gewidmet sind. Dabei werden keine Namen ge-
nannt, sondern Personlichkeiten aus der Antike als Gegen- oder
Spiegelbilder der Freunde beschworen; teils werden die Adressaten
der Gedichte auch einfach mit kunstvoll erfundenen, antik wirkenden
Pseudonymen bedacht. Dass dieser kurze Zyklus der Biicher der Hirten-
und Preisgedichte, der Sagen und Sdange und der hingenden Garten auf den ers-
ten Blick versohnlich und konziliatorisch wirkt, liegt auf der Hand:
Schliesslich handelt es sich ja um Preisgedichte. So behauptet Robert
Vilain, dass “as a whole, the Prezsgedichte are unusually gentle and rest-
rained”,!” und Harald Hartung liest sie als “blofle Feierlichkeit”.20
Man bedenkt zunichst nicht, dass die den ‘Preisgedichten’ zugrunde-
liegende Wirkungsabsicht die Selbststilisierung sein konnte, denn der
Dichter nimmt sich ja scheinbar vollkommen zurick und widmet
sich allein der Lobpreisung seiner Freundinnen und Freunde. Oft
stand daher in der Forschung die doch eher banale Frage im Vorder-
grund, welches Gedicht denn nun welchem George-Anhinger ge-
widmet sein mag. Die bedrohlichen, herrischen und so gar nicht “be-
ruhigt”2! oder “gentle”22 wirkenden Untertone des Zyklus, die im
Widerspruch zur bisherigen Rezeptionstradition stehen, wurden da-
gegen kaum beachtet. Auch die moglichen produktionsisthetischen
Hintergriinde der spezifischen Form der in den ‘Preisgedichten’ prak-
tizierten Selbstinszenierung wurden noch nicht eingehend reflektiert.
Das Motiv der Untreue und des Verrats durchzieht die ‘Preisge-
dichte’ in geradezu penetranter Weise, genau wie diese Obsession
auch im wirklichen Leben die Freundschaften Georges prigte. In den

19 Robert Vilain, “Stefan Georges Early Works 1890-18957, .4 Companion to the
Works of Stefan George, hg. von Jens Rieckmann, Rochester NY, Camden House,
2005, S. 66; Hervorhebung im Original.

20 Harald Hartung, 4.4.0., S. 649.

21  Ernst Morwitz, a.a.0., S. 57.

22 Robert Vilain, .2.0., S. 66.



Die Eroberung des literarischen Feldes 271

‘Preisgedichten” wird im Grunde nicht gepriesen, sondern Gnade ge-
wihrt — und bei Bedarf wird Gnade entzogen. In den Gedichten an
Menippa (angeblich ist hier die Freundin Ida Coblenz gemeint)23 ma-
nifestiert sich dieser launisch-herrische, latent bedrohliche Gestus
beispielhaft. Da wird zwar gesagt, dass “meinen geist zu wetzen / nur
deiner taugt”, doch die konigliche Rige folgt auf dem Fuss:

Doch seh ich dich im staub und regen unsrer tage schreiten
(Nicht unterschieden von gespielen die du doch verachtest)
Und zwang und sorge wire davor dich zu bewahren

Du kannst mir nimmer [...]

Der hehren seherin begeisterte verkiindung werden

Noch in den heiligen gebiischen das beredte rauschen.24

Ihren privilegierten Status als “der hehren seherin begeisterte verkiin-
dung” hat Menippa wegen ihrer ‘falschen’ Freunde bereits verspielt;2s
zum endgultigen Bruch kime es wohl, wenn es dem Sprecher nicht
gelingen sollte, die Freundin bald und endgiiltig “davor [...] zu be-
wahren”.26 Dass dies nicht nur Rhetorik ist, zeigt der bekannte Fall
Friedrich Gundolfs, der von George unter anderem wegen seiner
Heirat mit der ‘falschen’ Frau (Elisabeth Salomon) aus dem Kreis der
Junger verstossen wurde. Im ersten Gedicht an Menippa wird ein sol-
cher Abfall von der Gnade des Sprechers in grausamer Detailliertheit
geschildert:

Menippa! wenn auch deines auges sich bewusster glanz

Wie frither noch mich lockt: verstreichen liessest du die frist
Wo du mich hittest lenken konnen einem kinde gleich

Kein wunderding erscheint mir mehr die narbe deines kinns
Und wenig bin ich in gefahr an deiner seite ob

Du auch bei unsrem gange unter dunklen uferbaumen

Den sklaven fortbefohlen der vor uns die fackel trug.2’

Das besitzergreifende und tyrannische Moment einer Freundschaft
mit George taucht auch im Gedicht “An Kallimachus™ auf, das sich

23 Ebd.
24 Stefan George, a.2.0., S. 202.
25 Ebd.
26  Ebd.
27 Stefan George, a.a.0., S. 201.



272 Julian Reidy

wahrscheinlich an den polnischen Dichter und Ubersetzer Waclav
Rolicz-Lieder richtet und dessen Aufbruch in das von den Russen
kontrollierte Warschau beklagt. Wie Robert Vilain richtig bemerkt,
beschreibt das Gedicht keineswegs nur eine harmlose freundschaftli-
che Abschiedsszene, sondern trieft geradezu vor beinahe aggressiver
“frustration that [Rolicz-Lieder] is determined to return to the ‘barba-
renhofe’ of russian-occupied Warsaw and leave behind the friends-
hips that he has established”.28 Der Topos vom barbarischen Osten,
der mit dem zivilisierten Westen kontrastiert, wird hier aktualisiert,
beispielsweise durch die rhetorische Frage: “Willst du den leuchten-
den himmel - heitrer bildung wohnsitz - / Wieder vertauschen mit
kisten nebelgrau und kthl / Fern bei den dussersten Menschen?”2
Zu den Slawen, diesen “dusserste[n] menschen”30 gehort der Freund
Rolicz-Lieder schliesslich nicht mehr so richtig: Die Zeile von der
“heimat die dir’s kaum mehr ist” ist sicherlich als Kompliment ge-
meint.3! Das Wort “kaum” suggeriert allerdings auf boshaft subtile
Weise, dass Rolicz-Lieder sich noch nicht ganz zum vollwertigen
Germanen entwickelt hat, was auch hinter einem anderen gonnerhat-
ten Lob durchschimmert: “Lang schon der unsre geworden ob auch
fremden bluts.””32 Ein bisschen Osten haftet Rolicz-Lieder, so scheint
es, noch an, und das darf im Gedicht nicht ungesagt bleiben. Wenn er
ein Freund Georges ist, dann immer nur #sg seines “fremden
bluts”.33 Vielleicht wird ithm das Zugestindnis einer vollkommenen
Assimilation auch als Strafe fiir seine Abreise — fur George mit Si-
cherheit ein Zeichen der Untreue — verweigert.

Diese ‘Preisgedichte’ konnen mithin zunichst in einer spezifi-
schen Hinsicht als Dokumente der Selbstinszenierung und Selbstbe-
hauptung gelesen werden: Sie enthalten eine Art soziales Programm,
welches das beispielsweise im berihmten Gedicht “Der Herr der In-
sel” artikulierte kuinstlerische Programm Georges erginzt, und etab-
lieren somit gleichsam die strikten Kriterien fur eine Mitgliedschaft
im George-Kreis. Auch diejenigen Gedichte im Zyklus, die wie genu-

28 Robert Vilain, a.2.0., S. 66.
29 Stefan George, 4.4.0., S. 203.
30 Ebd.

31 Ebd.

32 Ebd.

33 Ebd.



Die Eroberung des literarischen Feldes 273

ine ‘Preisgedichte’ ohne subtile Drohungen oder tyrannischen Gestus
wirken, bieten George Gelegenheit zu dieser Form der Selbststilisie-
rung: Er beschreibt die Freunde als identititslose “Menschentypen
[...], nicht aber individuelle[ | Wesen” 34 denen er eigenmichtig einen
Kunstnamen aufdrickt und die er allein tiber die Beziehung definiert,
die sie mit ihm, Stefan George, verbindet. George ist der ungenannte,
aber im Zyklus allgegenwirtige Fixstern, um den alle diese Menschen
gravitieren. Wie ein absoluter Herrscher oder ein strenger Gott ge-
wahrt und entzieht er Gnade. Der Titel des Zyklus ist also irrefiih-
rend: Hier geht es nicht oder nicht nur um sanftes, freundschaftliches
‘preisen’, sondern mindestens genauso sehr um wehrhafte Selbstin-
szenierung und hintergrindige Programmatik. Sowieso kam es Geor-
ge nach eigener Aussage cher auf die Form an als auf den Inhalt oder
die Adressaten: Gegentiber Ernst Morwitz soll er bemerkt haben, “es
sei thm mehr auf Preisen als Ausdruck seiner Kunst als auf die Ge-
priesenen angekommen”.35 Die Freunde sind iberhaupt nur insofern
wichtig, als sie einen Anlass zum Verfassen von Gedichten bieten; die
Gepriesenen scheinen in Stefan Georges Kunstwelt offenbar nur eine
dienende Funktion zu erfillen, und das wird in den Preisgedichten
mit subtiler Schirfe kommuniziert. Auf einer Mikro-Ebene sind die
Preisgedichte mithin Warnschriften an potenzielle “Verriter’ unter
den Freunden, wenn zum Beispiel George in den Menippa-
Gedichten ausmalt, wie schnell und leicht er einem Menschen den
Bund aufkindigen kann und welche drastischen Konsequenzen dies
hat.

FEine Lektire der ‘Preisgedichte’, die sie nur als Symptome von
Georges herrschstichtiger Personlichkeit liest, griffe indes sicherlich
zu kurz und liefe Gefahr, einem platten Biographismus zu verfallen.
Auf einer Makro-Ebene — und hier zeigt sich eine zweite Stossrich-
tung der Georgeschen Selbstinszenierung — adressieren diese seltsam
ageressiven ‘Preisgedichte’ selbstverstindlich auch ein grosseres Pub-
likum (die Gedichte wurden ja publiziert). Hier begegnet also durch-
aus ein ubergeordneter und in der Folge zu reflektierender poetischer
Gestus; die komplexe Form literarischer Kommunikation, die sich in
diesen Gedichten manifestiert, ist erklirungsbedirftig. Generell ist
Dieter Burdorf zuzustimmen, wenn er festhilt, dass der “empirische|]

34  Ernst Morwitz, a.4.0., S. 69.
35 Ebd.



274 Julian Reidy

Autor” als biographisches Subjekt im “Gedicht [...] gar nicht
auf[taucht]; das Gedicht hat sich als literarischer Text von ithm abge-
16st” — wohl aber ist der Autor “als strukturierende Instanz in das
Gedicht eingegangen],] [...] als Platzhalter des empirischen Autors”.36
Das “analytische| | Konstrukt” eines solchen “Textsubjekt[s|” ist in
Burdorfs Augen notwendig, “um dem Gedicht als einem poetischen
Text eine kohirente Bedeutung und einen literarischen Eigenwert zu-
schreiben zu kénnen, der weder in den Aussagen des artikulierten Ich
noch in den auflertextlichen Willensbekundungen des empirischen
Autors aufgeht”.37 Man misste nun also die ‘Preisgedichte’ einem
Textsubjekt zuschreiben, das offenbar einerseits, wie oben gezeigt,
seinen gestrengen Habitus auf der Mikro-Ebene des Privaten Adres-
saten mitteilt, die mit Pseudonymen versehen sind. Andererseits aber
verfolgt dieses Textsubjekt durchaus auch eine offentliche “Mittei-
lungsintention”.38

Die ‘Preisgedichte’ informieren, mit anderen Worten, nicht nur
die Jinger tiiber die hohen Massstibe, an denen sie gemessen werden
— sie konstituieren zugleich fur ein grosseres intendiertes Publikum erst
den hehren Nimbus dieses Jingerdaseins im George-Kreis. Auf einer
wirkungsisthetischen Makro-Ebene unternehmen diese Gedichte
somit einen sehr zeittypischen Eroberungsversuch des ‘literarischen
Feldes’. Um 1889 fand George bekanntlich Eingang in die symbolis-
tischen Zirkel in Paris3® begab sich also am Anfang seiner Dichter-
karriere in das Umfeld der “Position [...] des l'art pour Part”, die
Bourdieu neben der massentauglichen ““birgerlichen Kunst™ und
der engagierten “‘realistischen™ oder “‘sozialen Kunst™ als “drit-
te[s]’40 prigendes Lager im ‘literarischen Feld” des 19. Jahrhunderts
ausmacht. Der Dichter, der weder ‘biirgerliche’ noch ‘soziale’, son-
dern genuin eigengesetzliche Kunst produzieren will, sieht sich laut
Bourdieu mit ganz spezifischen Herausforderungen konfrontiert —
mit Herausforderungen, die meines Erachtens auf der erwahnten
Makro-Ebene der ‘Preisgedichte’ anklingen. Ein solcher Kiinstler fin-
det nimlich im ‘literarischen Feld” keine “fix und fertig gegebene] |

36 Dieter Burdorf, Finfiihrung in die Gedichtanalyse, Stuttgart, Metzler, 21997, S. 195.
37 Ebd.

38 Ebd.

39 Siehe hierzu Natasha Grigorian, ¢.4.0., S. 175-177.

40 Pierre Bourdieu, 2.4.0., S. 119.



Die Eroberung des literarischen Feldes 275

Position” vor, “die man nur einzunehmen braucht”.4! Vielmehr ist
die Position

des Lart pour art eine aufyubanende Position, der jedes Aquivalent im Macht-Feld
fehlt, eine Position, die es auch wicht geben kénnte oder nicht unbedingt geben
mifite. [...] [D]iejenigen, die sie einnehmen wollen, [kénnen] sie nur existent
werden lassen, indem sie zugleich das Feld entwickeln, in dem sie Platz finden
kénnte [...]. Thnen bleibt mithin nichts anderes tbrig, als gegen die etablierten
Positionen und deren Inhaber all das zu erfinden, was sie genuin definiert, und
das heil3t zunichst [...]: den modernen Schriftsteller oder Kinstler als Vollzeit-
professionellen, der sich seiner Arbeit total und ausschlieBlich widmet, den An-
forderungen und Anspriichen der [...] Moral gegeniiber gleichgultig bleibt und
keine andere Schiedsinstanz anerkennt als die spezifische Norm seiner Kunst.42

Gerade auf einen solchen ‘Aufbau’ einer eigenen ‘Position” im ‘litera-
rischen Feld” scheint das Textsubjekt in den ‘Preisgedichten’ abzuzie-
len, indem es durch aggressive Selbststilisierung “all das |[...] erfin-
de[t], was [es] genuin definiert’”™ in diesem Fall einen geradezu
casarischen Herrschergestus, der in der Tat “keine andere Schieds-
instanz anerkennt als die spezifische Norm seiner Kunst”. Durch ihre
Publikation verlieren die ‘Preisgedichte” wie gesagt ihren eigentlichen
Mitteilungscharakter und wirken somit nicht nur auf der Mikro-
Ebene der interpersonellen Kommunikation, sondern markieren auch
auf einer Makro-Ebene die Spezifitit und die Exklusivitit von Geor-
ges Kunst und vor allem von Georges sozialem Umfeld.

Die ‘Preisgedichte’ bilden nur ein Element eines offensiven Posi-
tionsbezugs im ‘literarischen Feld’, der in den Biichern leitmotivische
Funktion zu haben scheint. Wihrend sich aber dieser Positionsbezug
in den ‘Preisgedichten’, wie gezeigt, als eine Art soziales Programm
manifestiert, ist er an anderen Stellen des Gedichtbands subtiler. So
hat beispielsweise Ulrike Weinhold die vielfaltigen Bezige zu Goe-
thes West-dstlichern Divan im dritten Teil der Bicher durchaus wahrge-
nommen; dennoch liest sie das Buch der hingenden Girten primir
als Zeugnis Georgescher Selbstreflexion und Metadichtung. Dabei
konnte man auch diesen dritten Teil der Bicher in einer an Bourdieu
geschulten Lektire als Teil des erwihnten Positionsbezugs verstehen,
der hier ein Versuch Georges wire, “gegen die etablierten Positionen

41 Ebd., S.127.
42 Ebd.; Hervorhebungen im Original.



276 Julian Reidy

und deren Inhaber” — also gegen Goethe und seine kanonische Ori-
ent-Dichtung — “all das zu erfinden, was” ihn selber “genuin defi-
niert”. Das gelingt ganz spielerisch, indem George, wie Weinhold im
Detail gezeigt hat, die poetologischen Reflexionen seiner Orient-
Gedichte in unbefriedigenden Aporien enden lisst*3 und somit einen
impliziten Kontrast zu Goethes poetologischen Gedichten im Divan
kreiert, in denen der Dichter zu neuen kinstlerischen Impulsen findet
(zu nennen sind beispielsweise “Lied und Gebilde”, “Hegire” oder
“Erschaffen und beleben”): So kann sich George als frihreifen, nicht
leicht zufriedenzustellenden Autor in Szene setzen, der bereits im Al-
ter von 28 Jahren intellektuelle Gefilde besucht und mehr oder weni-
ger unbefriedigt verlisst, die dem ilteren Goethe noch vollauf gentig-
ten. Dementsprechend schreibt denn auch Ernst Morwitz in seinem
George-Kommentar nicht ohne Genugtuung, dass

[a]ls Unterschied von dem Werk Goethes [...] hervorzuheben [wire|, dass jener
erst im Alter aus der Gesellschaft seiner Zeit Zuflucht in einen Traumorient
nahm, wihrend umgekehrt Stefan George von Jugend an auBerhalb der Gesell-
schaft seiner Zeit stand und vor und in dem vierten Jahrsiebt seines Lebens — je-
doch nicht mebr spater — einen erdachten Orient als Medium fur seine Kunst be-
nutzte. 44

“|Glegen” den “etablierten” Goethe, der im Divan kulturelle Offen-
heit an den Tag legt, “erfinde[t]” George mithin im Buch der han-
genden Girten in geradezu lehrbuchmissiger Weise das, was ihn “ge-
nuin definier[t]”: namentlich die fir sein ganzes Schaffen so
charakteristische Zuspitzung der Kunst-Leben-Problematik “zum
Gegensatz von Leben und Tod”45 und “eine| | unverséhnliche| | Dis-
tanz zum Leben”.46 Dieser Form der Selbststilisierung eignet ein
gleichsam usurpatorisches Moment: Bourdieus Diktum, wonach “die
Revolution sich tendenziell als das Mode// des Zugangs zur Existenz
im [literarischen, J. R.] Feld durchsetzt” 47 scheint sich hier zu bestati-

gen.

43 Siehe hierzu Ulrike Weinhold, a.2.0., S. 271-273, aber auch ofter.
44 Ernst Morwitz, a.a.0., S. 105; Hervorhebungen nicht im Original.
45 Ulrike Weinhold, «.4.0., S. 273.

46 Ebd.

47 Pierre Bourdieu, 2.4.0., S. 204; Hervorhebung im Original.



Die Eroberung des literarischen Feldes 277

Neben die bislang erhellten Parameter von Georges kimpferi-
scher Selbstinszenierung zwecks Eroberung einer Position im literari-
schen Feld tritt nun noch ein weiteres Moment, das vor allem das
Buch der Hirten- und Preisgedichte prigt. Die Rede ist von Georges
Antikenbild und vor allem von seinem Umgang mit den Topoi der
Bukolik. Eine genauere Untersuchung von Georges Konzeption der
Antike ist nach wie vor “ein Desiderat”,#8 und gerade zu den Biichern®
gibe es in dieser Hinsicht noch viel zu sagen. Im Folgenden ist jeden-
falls von der Arbeitshypothese auszugehen, dass eine niher zu reflek-
tierende idiosynkratische und originelle Auseinandersetzung mit der
Antike und ihren literarischen Traditionen die dritte Achse von
Georges Selbstpositionierung im ‘literarischen Feld” darstellt. Zu zei-
gen ist zunichst, dass die besagten Traditionen in den Bichern in dus-
serst zeitgenoOssischer und eigenwilliger Form aktualisiert werden.
Dieser Aspekt des Gedichtbands wurde in der bisherigen Forschung
meines Erachtens unterschitzt. Jedenfalls entpuppte sich Robert
Vilains generalisierende Behauptung, Georges “version of classical
antiquity” sei ein “place largely without inner turmoil and conflict”30
schon bei unserer Lektiire der ‘Preisgedichte’ als unhaltbar. Es gentigt
aber auch nicht, Georges Antikenbild nahezu ausschliesslich aus dem
Kontext des franzosischen Symbolismus zu erkliren, wie das Grigo-
rian tut.5! Zweifellos sind die Lyrik von de Heredia und Jean Moréas
sowie die Gemailde von Gustave Moreau wichtige Inspirationsquellen
fir die Formensprache der Biicher;52 es scheint mir aber fir eine ada-
quate Lektire der Gedichte unerlisslich, das Blickfeld ein wenig zu
erweitern.,

Denn die Antike, die in den Biichern beschworen wird, war damals
in dieser Form noch kaum bedichtet worden, auch nicht von den
Symbolisten (hierzu gleich mehr). Da ist bereits im Gedicht “Jahres-
tag”, das den Auftakt des Buches bildet, der Tod gegenwirtig — zwet
Frauen holen gemeinsam am Brunnen Wasser und gedenken ihrer

48 Volker Riedel, “Ein problematischer ‘Einstieg’. Zum Umgang Stefan Georges
mit der antiken Uberlieferung im ‘Algabal™, Gearge Jahrbuch 7, 2008/2009, S. 20—
48, hier S. 22.

49 Riedels Ausfiihrungen beschrinken sich namlich auf den .Algabal, der “am Be-
ginn von Stefan Georges literarischer Rezeption der Antike” steht (ebd., S. 20).

50 Robert Vilain, a.2.0., S. 67.

51 Natasha Grigorian, a.a.0., S. 175-177.

52 Siehe ebd., S. 176-178.



278 Julian Reidy

Briutigame, die beide am gleichen Tag vor genau sieben Jahren ver-
starben. In “Flurgottes Trauer” taucht sodann implizit ein sexuelles
Moment auf: Pan, der “Flurgott”, beklagt sich Gber die Tatsache, dass
er in den Augen der “midchen die mit krinzen / In haar und hinden
aus den ulmen traten”s3 keine Gnade mehr findet; die “allzu schwa-
che weidenflote” 54 deren phallische Konnotationen kaum erlautert
werden mussen, vermag nicht mehr zu locken. Im Gedicht “Der
Auszug der Erstlinge” wird sodann auf den antiken Brauch des ‘ver
sacrum’ angespielt: In einem solchen ‘heiligen Frihling” wurden junge
Minner — oft ein ganzer Jahrgang — aus dem Stammesverband ausge-
stossen und mussten neues l.and erobern, “ein neues heim’55 suchen.
Das brutale und barbarische Element eines solchen Brauches wird im
Gedicht nicht verschwiegen, doch “nicht eines von uns hat geweint /
Denn was wir tun gereicht den unsrigen zum heil”.5¢ Die dunklen, gar
grausamen Seiten der Antike werden nicht verschwiegen, sondern
genauso hingebungsvoll ausgestaltet wie die idyllischen, pastoralen
Elemente. Georges Antike ist klar und schon, aber auch komplex,
exotisch und manchmal bedrohlich und hat mit dem humanistisch-
idealistischen Antikenbild im Sinne Johann Joachim Winckelmanns,
das in der Weimarer Klassik gepflegt wurde, nicht mehr viel zu tun.
Stattdessen scheint George ein damals dusserst modernes Antiken-
verstandnis im Sinne Friedrich Nietzsches kiinstlerisch zu realisieren,
das dieser vor allem in seinem ersten Buch, Die Geburt der Tragidie ans
dem Geiste der Musik, ausformuliert hatte.

Dementsprechend ist Georges Konzeption der Antike denn auch
radikaler als diejenige seiner symbolistischen Vorbilder, was sich be-
sonders in einem Vergleich zwischen seinem Gedicht “Das Ende des
Siegers” und de Heredias “Sphinx” zeigt. Beide Texte behandeln den
Mythos des Bellerophon, des Bezwingers der Chimaire, aber bei
George liegt der Fokus klar auf den “Schrecken und Entsetzlichkei-
ten des Daseins”,57 um Nietzsches Formulierung zu verwenden: In
seiner Version lisst den Helden “in langem gefechte die starke” im

53 Stefan George, 2.2.0., S. 187.

54 Ebd.

55 Ebd,S.192.

56 Ebd.

57 Friedrich Nietzsche, Die Geburt der Tragodie aus dem Geiste der Musik, Frankfurt
a.M., Insel, 2000, S. 39.



Die Eroberung des literarischen Feldes 279

Stich und er erleidet eine Wunde “der furchtbaren schwinge”, die
“nimmer verharschen wollte”58 — der Sieg uber das Monster ist kein
Triumph; der Held verendet kliglich, “[a]llein sich in Leiden verzeh-
rend und sorglich verborgen / Vor tragenden mittern die schone ge-
burten ersehnen”.5 Anders dagegen de Heredias Gedicht “Sphinx”,
das mit dem erotisch aufgeladenen und triumphalen Angriff des Hel-
den endet, der die Chimare nicht nur bekdmpft, sondern auch ihren
Kuss raubt. Uber die Konsequenzen der “ongles” der Chimire im
“chair” des Helden schweigt sich de Heredia, im Gegensatz zu Geor-
ge, aus: “Qu’importe le supplice / Si j’ai conquis la gloire et ravi le
baiser? / — Tu triomphes en vain, car tu meurs. — O délice!”60 Hier
wird deutlich, dass Georges Aktualisierung des Bellerophon-Mythems
eben nicht nur seinen “French predecessors in Symbolism” verpflich-
tet ist.61 De Heredias “Sphinx” wird bei George vielmehr entsexuali-
siert, von jeglichem Kitsch und Schwulst befreit, und im gleichen Zu-
ge weitergedacht und weitergeschrieben; der Stoff erhilt eine
geradezu nietzscheanische Drastik. Diese Differenz anerkennt zwar
in einem Vergleich der beiden Texte auch Grigorian, die George ei-
nen “greater sense of tragedy in comparison to his French models”
attestiert,62 aber sie verfehlt es, diesen “sense’ als nietzscheanisches
Moment in Georges Antikenbild zu spezifizieren, das in seiner Mo-
dernitat Gber die symbolistischen Vorbildtexte hinausweist.

An “George’s use of myth” halt Grigorian vor allem die im “Ende
des Siegers” paradigmatisch angelegte “dichotomy” zwischen Hero-
ismus und “harsh reality” fir bemerkenswert; diese Dichotomie
munde in die elitire “isolation of the hero, the artist, and the heroic
community alike within wider society”.63 Eine solche Lesart des Anti-
kenbilds in den Bichern ist sichetlich nicht falsch, manifestiert sich
doch diese laut Grigorian konstitutive Dichotomie auch im wohl
programmatischsten Gedicht der Sammlung, namentlich “Der Herr
der Insel”: Bei diesem handelt es sich um eine vogelartige Kreatur,
die auf einer Insel lebt, von der man sich erzihlt, dass sie “reich an

58 Stefan George, a.a.0., S. 198.

59 Ebd.

60 José-Maria de Heredia, Poésies complétes. Les trophées, sonnets et poémes divers. Texte dé-
[finitif avec notes et variantes, Genéve-Paris, Slatkine, 1981, S. 36.

61 Natasha Grigorian, a.a.0., S. 175.

62 Ebd., S.182.

63 Ebd,S.191.

=)



280 Julian Reidy

zimmt und 61”7 sei.64 Der Herr der Insel “sings sweetly to dolphins,
described with an allusion to the Arion myth as an elite group of
‘freunde des gesanges’, and is seen only by a few unfortunate ‘ges-
cheiterte™ .65 Als die Menschheit droht, in das Paradies des Inselherrn
einzudringen, erklimmt er den héchsten Hugel der Insel und stirbt
“in gedimpften schmerzeslauten.66 Hier wird die oft mit George as-
sozilerte Vision eines elitiren, weltabgewandten und heldenhaften
Kinstlertums evoziert, das nur von eingeweihten und auserwihlten
“freunde[n] des gesanges” genossen und verstanden werden kann
und das in scharfer Opposition zur “harsh reality” steht.6” Einer ge-
steigerten Aufmerksamkeit der dumpfen, verstindnislosen Masse wa-
re der Tod vorzuziechen. So wird zwar Dichtung nicht nur in “Der
Herr der Insel” vor dem Hintergrund einer “ins reich des [...] heuti-
gen” geriickten Antike als kompromissloser, durch eine Art poeta vates
ausgetibter Dienst an einem Ideal konzeptualisiert. Dennoch wire es
reduktionistisch, Georges Verwendung von “[m]ythical elements”
primdr mit seinem elitiren Abschottungsbedurfnis, seinem “stoical
self-sacrifice”68 — nicht als “Herr der Insel”, aber als nicht massen-
tauglicher Kunstler — und mit dem “common theme of the isolation
of the [...] artist” in Verbindung zu setzen.® In eine dhnliche Kerbe
schlagt aber auch Volker Riedel, der (allerdings nur in Bezug auf A/
gabal) George eine isthetizistische’0 und elitire” Konzeption der An-
tike attestiert. Georges Antikenbild ist zweifellos komplexer. Zum ei-
nen ist die Antike in den Bichern pointierter, ja nietzscheanischer
gestaltet als bei Georges symbolistischen Zeitgenossen, was bereits
der Vergleich von de Heredias “Sphinx” und dem “Ende des Siegers”
zeigte — Georges Gedichtband kann mithin nicht nur aus seinem un-
mittelbaren literarhistorischen Kontext erschlossen werden; das in
ithm manifeste Antikenbild verdient eine genauere Lektiire. Zum an-
deren haben wir bereits im Rahmen unserer Untersuchungen zu den
‘Preisgedichten’ gesehen, dass das Moment der Selbstinszenierung in

64 Stefan George, 2.2.0., S. 190.

65 Robert Vilain, 2.2.0., S. 65.

66 Stefan George, 2.2.0., S. 190.

67 Ebd.

68 Natasha Grigorian, 2.2.0., S. 182.
69 Ebd.,S.191.

70 Volker Riedel, 2.2.0., S. 31.

71 Ebd., S. 33.



Die Eroberung des literarischen Feldes 281

den Biichern einer facettenreicheren Deutung zu unterziehen ist: Die
Diagnose eines nachgerade pathologisch anmutenden Distinktions-
bedurfnisses auf Seiten Georges ist fiir sich allein nicht befriedigend;
hier wurde sie durch den Verweis auf Bourdieus Literatursoziologie
theoretisch gefestigt. Was Georges Antikenbild betrifft, sind also dif-
ferenziertere Untersuchungen angezeigt, welche die Aktualisierung
der Uberlieferung in den Biichern nicht nur als weiteres Element in der
Symptomatologie des Georgeschen Elitarismus deuten.

Diese reduktionistische Tendenz hat die Rezeption gerade der Bi-
cher merklich geprigt. Beispielsweise nahm Helmut J. Schneider in
seine Anthologie Idyllen der Deutschen zwei Gedichte aus den Buchern
auf — “Der Tag des Hirten” und “Zwiegespriach im Schilfe” — und
kontextualisierte sie damit in durchaus hellsichtiger Weise in der lan-
gen Tradition deutschsprachiger Idyllendichtung. Seine Interpretation
von Georges Antikenbild als “arkadische[s] Schonheitsreich [...] mit
polemischer Wendung gegen das buirgerliche Breitenpublikum” wird
jedoch gerade den beiden in der Anthologie abgedruckten Gedichten
nicht gerecht.’2 Bekanntlich busst die Idylle im 19. Jahrhundert ihren
Status als eigenstindige Gattung nach und nach ein und geht “in eine
Existenz als Idee tber, die sich in mannigfacher Gestalt poetisch nie-
derschlagen kann”73. Schneider liest nun die Georgeschen Hirtenge-
dichte gleichsam durch die Linse dieses Gemeinplatzes, das heisst, er
versteht sie als Zeugnisse des “Zerfall[s|] der literarischen Gemein-
schaftskultur” 74 der die Idyllengattung im 19. Jahrhundert erfasste.
Auch Schneider betont also das Moment des Elitarismus in den Bi-
chern: Seiner Meinung nach steht Georges Verarbeitung bukolischer
Motive ausschliesslich im Dienste einer “Pose herrischer Separation”,
die “ihre Wahrheit allein noch in der Negation” habe.”> Solche Be-
obachtungen sind nicht vollkommen verfehlt, aber es kann eben aus
literaturwissenschaftlicher Perspektive kaum sinnvoll sein, in biogra-
phistischer Manier die Biicher auf Indikatoren eines vermeintlich spe-

72 Helmut J. Schneider, “Die sanfte Utopie. Zu einer biirgerlichen Tradition literari-
scher Glicksbilder”, Idyllen der Deutschen, hg. von Helmut J. Schneider, Frankfurt
am Main, Insel, 1978, S 353-423, hier S. 415.

73 Renate Boschenstein-Schifer, 1dylle, Stuttgart, Metzler, 21977, S. 130. Siche auch
York-Gothart Mix, “Idylle”, Handbuch der literarischen Gattungen, hg. von Dieter
Lamping, Stuttgart, Kréner, 2009, S. 393—402, hier v.a. S. 393-394.

74 Helmut J. Schneider, @.2.0., S. 415.

75 Ebd., S. 416.



282 Julian Reidy

zifisch Georgeschen Habitus abzuklopfen. Dafir ist, wie gesagt, der
Umgang des Dichters mit der antiken Uberlieferung zu differenziert,
zu nietzscheanisch-modern. Hinzu kommt, dass Schneiders Ent-
scheidung, gerade den “Tag des Hirten” und das “Zwiegesprich im
Schilfe” in seine Idyllen-Anthologie aufzunehmen, vor dem Hinter-
grund seines George-Bildes befremdlich wirkt. Ein poetologisches
Gedicht wie “Der Herr der Insel” hatte jedenfalls Schneiders Inter-
pretation des Georgeschen Duktus viel besser entsprochen.

Gerade im “Tag des Hirten” und im “Zwiegesprich im Schilfe”
kommt es nimlich zu einer spannungsvollen Auseinandersetzung mit
der bukolischen Tradition, die sich keineswegs auf eine “Pose herri-
scher Separation™ auf Seiten des Textsubjekts reduzieren lisst, wel-
ches sich in beiden Gedichten ohnehin zuriicknimmt. In ersterem
Gedicht begegnet zunichst eine in jeder Hinsicht topische Szenerie:

Die herden trabten aus den winterlagern.
Thr junger hiter zog nach langer frist

Die ebne wieder die der fluss erleuchtet -
Die froh-erwachten dcker griissten frisch -
Ihm riefen singende gelinde zu -

Er tbersprang mit seinem stab die furt
Und hielt am andern ufer wo das gold
Von leiser flut aus dem geroll gesptlt

Ihn freute [...].76

Fast exakt in der Hilfte des Gedichts aber kommt es zu einer Wende.
Die idyllische Landschaft “freut[ |” den Hirten zu sehr — sie lenkt ihn
von seiner Aufgabe ab:

Er horte nicht mehr seiner lammer bloken
Und wanderte zum wald zur kihlen schlucht -
Da stiirzen steile biache zwischen felsen

Er klomm erwacht zu berges haupt und kam
Zur feier bei des lichtes weiterzug -

Er kroénte betend sich mit heilgem laub

Und in die link bewegten lauen schatten
Schon dunkler wolken drang sein lautes lied.””

76 Stefan George, a.a.0., S. 186.
77 Ebd., S. 186.



Die Eroberung des literarischen Feldes 283

Die zu Beginn eingefiihrten bukolischen Topoi werden in der zweiten
Halfte des “Tags des Hirten” also sozusagen gebrochen. Es kommt
nicht zu einer fir die deutsche Idylle gattungstypischen sinnvollen
Verschrinkung von amoenischer Natur und idyllischer Arbeit, son-
dern erstere unterminiert letztere: Die “als autonom und positiv emp-
fundene Arbeit”, die ab dem 18. Jahrhundert “die Mufle” als “Fun-
damentalkategorie” der Idyllengattung ersetzte,’”® wird durch den
Hirten im Gedicht vernachlissigt; er lasst die ihm anvertraute Herde
im Stich und erkundet die reizvolle arkadische Landschaft. Das pre-
kire Equilibrium von Arbeit und Musse steht nicht zufillig im Zent-
rum des “Tags des Hirten”: George greift hier einen Kernpunkt der
deutschen Idyllendebatte auf. Im Sinne aufklirerischen Nitzlich-
keitsdenkens hatten die Idyllendichter des 18. Jahrhunderts, zuvor-
derst Salomon Gessner, ihren Werken zwar allerlei “Bekenntnisse zur
Arbeit” beigegeben, aber das Verhiltnis von ‘otium’ und “verinner-
lichte[m] Arbeitsethos™ blieb fir eine Gattung, die ja im Grunde ein
“Evasionsverlangen”0 bedient, stets ein Problem. In Bezug auf die
paradigmatischen “attempts to construct a perfect harmony between
the delightful and the useful” in den Gessnerschen Idyllen spricht
auch Markus Winkler mit Recht von einer “inner fragility” 8! die mei-
nes Erachtens der Idyllengattung in toto eignet. Schliesslich lehnte ja
Hegel, dem die besagten “Bekenntnisse zur Arbeit” offenbar nicht
weit genug gingen, das bukolische Genre mit dem Verdikt “der
Mensch darf nicht in solcher idyllischen Geistesarmut hinleben, er

78 Renate Boschenstein-Schifer, “Arbeit und Mulle in der Idyllendichtung des 18.
Jahrhunderts”, Goethezeit. Studien zur Erkenntnis und Regeption Goethes und seiner Zeit-
genossen. Festschrift fiir Stuart Atkins, hg. von Gerhart Hoffmeister, Bern und Miin-
chen: Francke, 1982, S. 9-30, hier S. 27.

79 Renate Boschenstein-Schifer, “Die Lotosesser. Beobachtungen zu den psychi-
schen Implikationen der Gattung Idylle”, Dze Psychoanalyse der literarischen Form(en),
hg. von Johannes Cremerius, Wirzburg, Kénigshausen und Neumann, 1990, S.
153-177 (=Freiburger kteraturpsychologische Gesprache Band 9), hier S. 158.

80 Renate Boschenstein Schifer (1990), a.a.O., S. 153.

81 Markus Winkler, “The Poetics of the Enlightenment and Salomon Gessner’s
Idylls”, Reconceptualizing Nature, Science, and Aesthetics. Contribution a une nonvelle ap-
proche des Lumiéres Helvétiques. Proceedings of the Conference organized by the
Center for 17th & 18th Century Studies (University of California, Los Angeles —
William Andrews Clark Memorial Library) February 27 — March 2, 1997, hg. von
Patrick Coleman et al., Genf, Slatkine, 1998, S. 185-197, hier S. 197.



284 Julian Reidy

muss arbeiten” rundweg ab.82 Georges Gedicht scheint sich nachge-
rade in diese Theoriedebatte einzuschalten, indem es eine subtile Bi-
niropposition von Arbeit und Musse kreiert: Solange sich der Hirte
um seine Herde kimmert, kann er sich zwar am “gold” im Flussbett
“freulen]”, und die “zarten muscheln deute[ |n ihm glick”. Verwirkli-
chen kann er seine “neue| | ahnung” aber augenscheinlich nur, indem
er das “bloken” seiner Schafe ignoriert und sich ganz dem miissigen
Naturgenuss im “wald”, in der “kithlen schlucht” und auf “berges
haupt” tberlisst.83 “Der Tag des Hirten” antizipiert somit geradezu
Renate Boschenstein-Schifers These, wonach “die Integration der
Arbeit in die Idylle beigetragen hat zu dem allmihlichen Niedergang
der Gattung, als werde sie von dem verschlungenen Element von in-
nen heraus verzehrt”84 — das idyllische Leben spielt sich in Georges
Gedicht abseits der Herde, abseits des Arbeitsorts, in einem pflicht-
befreiten Naturraum ab.

Auch “Zwiegesprich im Schilfe”, das zweite von Schneider aus-
gewihlte Gedicht, sollte keinesfalls als “Pose herrischer Separation”
gegen das “Breitenpublikum” gelesen werden,$5 partizipiert der Text
doch wie “Der Tag des Hirten” an der poetologischen Debatte tiber
die Idylle. Das Gedicht ist, wie der Titel verrit, als Dialog angelegt.
“Warum [...] [e]nttauchest du wieder den wellen vor mir / meine
freuden belauschend?”, fragt ein zunichst nicht niher beschriebener
Sprecher, und will offenbar verfihren: “Dann hebe dich niher -ich
werde die reize / des ufers dir zeigen.”8¢ Die angesprochene Person
lehnt aber ab: “Nicht ist uns gemeinschaft - was sprichen / die blu-
men wenn sich meine arme -/ Die hellen - mit deiner gebriunten
und hirenen schulter vermischten?””87 Die darauffolgende Drohung
des ersten Sprechers, sich das Leben zu nehmen, wird nicht ernstge-
nommen: “Du wirst es nicht - denn es missfiele mir wenn / mit dem
dusteren Blute / den klaren mir teueren spiegel du triibtest der / lieb-
lichen quelle.”88 Obwohl der Text nichts tber die Gesprachspartner

82 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, .Asthetik, Frankfurt am Main, Europiische Ver-
lagsanstalt, 1966 (= Bd. 1), S. 255.

83 Stefan George, a.a.0., S. 186.

84 Boschenstein-Schifer (1982), a.a.0., S. 27.

85 Helmut J. Schneider, 2.4.0., S. 415.

86 Stefan George, a.4.0., S. 188.

87 Ebd.

88 FEbd.



Die Eroberung des literarischen Feldes 285

aussagt — interessanterweise bleibt sogar ihr Geschlecht unbestimmt
—, 1st die geschilderte Situation leicht als idyllischer Topos zu erken-
nen. Hier wird namlich aller Wahrscheinlichkeit nach eine dialogische
Liebesklage gestaltet, die in ihrer urspringlichen Form bereits in der
11. Idylle von Theokrit, dem Archegeten der Gattung, begegnet:
Auch dort versucht sich ein ‘TLandwesen’, der Kyklop Polyphemos,
einem ‘Wasserwesen’” anzunihern, mit dem thm “gemeinschaft” nicht
gestattet ist — die Nymphe Galateia, die er “am tangibersiten
Strand”,8? also ebenfalls im Grenzbereich zwischen LLand und Wasser,
besingt, verschmiht ihn. In der deutschsprachigen Idyllentradition
haben bekanntlich Gessner in “Die ybel belohnte Liebe” (1762) und
Maler Miiller in “Der Satyr Mopsus™ (1775) diesen Stoff aufgegriffen.
Bemerkenswerterweise setzten allerdings beide Dichter andere Ak-
zente als George. Der Satyr bei Gessner greift zwar denselben farbli-
chen Code auf wie Georges Sprecher im “Zwiegesprich im Schilfe” —
die Angesprochene soll mit ihren “weissen Armen meinen braunen
Ryken umschlingen™? — aber die Liebesklage hat in der Folge nichts
von der lakonischen Drastik, die Georges Gedicht eignet. Vielmehr
beschwort der Satyr in seinem bukolischen Sehnsuchtslied eine ans
Komische grenzende idyllische Hiuslichkeit, die er mit der begehrten
Nymphe teilen mochte: Er beklagt, dass er die Hohle seiner Angebe-
teten offenbar umsonst “mit Tann-Asten geschmykt” und ihr
“Brombeeren”, “Trauben”, und “frischen Ziegen-Kaes” geschenkt
habe, und fordert sie auf, sich vorzustellen, “wie sy} es ist, wenn einst
die muntern Kinder um unsre Wein-Kruge sich jagen™.%!

Das tendenziell grotesk-humoristische Moment dieser Liebesklage
wird in Maler Millers “Satyr Mopsus” noch stirker betont. Das Lied
des Mopsus ist nicht nur dusserst komisch, sondern auch mehr als
doppelt so lang wie Gessners Idylle. Hier will der Satyr die Nymphe
Persina “herum werfen auf den Bauch und deine Schenkel so lange
pletschen, daB3 sie dir funklen sollen, wie eine zeitige Granate”, und er
preist in derb-witzigen Ténen seine Minnlichkeit und Potenz: “Mein
Stier ist grof3 und stark, grof3 seine buschigte Stirne und stark sein

89 Theokrit, “XI. Der Kyklop”, Gedichte, hg. und tibersetzt von Bernd Effe, Dussel-
dorf und Zurich, Artemis & Winkler, 1999, S. 8691, hier S. 87.

90 Salomon Gessner, ldyllen, hg. von E. Theodor Voss, Stuttgart, Reclam, 31988,
S. 78.

91 Salomon Gessner, a.4.0., S. 78-79.



286 Julian Reidy

spitziges Horn.”92 Die Vision des Familienlebens ist ebenfalls greller
und lebendiger gezeichnet als bei Gessner:

Dich fiittern wollt ich am Tage und misten, dal3 du feist wiirdest und dickbackigt
und einen Kragen von Speck bekamst, wie ein fettes Ferkel. [...] [D]ann solltestu
mir jihrlich Zwillinge bringen; [...] Buben wie die Kiilber [...]. Ach! ich kanns
nicht mehr aushalten, wenn ich daran gedenke, wie artig das seyn mulite, wenn
du mir so auf dem Riicken hingest, an jeder Zize ein zottigter Knabe mit aufge-
sperrtem Maul und jungen schwellenden Hornger [...].93

Maler Miiller eignet sich den auf Theokrit zurtickgehenden Stoff also
mit dem fiir seine Dichtung typischen “ganz unsentimentale[n] Ge-
borgensein im Kreatirlichen™ an, weshalb er — anders als der keusche
Gessner — “Sexualitit [...] selbstverstindlich als Teil des Ich” in die
Idyllenhandlung einbettet.? Wenn hier auch signifikante Unterschie-
de zwischen der Gessnerschen und der Miillerschen Idyllenkonzepti-
on deutlich werden, so ist doch beiden Verarbeitungen des theokriti-
schen Stoffes gemeinsam, dass die Liebesklage tendenziell in
Groteskerie iberzugehen droht. Ganz anders dagegen Georges
“Zwiegesprich im Schilfe”, dem jeglicher kernige Humor abgeht und
das in eine lapidare Selbstmorddrohung mundet:

Dies messer (du siehst es) womit ich die saftigen
zweige mir schile

Und tonende horner mir schneide es wird

bis ans heft meine brust

Verwundend durchbohtren -ich sinke hinab mit der

scheidenden sonne.99

Wie schon der “Tag des Hirten” markiert mithin auch dieses Gedicht
einen Positionsbezug in der Diskussion um die Idyllengattung. Denn
das licherliche Moment der Liebesklage wird bei Gessner und Miller
nicht ohne Grund in den Fokus gertickt: Die beiden ilteren Dichter
bekennen sich mit diesem Vorgehen ihrerseits zu einer spezifischen

92 Maler Miller, Idy/len, Stuttgart, Reclam, 1977, S. 20.

93 Ebd., S. 23.

94 Verena Ehrich-Haefeli, “Maler Miiller. Korper — Sprache — Dichtung”, Maler
Miiller in newer Sicht. Studien zum Werk des Schriftstellers und Malers Friedrich Miiller
(1749-1825), hg. von Gerhard Sauder et al., St. Ingbert: Werner J. Réhrig Verlag,
1990, S. 3148, hier S. 35.

95 Stefan George, a.2.0., S. 189.



Die Eroberung des literarischen Feldes 287

Vorstellung der Idylle, die in paradigmatischer Form in Johann Adolf
Schlegels poetologischer Schrift “Von dem eigentlichen Gegenstande
der Schiferpoesie” (1759, 1. Auflage 1751) artikuliert wurde. Zwar ist
laut Schlegel “die Ekloge [...] den Empfindungen gewidmet”, aber “die
schmerghaften Empfindungen, welche das Herz emporen, [...| [sind] ganz
davon ausgeschlossen” 96 Wenn also nur gemissigte Gefuhle ‘idyllentaug-
lich’ sind, darf der Akzent der Liebesklage nicht auf an Suizidalitit
grenzendem Schmerz ruhen. Vielmehr muss, wie das bei Miiller und
Gessner der Fall ist, die potenzielle Licherlichkeit und Irrationalitit
einer solchen Klage betont werden — allenfalls kann die Emphase auf
positiv konnotierten Emotionen liegen, wie bei Miiller, der Mopsus’
“Kreattrlichkeit” und sein sexuelles Begehren in den Vordergrund
rickt. Georges “Zwiegesprich” dagegen konnte gemdss Schlegels re-
gelpoetischem Ansatz nicht als genuine Idylle gelten. Besonders das
Selbstmordmotiv wiirde bei den Theoretikern des 18. Jahrhunderts
auf Ablehnung stossen: Man denke nur an Karl Wilhelm Ramlers
Postulat, wonach * [e]in Schifer, der sich vor der Thiire seiner Scha-
ferinn erhenkt, [...] kein arkadisches Schauspiel [ist], weil man in dem
Schiferleben solche starke Leidenschaften nicht kennen muf3”.97
Georges Gedicht bricht klar mit diesen Vorgaben und scheint Moses
Mendelssohns Gegenposition zu Schlegel aufzunehmen: Mendels-
sohn namlich hatte hervorgehoben, dass gerade “[d]ie Liebe [in] der
Schiferpoesie [...] Ofters eine verderbliche und wiitende Ieiden-
schaft”98 entfalte, die somit durchaus einen Platz in bukolischer Dich-
tung habe. Im Ubrigen ist die “Drohung mit Selbstmord” in der anti-
ken Idyllendichtung ein durchaus “traditionelles Motiv”,% das bereits
in Theokrits drittem Idyll und spiter in Vergils zweiter Ekloge be-
gegnet.

George aktualisiert die Idyllengattung mithin in den von Schneider
fur seine Anthologie ausgewihlten Gedichten in enorm differenzier-

96 Johann Adolf Schlegel, “Von dem eigentlichen Gegenstande der Schiferpoesie”,
Deuntsche Idyllentheorien im 18. Jahrbundert, Hg. von Helmut J. Schneider, Tibingen,
Niemeyer, 1988, S. 111-143, hier S. 128; Hervorhebungen im Original.

97 Karl Wilhelm Ramler, Einleitung in die schinen Wissenschaften. Nach dem Franzisischen
des Herrn Batteux, mit Zusatzen vermehret von Karl Wilhelm Ramler, Leipzig, Weid-
manns Erben und Reich, 1762 (= Bd. 1), S. 317.

98 Moses Mendelssohn, Brigfe, die neueste 1itteratur betreffend. 5. Theil, Berlin, Bey
Friedrich Nicolai, 1762, S. 117.

99 Michael von Albrecht, ergil. Eine Einfiibrung, Heidelberg, Winter, 22007, S. 18.



288 Julian Reidy

ter und spannungsvoller Weise. Im “Tag des Hirten” wird ein
Grundproblem der Gattung verhandelt, namentlich das Verhiltnis
von Arbeit und Missiggang im abgeschlossenen arkadischen Raum.
Das Gedicht entwirft eine Idyllenkonzeption, die sich quer stellt zur
Tradition der Gattung in der deutschsprachigen Literatur, denn bei
George geniesst die Musse augenscheinlich Prioritit vor der Arbeit.
Das “Zwiegesprich im Schilfe” ist sodann als idiosynkratischer und
origineller Bezug auf die 11. theokritische Idylle zu lesen, der sich von
Gessners und Millers entsprechenden Bearbeitungen stark unter-
scheidet: George scheint hier eine Auffassung des Idyllischen zu ver-
treten, die nur die antiken Vorbilder gelten ldsst, bei denen die Dras-
tik der Selbstmorddrohung bereits angelegt ist, und welche die
poetologischen Argumente deutscher Idyllentheoretiker des 18. Jahr-
hunderts wie Schlegel und Ramler subvertiert. Allenfalls Mendels-
sohns facettenreichere Idyllenpoetik behilt in Georges arkadischer
Welt ihre Gultigkeit. Festzuhalten ist somit, dass die beiden von
Schneider bertcksichtigten Gedichte seine These widerlegen: Geor-
ges “arkadische(s| Schonheitsreich” steht nicht oder nicht nur im
Dienste einer “polemische[n] Wendung gegen das biurgerliche Brei-
tenpublikum”,1% sondern fungiert in den Biichern als eine Art Platt-
form fiir ambitionierte und kenntnisreiche Reflexionen tber die Idyl-
lengattung, ihre Topoi und ihre Moglichkeitsbedingungen. Wie schon
der Antikebezug in den ‘Preisgedichten’ und die Goethe-
Anspielungen im Buch der hingenden Girten ist also auch Georges
Auseinandersetzung mit der bukolischen Tradition mehr als nur der
Versuch, einer “Pose herrischer Separation” kiinstlerische Form zu
verlethen.101 In Georges eigenwilliger Auseinandersetzung mit der
Idylle manifestiert sich nicht in erster Linie ein stumpfes und elitires
Distinktionsbedurfnis. Im Vordergrund steht vielmehr auch hier der
Anspruch, “fremde und vergangenheit [...] ins reich des [...] heuti-
gen” zu transponieren, was auf sehr subtile Weise erreicht wird: In-
dem George tber gattungsspezifische Probleme wie das Verhiltnis
von Titigkeit und Musse oder die Prisenz “schmerzhafte[r]” Leiden-
schaften in der Idylle reflektiert, kommt es zu einem Prozess der sub-
jektiven Aneignung und Uberformung der betreffenden literarischen
Tradition. Im Bemiuihen, sich im Bourdieuschen Sinne eine noch

100 Helmut J. Schneider, «.4.0., S. 415.
101 Ebd., S. 416.



Die Eroberung des literarischen Feldes 289

nicht existente “Position” im ‘literarischen Feld’ “aufzubauen”, ge-
lingt George mithin eine eben gerade nicht hermetische und “herri-
sche[ |7, sondern konstruktive und differenzierte Distanzwahrung zu
allen “Gemeinplitzen” und “Erwartungen des Publikums”,102 die sich
um die Gattung der Idylle ranken.

Die vorliegende Arbeit hat einige Probleme der George-Rezeption
behandelt und dabei primir den Gedichtband Die Biicher der Hirten-
und Preisgedichte, der Sagen und Sdnge und der hangenden Gdrten in den Blick
genommen. Dass in dieser Gedichtsammlung die “Atmosphare” kei-
neswegs “beruhigt”103 ist und es sich nicht einfach um “Bildungsge-
dichte[ |’194 handelt, zeigt schon eine kursorische Lektire. Schwieri-
ger ist es, die in den Biichern unternommene Auseinandersetzung mit
der Antike, mit Goethe und mit der Gattung der Idylle, in ihrer Spe-
zifitit zu fassen, ohne dabei in biographistische Diagnosen von Ste-
fan Georges (nicht abzustreitendem) Elitarismus zu verfallen. Meines
Erachtens fokussierten bisherige Untersuchungen zum Antikenbild
der Biicher beispielsweise allzu einseitig auf den Einfluss des franzosi-
schen Symbolismus (so der Aufsatz von Grigorian) oder auf den As-
thetizismus des .4/kabal (hier ist Riedels Arbeit zu nennen): Die 4dus-
serst moderne nietzscheanische Drastik von Georges Antike wurde
aber noch kaum je beschrieben — und gerade in den ‘Preisgedichten’
verbindet sich diese Drastik mit einer aggressiven Form der Selbstin-
szenierung, die ebenfalls nicht biographistisch zu lesen ist, sondern,
wie in dieser Arbeit gezeigt, vor dem Hintergrund von Pierre Bourdi-
eus literatursoziologischen Untersuchungen erst ihren spezifischen
Sinn erhilt. Dass die Biicher generell durch die Linse der Bourdieu-
schen Thesen gelesen werden sollten, ist vielleicht der Kernpunkt der
in dieser Arbeit angestellten Beobachtungen. So werden nidmlich auch
der Goethe-Bezug im Buch der hingenden Girten und Georges zu-
gleich differenzierte und pointierte Auseinandersetzung mit der deut-
schen Idyllentradition als Versuch lesbar, sich durch eine “Revolution
gegen die” bestehenden “dsthetischen Formen” einen “Zugang| |”
zum ‘literarischen Feld’ zu schaffen.105 Und dieser Versuch, durch die
Biicher der Herausforderung der “aufzubauende[n] Position” zu begeg-

102 Pierre Bourdieu, a.4.0., S. 131.
103 Ernst Morwitz, 4.a.0., S. 57.

104 Thomas Karlauf, 4.2.0., S. 187.
105 Pierre Bourdieu, 4.4.0., S. 204.



290 Julian Reidy

nen,106 gelingt: Die ‘Preisgedichte’, welche die strengen Regeln des
George-Kreises zugleich auf der exoterischen #nd der esoterischen
Ebene kommunizieren, die Orient-Gedichte, welche die durch den
West-dstlichen Divan begrindete ‘Position’ Goethes gleichsam usurpie-
ren, und die Hirtengedichte, die auf die Idyllendebatte des 18. Jahr-
hunderts Bezug nechmen und eine an Theokrit, Vergil und Mendels-
sohn ausgerichtete Gattungskonzeption zu vertreten scheinen —
durch alle diese Aspekte ist der Georgesche Positionsbezug im ‘litera-
rischen Feld” “genuin definiert”,197 und nicht allein durch die “Pose
herrischer Separation”, die zu konstatieren die Forschung nicht miide
wird.

106 Ebd., S. 127; Hervorhebung im Original.
107 Ebd.



Die Eroberung des literarischen Feldes 291

Abstract

This article deals with Stefan George’s Biicher der Hirten- und Preisgedichte, der Sagen nnd
Sdnge und der hangenden Garten (1895). Its point of departure is the observation that this
early work by George is often interpreted as a manifestation of a new-found sense of
‘calm’ on the poet’s part. Furthermore, quite a few poems in this collection have fig-
ured in purely biographical readings of George’s early work (e. g. as symptoms of an
alleged pathological elitism or narcissism). Utilising Pierre Bourdieu’s terminology,
this article attempts to elucidate that the Biicher could be conceived of as a tactical at-
tempt on George’s part to conquer the ‘champ littéraire’. Such a reading seeks to
contribute to a better understanding of the way George weaves disparate influences
into the Biicher, such as Nietzsche’s view of antiquity, but also French symbolism and
the genre of the idyll.






	Die Eroberung des literarischen Feldes : Stefan Georges zielstrebige Selbstinszenierung in den Büchern der Hirten- und Preisgedichte, der Sagen und Sänge und der hängenden Gärten

