
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2011)

Heft: 42: Jenseits der empirischen Wissenschaften : Literatur und
Reisebericht im 18. und frühen 19. Jahrhundert = Au-delà des sciences
expérimentales : littérature et relation de voyage au XVIIIe siècle et
autour de 1800 = Beyond empirical science : literature and travel report
in the 18th century and around 1800

Artikel: Das Fremde ist das Eigene ist das Fremde : epistemologische Modelle
in Georg Forsters Reise um die Welt und Ansichten vom Niederrhein

Autor: Godel, Rainer

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006392

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rainer Gode!

Das Fremde ist das Eigene ist das Fremde

Epistemologische Modelle in Georg Forsters
Reise um die Welt und
Ansichten vom Niederrhein

Die Zeitgenossen des 18. Jahrhunderts waren überzeugt, dass

Reisen Aufklärung über fremde Länder und Sitten bringen.
Doch die Aufklärer wussten auch, dass ihre Kutschen und

Schiffe eine Last mittrugen. Mit an Bord waren auch eigene, kulturell
geprägte Denkformen, die die Beobachtung, die Begegnung und den

Bericht bestimmten. Zudem steigt in der Fremde mehr zu als nur
unbekannte Krankheiten und menschliche, tierische und pflanzliche
"Mitbringsel". Die Reisenden profitieren von den gewonnenen
Erkenntnissen und von den durch die Reise initiierten Überlegungen
über die angemessene Methode des Erkennens. Einerseits beeinflusst
das im zeitgenössischen Diskurs gewonnene Wissen unmittelbar das

Verhalten der Reisenden; andererseits wirken das kulturanthropologische
Fakten- und Verhaltenswissen sowie das durch die Reisen gerade

in den Blick kommende Wissen um die zahlreichen Bereiche des

Nichtwissens auf die europäischen Diskurse zurück.1

Georg Forster nahm zusammen mit seinem Vater Johann Reinhold

an der zweiten Weltreise James Cooks teil, von der er in seiner

A Voyage Round the World 1777, dann 1778—1780 unter dem Titel Reise

um die Welt in einer deutschen Bearbeitung berichtet. Im Frühjahr
1790, knapp 15 Jahre nach Abschluss der Weltreise, begibt sich Forster

in Begleitung des jungen Alexander von Humboldt auf eine

Europareise, die ihn von Mainz rheinabwärts nach Holland sowie nach

England und Frankreich führt. Zur Frühjahrsmesse 1791 erscheint
der erste Teil der Ansichten vom Niederrhein, von Brabant, Flandern, Holland,

England und Frankreich im April, Mai und Junius 1790. Der Erfah-

l Vgl. zum Zusammenhang von Wissen und Nichtwissen Formen des Nichtwissens der

Aufklärung, hg. von Hans Adler und Rainer Godel, München, Wilhelm Fink,
2010, S. 9—19, zuletzt Achim Geisenhanslüke, Dummheit und Witg. Poetologie des

Nichtwissens, Paderborn, Fink, 2011.

Colloquium Helveticum 42/2011



116 Rainer CodeI

rung des Fremden folgt also die Erfahrung des geographisch näher

Liegenden. In seinen Beiträgen zum Reisediskurs hatte Forster sich
als einer der elaboriertesten Theoretiker zu Fragen nach dem Jenseits
des Empirischen und nach den Grenzen des empirischen Wissens
erwiesen. Meine These ist: Forster konturiert ein epistemologisches
Modell, das wesentlich auf Wege des Umgangs mit der Frage von
Fremdem und Eigenem eingeht. Die epistemologischen Modelle des

Welt- und des Europareiseberichts betreffen denselben
Problemhorizont.2

I Reise um die Welt

In der Vorrede der Reise um die Welt referiert Georg Forster die

Erwartungen, die an den Berichterstatter von der Cookschen
Weltumsegelung herangetragen wurden.3

Mit einem Wort, man erwartete von ihm4 eine philosophische Geschichte der
Reise, von Vorurtheil und gemeinen Trugschlüssen frey, worinn er seine

Entdeckungen in der Geschichte des Menschen, und in der Naturkunde überhaupt,
ohne Rücksicht auf willkührliche Systeme, blos nach allgemeinen
menschenfreundlichen Grundsätzen darstellen sollte.5

Forster stellt mit diesem Anspruch, den er übernimmt, seinen eigenen
Erkenntnisprozess in den Zusammenhang der Aufklärung, deren

Signalworte erscheinen: Vorurteilsfreiheit gilt als Grundbedingung

2 Vgl. zum Folgenden Rainer Godel, Vorurteil — Anthropologie — Uteratur. Der Vorur¬

teilsdiskurs als Modus der Seihstaufklärung im 18. Jahrhundert, Tübingen, Niemeyer,
2007, v. a. S. 251-282.

3 Vgl. zur Entstehung der Voyage Gerhard Steiner, "Georg Forsters Reise um die

Welt", Georg Forster, Reise um die Welt, hg. von Gerhard Steiner, Frankfurt/M.,
Insel, 1983, S. 1015-1039, hier S. 1018ff., Ludwig Uhlig, Georg Forster. Lehensabenteuer

eines gelehrten Weltbürgers (1754-1794), Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht,
2004, S. 80ff.

4 Ursprünglich war Georgs Vater Johann Reinhold Forster aufgefordert worden,
den Bericht zu erstellen.

5 Georg Forster, Reise um die Welt, Georg Forster, Werke. Sämtliche Schriften, Lage¬

bücher, Briefe, Bd. 2, hg. von der Deutschen Akademie der Wissenschaften zu Berlin,

Berlin, Akademie-Verlag, 1965, S. 8. Texte Forsters werden im Folgenden
aus dieser Ausgabe unter Verwendung der Sigle AA und der Bandnummer
zitiert.



Das Fremde ist das Eigene ist das Fremde

wahrer Erkenntnis; "philosophische" Erkenntnis ist die vielversprechendste

Form zu Wissen zu gelangen; aufgenötigte Meinungen dürfen

nicht stillschweigend akzeptiert werden; Menschenfreundlichkeit
entspricht einem aufgeklärten Humanismus, der bei Forster wie etwa
auch bei Johann Gottfried Herder auf die Diagnose eines allgemein
Menschlichen zurückgeht. Forsters epistemologisches Modell beruht
also auf dem, was in der Aufklärung als Leitlinien menschlicher
Erkenntnis formuliert und diskutiert wurde.6 Körper und Geist des ganzen

Menschen können nach Forster durch Reisen aufgeklärt werden:

Reisen sind von jeher mit recht als Unternehmungen angesehn worden, welche
den Verstand erleuchten, seine Kenntnisse [die des Menschen, R. G.] in allen Arten

der Wissenschaften befestigen und bereichem, das Ganze seiner Erfahrungen

vermehren, die Sitten verbessern, das Gefühl mit neuen Gegenständen
bekannt machen, den Geschmak verfeinern, ihn zum Gesellschaftlichen Leben und
allen bürgerlichen Tugenden bilden, von Vorurtheilen befreien und Ihn im ganzen

betrachtet, vervollkommnen.7

Erkenntnis wird auf aufklärerische Wahrheitssuche hin ausgerichtet.8
Intendiert ist dabei indes weder ein rein rationalistisches Programm
der Verstandesbildung noch ein rein empirisches Programm der
Wissensakkumulation durch Beobachtung. Vielmehr ermöglicht für Forster

nur das Zusammenspiel kognitiver und emotional-affektiver
Vermögen Fortschritt in der Aufklärung. Das zwischen Verstand und

Beobachtung ausbalancierte epistemologische Modell soll der Aufklärung

des ganzen Menschen und der ganzen Menschheit dienen,
neben der Ausbildung kognitiver Fähigkeiten und der Zunahme von
Wissen also auch den sozialen Erfordernissen eines geregelten
Zusammenlebens in aufgeklärten Gesellschaften.9

6 Vgl. Michaela Holdenried, "Erfahrene Aufklärung: Philosophische Reisen in zer¬

störte Idyllen. Georg Forster als philosophischer Reisender: Reise um die Welt

(1777)", Georg-Forster-Studien, 11, 2006, S. 131—145, hier S. 134.

7 Forster an J. K. Ph. Spener am 4.10.1776, AA 13, Briefnr. 19, S. 53.

8 Vgl. auch Uwe Hentschel, "Von der 'ästhetischen Vollkommenheit wissenschaft¬

licher Werke'. Theorie und Praxis der Reisebeschreibung bei Georg Forster",
Zeitschriftfür Germanistik. N.F., 2, 1992, S. 560—585, hier S. 578.

9 Vgl. zum 'anthropologischen Unitarismus' Forsters Sergio Moravia, Beobachten¬
de Vernunft. Philosophie und Anthropologie in der Aufklärung, München, Hanser,

1973, S. 13 et passim.



118 Rainer CodeI

Jede Wiederlegung [sic] eines Vorurtheils ist Gewinn für die Wissenschaft; und

jeder Beweis, daß eine herrschende Meynung des gemeinen Mannes irrig sey, ist
ein Schritt zur Wahrheit, die allein verdient zum Besten der Menschen
aufgezeichnet und aufbehalten zu werden.'0

"Wissenschaft" meint bei Forster die weite, zeitgenössische Semantik
einer Systematisierung von Wissen.11 Ziel der Aufklärung ist bei Forster

kein akademischer, disziplinar gebundener Wissenszuwachs,
sondern ein Wissenszuwachs, der auf das anthropologische Bedürfnis
des Menschen nach Wissen und Erkenntnis universell abzielt. Wenn
Forster also von einer "philosophische[n] Geschichte der Reise"12 spricht, ist
damit keine nur logische oder metaphysische Reflexion im Sinne der
universitären Disziplin Philosophie gemeint, sondern eine Flaltung,
die auf die genuin menschlichen Bedingungen des Erkennens rekurriert

und Wissen ganzheitlich befördert. Wissen in diesem Sinne
bereitzustellen oder zu erzeugen stellt für Forster ein aufklärerisches
Ziel dar. Forsters Lob für die Herrschenden, die Reisen zu eben
diesem Zweck finanzieren, hebt daher auf den utilitären Wert des durch
Reisen gewonnenen Wissens und den allgemein-menschlichen
Gewinn solcher Unternehmungen ab:

Schon haben die mächtigsten unter den Beherrschern Europens mehr als eine

Reise nach entfernten Weltgegenden veranstaltet, blos um den Anwachs nützlicher

Kenntnisse und den allgemeinen Vortheil des menschlichen Geschlechts zu
begünstigen. Sie scheinen endlich einmal inne geworden zu seyn, daß sich, für
eben das Geld was sonst zu Besoldung feiler Lustigmacher und Schmeichler
erfordert wurde, die glänzendsten Progressen, ja förmliche Revolutionen, in den

Wissenschaften bewerkstelligen lassen.D

Doch diese anthropologische Zielsetzung und Grundierung allen
Erkennens hat auch eine Kehrseite. Wenn alle Möglichkeit von
Erkenntnis den Bedingungen des Mensch-Seins unterliegt, dann heisst
dies auch, dass der Erkenntnisprozess selbst davon beeinflusst wird,
dass menschliche Vernünftigkeit immer mit Emotionalität und den

10 G. Forster, Reise, AA 2, S. 67.

11 Die Frage nach dem wissenschaftlichen Status von Forsters Reiseberichten im
heutigen Sinne ist berechtigt, aber ahistorisch. Vgl. Annette Graczyk, "Georg
Forsters Ansichten vom Niederrhein als wissenschaftlicher Reisebericht", Georg-

Forster-Studien, 11, 2006, S. 443—459.

12 G. Forster, Reise, AA 2, S. 8.

13 Georg Forster, Reise um die Welt, AA 3, S. 290.



Das Fremde ist das Eigene ist das Fremde 119

Grenzen menschlicher Sinneswahrnehmung gekoppelt ist. In Forsters

Essay O-Taheiti heisst es: "Ein jeder hat [...] seine eigne Art zu
sehen. Nationalcharakter, Nationalpolitik, Erziehung, Klima, und was
sonst nicht alles? sind eben so viele Häutchen im Auge, deren jedes
die Strahlen anders bricht, wenn schon das anatomische Messer sie

nicht finden kann."14 Wenn das Sezieren nicht ausreicht, wenn also

auch im übertragenen Sinne analytisches Zergliedern nicht zum
Erfolg führt, so müssen die Wirkungen der Erscheinungen analysiert
werden. Dann gelange man zur Erkenntnis, dass die optische
Wahrnehmung nicht nur von der physischen Beschaffenheit des Auges
abhängt, sondern auch von einer Menge interner wie externer Faktoren,

die den Menschen betreffen. Ein Beispiel: Zur Frage, welche
Hautfarbe die verschiedenen Südseebewohner haben, erinnert Forster

daran, dass "auch hierinn die Umstände oft den Schein ändern"15

können. Es ist nur der "Schein", der durch den Menschen
wahrgenommen werden kann. Doch ist nicht ausgeschlossen, dass dies ein
"Schein der Wahrheit" ist.16 Das Verfahren der empirischen
Erkenntnis bleibt bei Forster ergebnisoffen. Es mutet dem Beobachter

zu, den Fokus seiner Beobachtung auf die Gegenstände und den Fokus

seiner Reflexion auf die Konditionen seiner Beobachtung zu richten.

Vielfältige Faktoren bedingen mithin den Prozess des Wissenserwerbs.

Zu diesen gehören die Grenzen individuell-menschlicher
Wahrnehmung und Reflexionsfähigkeit sowie Vorurteile und
Vorprägungen, die die sozialen und kulturellen Standorte des jeweiligen
Beobachters nahelegen. Charakteristisch hierfür ist die von Forster in

14 Georg Forster, "O-Taheiti", AA 5, S. 35-71, hier S. 35. Die Perspektivenabhän¬
gigkeit optischer Wahrnehmung und (historischer) Narration verbindet Forster
hier mit einem optisch-medizinischen Analogon und dem Rekurs auf Kernkonzepte

des englisch-schottischen Empirismus. Vgl. R. Godel, a.a.O., S. 258.

15 G. Forster, Reise, AA 2, S. 309.
16 Der Umgang mit dem "Schein der Wahrheit" wird im 18. Jahrhundert häufig

thematisiert. Eine wesentliche Basis bietet Lamberts Theorie der Scheinerkenntnis.

Vgl. Johann Heinrich Lambert, Neues Organon oder Gedanken über die

Erforschung und Bezeichnung des Wahren und dessen Unterscheidung von Frrtum und Schein. Erster

Band, Berlin, Akademie-Verlag, 1990 ND der Ausgabe Leipzig 1764),
hierzu Werner Schneiders, "Irrtum, Schein und Vorurteil. Zu Lamberts Theorie
der Scheinerkenntnis", Colloque international et interdisäplinaire Jean-FFenri Lambert.

Mulhouse 1977, hg. vom Centre National de la Recherche Scientifique, Paris,
Editions Ophrys, 1979, S. 147-152.



120 Rainer CodeI

der Reise um die Welt referierte Episode des Offiziers Rowe. Dieser
masst sich Rechte über die Indigenen an: Auf den Diebstahl einer
Jacke reagiert er unmittelbar mit Eröffnung des Feuers auf die
Eingeborenen. Es kommt zu einem Kampf, in dem die europäischen
Seeleute schliesslich unterliegen. Weit davon entfernt, Rowes Verhalten
zu entschuldigen, sucht Forster dessen Fehlverhalten zu erklären.
Dieses beruhe darauf, dass Rowe die "Vorurtheile der seemännischen

Erziehung noch nicht völlig abgelegt" habe.17 Die soziale Prägung
des Offiziers bedingt seine Wahrnehmung und auch sein Verhalten.

Daneben unterliegen die Beobachtungsgegenstände selbst
dynamischen Entwicklungen; Natur und Gesellschaft wandeln sich.

Beobachtung erzeugt einen bestenfalls künsdichen Stillstand. Den Verlauf

dieser Wandlung und zukünftige Entwicklungen vermag ein
Beobachter — Forster zufolge — nur im Modus der Hypothese zu
prognostizieren. Zudem erfordert die unüberschaubare Menge der

Beobachtungsgegenstände Selektionsprozesse. Der Beobachter muss

aus der Menge des Beobachtbaren auswählen, und dieser Prozess der
Selektion ist wiederum von Interessen und Neigungen geprägt.

Offenbar stösst Empirie an ihre Grenzen. Die individuelle
Konstitution des Menschen, seine je spezifische Mischung aus oberen und

unteren Erkenntnis- und Begehrungskräften, die Komplexität und
Unüberschaubarkeit der Natur, die Dynamik der Geschichte, die Ver-
fasstheit sozialer und kultureller Prägungen — all dies beeinflusst die

Erkenntnis des Fremden. Das Fremde ist nicht zuletzt deshalb

schwer zu fassen, weil es nur im Spiegel des Eigenen gesehen werden
kann. "Mit einem Wort, die Verschiedenheit unsrer Wissenschaften,
unsrer Köpfe und unsrer Herzen haben nothwendigerweise eine
Verschiedenheit in unsern Empfindungen, Betrachtungen und Ausdrücken

hervorbringen müssen."18

17 G. Forster, Reise, AA 3, S. 348. Der Entwicklungsstand der Aufklärung und da¬

mit die Möglichkeit zur aufklärerischen Erkenntnis müssen selbst unter den

Europäern sozial differenziert werden.Vgl. Manfred Beetz, Rainer Godel, "Entdeckte

Vorurteile auf der Weltreise. Zu Georg Forsters empirischer Anthropologie
und Anerkennung des Fremden", Aufklärung. Stationen — Konflikte - Prozesse. Festgabe

für Jörn Garber sçum 65. Geburtstag, hg. von Ulrich Kronauer und Wilhelm
Kühlmann, Eutin, Lumpeter & Lasel, 2007, S. 9—37, hier S. 30; Godel, Vorurteil-
Anthropologie — Uteratur, a.a.O., S. 262.

18 G. Forster, Reise, AA 2, S. 11.



Das Fremde ist das Eigene ist das Fremde 121

Doch resigniert der Aufklärer Forster nicht ob dieser Schwierigkeiten

einer tragfähigen empiriebasierten Epistemologie. Vielmehr
entwirft er ein epistemologisches Modell, das mit der anthropologisch
indizierten Komplexität des Wissenserwerbs rechnet und dennoch

Wege des Umgangs mit dem Nichtwissen aufzeigt. Forster sucht die

subjektive Vorstrukturierung des Beobachters mit einem offenen
Erfahrungshorizont zu verbinden, der Selbstkorrekturen in einem
metareflexiven Akt ermöglicht.19

Wie soll man nach Forster trotz der conditio humana Erkenntnis
gewinnen? Forster proklamiert in der Reise erstens die Verpflichtung
zur Vermehrung der Beobachtungsstandorte. Schon bei Johann Martin

Chladenius hiess es pointiert: "Aus einem eintzigen Sehepunckte
bringt man nicht leicht eine gantze Geschichte zusammen".20 Der
Berichterstatter soll auch bei Forster mehrere Standorte einnehmen. Der
Bericht über das tragische Ende des Offiziers Rowe beruht nicht nur
auf den Erzählungen der Engländer, sondern auch auf der Befragung
der Eingeborenen. Auch frühere, verlässliche Berichte weiterer
Beobachter tragen zur Perspektivenvielfalt bei. Forster rekurriert auf
"Erfahrungen anderer Naturforscher",21 erwägt aber immer, ob sich
deren Resultate mit den eigenen Beobachtungen decken und ob
ihnen "die erforderliche Zuverläßigkeit" eigne.22 Die einmalige
Beobachtung muss wiederholt und ergänzt werden, um an Sicherheit zu
gewinnen. Entscheidend für die Steigerung der Validität der Erfah-

19 Vgl. Jörn Garber, "'Arkadien' im Blickfeld der Aufklärungsethnologie. Anmer¬

kungen zu Georg Forsters Tahiti-Schilderung", Der imaginierte Garten, hg. von
Günter Oesterle und Harald Tausch, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht,
2001, S. 93—114, hier S. 102; Michael Ewert, "Vernunft, Gefühl und Phantasie, im
schönsten Tan^e vereint". 7.ur Essayistik Georg Forsters, Würzburg, Königshausen &
Neumann, 1993; Rotraut Fischer, Reisen als Erfahrungskunst. Georg Forsters "Ansichten

vom Niederrhein". Die "Wahrheit" in den "Bildern des Wirklichen", Frankfurt/M.,
Hain, 1990.

20 Johann Martin Chladenius, Allgemeine Geschichtswissenschaft, worinnen der Grund %u ei¬

ner neuen Einsicht in allen Arten der Gelahrtheitgeleget wird, Leipzig, Friedrich Lancki-
schens Erben, 1752, S. 130. Vgl. Peter Szondi, Einfihrung in die literarische Fierme-

neutik, hg. von Jean Bollack und Helen Stierlin, Frankfurt/M., Suhrkamp, 3. A.,
1988, S. 27ff. et passim.

21 G. Forster, Reise, AA 3, S. 276.

22 Ebd.



122 Rainer Godet

rung des Fremden sind die Verlängerung der Zeitachse und die Addition

weiterer Beobachtungen.23
Im Idealfall stellt der Beobachter gar den Wandel der Wahrnehmung

dar. Die Flotte der Eingeborenen auf Tahiti wird nicht nur aus
einer Perspektive beschrieben. Der Verlauf der Darstellung vollzieht
die sukzessive Veränderung der Standpunkte nach:

Bishero hatten wir die Flotte nur vom Lande aus betrachtet, um sie aber auch

von der See-Seite in Augenschein zu nehmen, setzten wir uns in unser Boot und
ruderten, unter den Hintertheilen der Canots, längs der ganzen Linie hin.24

Man begnügt sich also nicht mit einem einzigen Blickwinkel, sondern
die Bewegung an den Booten entlang erzeugt eine grosse Menge sich

ergänzender Sichtweisen.

Hypothetisch kann auch die Perspektive der Fremden eingenommen

werden, um deren Sicht auf die Europäer zu antizipieren. Forster

weiss, dass die Neu-Kaledonier keine grossen Tiere kennen. Er
schildert eine Szene, in der die Neu-Kaledonier beobachten, wie die

Europäer an grossen Knochen nagen. Durch Perspektivenübernahme
kann er vermuten, dass die Fremden den Europäern nun Kannibalismus

unterstellen.25 Die Wahrnehmung des Eigenen durch die

Fremden unterliegt deren Vorkenntnissen und Vorprägungen. Eine
Hermeneutik der Fremderfahrung verbindet die Eigen- mit der

Fremdperspektive. Vielfältige Beobachterstandorte sind demnach eine

relevante Bedingung für eine auf aufgeklärte Wahrheit zielende

Epistemologie.
Das Modell erfordert — zweitens — einen Akt der Metareflexion,

der es ermöglicht, die eigene Position zu analysieren und ihre
Einschränkungen kenntlich zu machen. Der Leser müsse, so heisst es in
der "Vorrede" der Reise um die Welt, wissen, "wie das Glas gefärbt ist,

23 Die Frage nach den Grenzen empirischer Beobachtung wurde zu einem der Kri¬

tikpunkte Forsters an Kant im Zuge ihrer Kontroverse über die Frage der
Menschenrassen. Vgl. hierzu Klopffechtereien — Missverständnisse — Widersprüche? Methodische

und methodologische Perspektiven auf die Kant-Forster-Kontroverse, hg. von Rainer
Godel und Gideon Stiening, München, Wilhelm Fink, 2012.

24 G. Forster, Reise, AA 3, S. 53.

25 Vgl. ebd., S. 321, M. Beetz, R. Godel, a.a.O., S. 27.



Das Fremde ist das Eigene ist das Fremde 123

durch welches ich gesehen habe."26 Forster thematisiert seine individuelle

Erfahrungs- und Schreibperspektive und sucht dadurch die

Subjektivität und Standortgebundenheit seiner eigenen Wahrnehmung

offenzulegen.27 Indem Forster bemüht ist, die normative Basis

und die Bedingungen der eigenen Urteile anzugeben, wird die eigene
Position als relative erkennbar. Rekurrente Formeln wie "nach unsern
Maßstäben", "mit unsern Begriffen" legen die individuelle wie die

kulturelle Prägung offen und geben damit die Relativität der
Erkenntnis für den Rezipienten zu erkennen.

Als Ziel formuliert Forster, er wolle "den Geist auf den Standpunkt

[...] erheben, aus welchem er einer ausgebreitetem Aussicht
genießt".28 Dieser konstruierte Blick von "oben" ermöglicht eine
Gesamtschau. Diese entsteht, indem die Darstellung den Leser anregt,
eine Perspektive einzunehmen, die eine metareflexive Revision von
Beobachtungs- und Urteilsprozessen ermöglicht: Der Leser möge
sich, so wäre nach Forster wünschenswert, auf eine höhere Ebene

stellen, das Gesamtbild überschauen und die Art, wie es erzeugt wurde,

verstehen lernen.
Ein drittes Element von Forsters epistemologischem Modell

ermöglicht die Systematisierung gewonnener Erfahrungen durch einen

synthetisch-klassifizierenden Schritt.29 Auf der Grundlage empirischer

26 G. Forstet, Reise, AA 2, S. 13. Vgl. Werner Neil, Reflexionen und Konstruktionen des

Fremden in der europäischen Uteratur. Uterarische und soflalmssenschaftliche Studien yu
einer interkulturellen Hermeneutik, St. Augustin, Gardez!, 2001, S. 151.

27 Vgl. Christoph Bode, "Beyond/around/into one's own: Reiseliteratur als Para¬

digma von Welt-Erfahrung", Poetica, 26, 1994, S. 70—87, hier S. 79f.
28 G. Forster, Reise, AA 2, S. 13.

29 Schon seit den 1970er/1980er Jahren wird in der Forschung über die Frage dis¬

kutiert, ob dieser synthetisch-klassifizierende Schritt einem Defizit des epistemo-
logischen Modells, der Nichtbeachtung der Diskrepanz von Beobachtung und

Darstellung, zu verdanken ist oder ob es sich um eine aus dem Design des epis-

temologischen Modells notwendig hervorgehende Stufe handelt. Vgl. Uwe Japp,
"Aufgeklärtes Europa und natürliche Südsee. Georg Forsters Reise um die Welt",
Reise und Utopie. Zur Uteratur der Spätaufklärung, hg. von Hans Joachim Piechotta,
Frankfurt/M., Suhrkamp, 1976, S. 10-56, hier S. 26ff., Hugh West, "The Limits
of Enlightenment Anthropology: Georg Forster and the Tahitians", History of
European Ideas, 10/2, 1989, S. 147-160, hier S. 148; zum wissenschaftstheoretischen

Anspruch Forsters Jörn Garber, '"So sind also die Hauptbestimmungen
des Menschen [...]'. Anmerkungen zum Verhältnis von Geographie und

Menschheitsgeschichte bei Georg Forster", Wahrnehmung — Konstruktion — Text.

Bilder des Wirklichen im Werk Georg Forsters, hg. von dems., Tübingen, Niemeyer,



124 Rainer CodeI

Erkenntnis sind Vergleich und Hypothesenbildung auf einer distan-
zierteren Basis erforderlich. Bleibe man zu nahe an der Anschauung,
könne man "dem Abstraktionsvermögen Abbruch thun".30 Doch
muss die notwendige, Distanz und systematische Reflexion
ermöglichende Hypothesenbildung als solche markiert werden. Forster
versucht in der Reise zu kennzeichnen, ob seine Schlüsse evidenzbasiert
sind oder analogischer Abstraktion entstammen. Hypothesen dürften
nicht für absolute Wahrheit gehalten werden. Einer der Hauptvorwürfe

Forsters gegen Kant liegt denn auch darin, dass Kant nur
"Hypothesen" zu geben habe und diese für Wahrheit ausgebe: "Am Men-
schengeschlechte kann man sich aber wohl nicht tiefer versündigen,
als wenn man ihm Wahrheit verspricht, und ihm statt deßen nur Hypothese

giebt".31
Die religiöse Rede von der Sünde deutet hier schon an, dass das

epistemologische Modell Forsters mit moralphilosophischen
Erwägungen eng verbunden ist. Eine moralische Eignung zum Beobachten

ist — viertens — immer erforderlich:

Ein Reisender, der nach meinem Begriff alle Erwartungen erfüllen wollte, müßte
Rechtschaffenheit genug haben, einzelne Gegenstände richtig und in ihrem wahren

Lichte zu beobachten, aber auch Scharfsinn genug, dieselben zu verbinden,
allgemeine Folgerungen daraus zu ziehen, um dadurch sich und seinen Lesern
den Weg zu neuen Entdeckungen und künftigen Untersuchungen zu bahnen.32

Um "richtig", "im wahren Licht" beobachten zu können, ist die moralische

Qualität der "Rechtschaffenheit" notwendig. Um synthetische
und verallgemeinernde Folgerungen ziehen zu können, ist "Scharfsinn",
mithin Rationalität, erforderlich. Moralische und kognitive Fähigkeiten

verbinden sich. Dem Erkenntnisprozess liegt die apriorische
Norm der Menschenfreundlichkeit zugrunde.33 Die Einführung der

eigenen, europäischen Moral ist indes nicht unproblematisch. Allzu
leicht könnte die "eigene" Moral vom Prozess abstrahierender Selbs-

2000, S. 193-230, hier S. 205f. und Annette Graczyk, Vas literarische Tableau
^wischen Kunst und Wissenschafl, München, Fink, 2004, S. 275.

30 Georg Forster, "Noch etwas über die Menschenraßen", AA 8, S. 130-156, hier
S. 131.

31 Georg Forster, "Menschen-Racen", AA 8, S. 157.

32 G. Forster, Reise, AA 2, S. 13.

33 Vgl. W. Neil, a.a.O., S. 146f., 150.



Das Fremde ist das Eigene ist das Fremde 125

treflexion ausgenommen werden. Immerhin sucht Forster die Dialektik

von europäischem Fortschrittsdenken und differenzierter Fremd-
und Eigenerfahrung mitzudenken. Deutlich kritisiert er die allzu grosse

Bereitwilligkeit der europäischen Matrosen, auf die sexuellen
Avancen der attraktiven Tahitianerinnen einzugehen. Forster berichtet

vom Besuch mehrerer Frauen an Bord:

[sie] tanzten allerhand Tänze, worunter verschiedne waren, die mit unsern
Begriffen von Zucht und Ehrbarkeit eben nicht sonderlich übereinstimten. Wenn
man aber bedenkt, daß ein großer Theil dessen, was nach unsern Gebräuchen ta-
delnswerth zu nennen wäre, hier, wegen der Einfalt der Erziehung und Tracht,
würklich für unschuldig gelten kann; so sind die 7h/«//sehen Buhlerinnen im
Grunde minder frech und ausschweifend als die gesittetem Huren in Europa.34

Das fünfte Element von Forsters Erkenntnismodell in der Reise

schliesslich ist die Suche nach Schönheit. Forster glaubt, in ihr eine

anthropologische Konstante und damit eine der unhintergehbaren
Prämissen von Erkenntnis gefunden zu haben. Doch anerkennt er
die lokale Varianz von Schönheitsbegriffen. Die Tätowierungen der
Tahitianer führt Forster als "augenscheinliche [n] Beweis" an, "wie
verschieden die Menschen, in Ansehung des äußerlichen Schmuckes
denken und wie einmüthig sie gleichwohl alle darauf gefallen sind, ihre

persönlichen Vollkommenheiten auf eine oder die andre Weise zu
erhöhen."35 Auch dieser epistemologische Aspekt leugnet nicht seine

normative Verfasstheit, doch kann die Ästhetisierung des Gegenstandes

als Norm für Forster gerechtfertigt sein, da sich in ihr ein
anthropologisches Bedürfnis spiegelt.36

Forster sieht sich in seiner Reise um die Welt mithin vor genuin
menschliche Probleme des Erkennens gestellt, die ein spezifisches
Modell zum Umgang mit dem Fremden auf der Basis des Eigenen
erfordern. Dieses Modell erfordert die Annahme, dass sich "Wahrheit"
abseits des rationalen und jenseits des empirischen Diskurses erst
konturiert. Dabei sucht Forster die eigene Wahrnehmungsperspektive
nicht zu verabsolutieren, sondern durch die Addition weiterer, auch

fremder Perspektiven anzureichern. Hierbei können die eigenen

34 G. Forster: Reise, AA 2, S. 278.
35 Ebd., S. 220.
36 Vgl. G. Forster, Reise, AA 3, S. 380ff.



126 Rainer CodeI

Normen, Moralvorstellungen und ästhetischen Prämissen nicht von
der epistemologischen Praxis geschieden werden.

Ein treffendes Beispiel für die Einsicht in die Unvermeidbarkeit
eigener kultureller und generell anthropologischer Präsupposidonen,
aber auch für das Bemühen, diese offenzulegen, ist die Darstellung
der ersten Annäherung an Tahiti in der Reise um die Welt,37 Zunächst
mobilisiert Forster den Arkadien-Topos als kulturelle Yorannahme
über Tahiti — ein Topos, der im 18. Jahrhundert nicht zuletzt durch

Bougainvilles Reise genährt wurde.38 Doch markiert Forster gleichzeitig,

dass die Idyllenvorstellung kulturell althergebracht ist, indem er
keinen Zeitgenossen zitiert, sondern Vergils Aeneir. "Devenere locos
laetos & amoena vireta / Fortunatorum nemorum, sedesque beatas. /
Largior hie campos aether & lumine vestit / Purpureo."39 Die mit
Tahiti verbundenen Erwartungen werden als kulturell kodifizierte
sichtbar. Offenbar reicht diese statische Voreinstellung aber für ein

adäquates Bild der Fremde nicht aus. Die Stillstellung des Bildes im
antiken Topos wandelt sich sukzessive zu einem dynamischen,
interaktiven Bild, zu dem eigene Beobachtungen in der Annäherung an
die Insel, die Bewegung der Eingeborenen — "Die Einwohner
erwachten und die Aussicht begonn zu leben."40 — und die Interaktion
mit diesen hinzukommen, um ein wahreres und lebendiges Bild zu
formen. Der antike Topos kann Aussagen über empirische Wahrheiten

nicht stützen, aber er markiert die kulturelle Präsupposition der

europäischen Reisenden. Die Polyperspektivität, die zur beständigen
Überprüfung und Korrektur des Urteils anhält, wird im Erzählen
selbst zu erzeugen gesucht. Der Leser wird an die Komplexität des

Wissenserwerbs erinnert, ohne dabei die eigenen normativen Prämissen

zu vergessen. Dem Leser des Reiseberichts soll es ermöglicht
werden, mit den Reisenden

37 Vgl. zur Argumentation im Folgenden M. Beetz, R. Godel, a.a.O., S. 25f. und
R. Godel, Vorurteil — Anthropologie — Literatur, S. 277f.

38 Vgl. zum Arkadien-Motiv J. Garber, "'Arkadien'", a.a.O., v.a. S. 106ff.
39 G. Forster, Reise, AA 2, S. 217.
40 Ebd., S. 218.



Das Fremde ist das Eigene ist das Fremde 127

gleichsam in Gedanken zu reisen und durch die Farbe des Glases hindurch, welche

jedem Verfasser seine eigenthümliche Ansicht verlieh, den wahren Charakter
der Einwohner und die wirkliche Beschaffenheit des Landes zu errathen.41

II Ansichten vom Niederrhein

Der Gegenstand der Beobachtung ist in den Ansichten vom Niederrhein

weniger fremd als bei der Reise zu den exotischen Regionen der Erde,

bereisen die Gefährten doch Länder Europas, die kulturelle
Gemeinsamkeiten teilen.42 Während aber die Bekanntheit und Nähe des

heimischen Gegenstandes das Eigene als autochthon ausweisen,
kommen die in der Begegnung mit dem Fremden entwickelten
anthropologischen Erkenntnisverfahren zur Anwendung — ja, sie werden
in der Begegnung mit dem Eigenen letztlich radikalisiert. Die
Fremderfahrung wird in den Raum des Eigenen transponiert, der zu einem
"Fremden" wird, welches denselben anthropologischen Erkenntnisprämissen

unterliegt, die die Begegnung mit den fremden Völkern
erforderten. Die entscheidende Schaltstelle in dieser Variation des epis-
temologischen Modells bildet die neue Rolle, die die Einbildungskraft
in den Ansichten einnimmt. Sie wird zur produktiven Kraft zur
Vervielfältigung der Perspektiven. Einbildungskraft und Fremderfahrung
werden gleich zu Beginn des ersten Kapitels der Ansichten vom Niederrhein

miteinander verbunden:

Auf der Fahrt durch das Rheingau hab' ich, verzeih es mir der Nationalstolz
meiner Landsleute! eine Reise nach Borneo gelesen und meine Phantasie an
jenen glühenden Farben und jenem gewaltigen Pflanzenwuchs des heißen
Erdstrichs, wovon die winterliche Gegend hier nichts hatte, gewärmt und gelabt.43

Der Bericht aus der Fremde übernimmt hier eine doppelte Funktion:
Zum einen fungiert er als Spiegel, als "gefärbtes Glas", durch das die

41 Georg Forster, "[Zu: Des Abbés Rochon Reise nach Madagaskar und Ostindien]
Über die Insel Madagaskar", AA 5, S. 617-633, hier S. 625.

42 A. Graczyk gibt zu bedenken, dass die Folgen der unmittelbar vorangegangenen
Französischen Revolution eine Dynamik der sozialen und politischen Entwicklung

evozierten, die das Eigene wenigstens partiell zum Fremden machen konnte.

Vgl. A. Graczyk, "Forsters Ansichten", a.a.O., S. 443.
43 Georg Forster, Ansichten vom Niederrhein, von Brabant, Flandern, Holland, England und

Frankreich im April, Mai undJunius 1790, AA 9, S. 1.



128 Rainer CodeI

Differenzen von Südostasien und Mitteleuropa hervorgehoben werden,

durch das die "winterliche Gegend", die "krüppelhafte [n] Figur
der Reben", die "dürren Stöcke" in der Differenzerfahrung erst
bemerkenswert werden.44 Zum anderen aber kann die geistige Reise

nach Borneo die Phantasie der Europareisenden anregen. Sie wirkt
als Katalysator der Einbildungskraft, und sukzessive verwandelt sich
die karge Rheinlandschaft in eine ästhetisch gestaltete, schöne
Aussicht. Die Reisenden entdecken "Mandel- und [...] Pfirsichbäumchen
und manchen Frühkirschenstamm mit Blüthenschnee weiß oder
röthlich überschüttet"; "schöne Hoffnungen auf die Zukunft werden
erweckt".45

Dies variiert das epistemologische Modell der Reise um die Welt.

Der Blick durch den Spiegel des Fremden addiert eine neue,
verfremdete Perspektive. Methodisch wird hier ein weiterer, ein fremder,
die Einbildungskraft anregender Blick eingeführt. Diese fungiert hier
als spezifische Form der Fremdwahrnehmung, die den Theorierahmen

von Forsters Epistemologie in spezifischer Hinsicht variiert.
Dies wird evident, zieht man in Betracht, welche Borneo-Reise

Forster auf der Schifffahrt den Rhein hinab las: Daniel Beeckmans

A Voyage to and from the Island of Borneo, in the East-Indies (1718).46
Beeckman hatte in seiner Vorrede an die Leser im Vergleich zu Forster

allerdings eine deutlich différente Epistemologie vorausgesetzt:
"I made it my Study to adhere, as much as possible could be, to
Truth, especially in those things which fell within the pale of my own
Knowledge, having always made it my Maxim, to have a greater
regard to Utility than Pleasure."47 Beeckman besteht also — nicht
untypisch für einen Reisebericht aus dem frühen 18. Jahrhundert48 — auf
die Wahrheit der Mitteilung, und er nutzt hierzu das klassische
empiristische Argument der Autopsie. Forsters epistemologisches Modell
geht darüber hinaus, denn er adressiert die Schwierigkeiten der
empirischen Beobachtung und generiert aus diesen heraus einen Weg des

44 Vgl. ebd.

45 Ebd.
46 Dies ist aufgelöst in AA 9, S. 388.

47 Daniel Beeckman: A voyage to andfrom the island ofBorneo, in the East-Indies. With a

description of the said island [], London, printed for T. Warner at the Black Boy,
and J. Badey at the Dow, 1718, S. 9.

48 Vgl. William E. Stewart, Die Reisebeschreibung und ihre Theorie im Deutschland des

18. Jahrhunderts, Bonn, Bouvier, 1978, S. 31 et passim.



Das Fremde ist das Eigene ist das Fremde 129

Umgangs mit unsicherem Wissen. Für Forster bildet der unmittelbare
Eindruck nur eine relative Wahrheit. Wahrheit kann als mehrstellige
Relation bestimmt werden: "Wahrheit, Verhältniß der Dinge unter
einander und zu uns".49 Erst eine Vielzahl von Wahrheiten bringt uns
der "Wahrheit" näher — jedoch nicht, indem die subjektiv-relationalen
Wahrheiten der einzelnen Perspektiven addiert würden, sondern in
der Konstruktion des Ganzen.50 Mithin entbehrt es nicht der Ironie,
dass Forster einen Vertreter eines autoptischen Erkenntnismodells in
den Ansichten nutzt, um dessen "Truth" als Anreiz für ein
Erkenntnismodell zu nutzen, das von der Erreichbarkeit einer autoptischen
Wahrheit gerade nicht ausgeht.51 In Forsters 1789 erschienener
Rezension von Matthew Consetts Tour through Sweden, Swedish Tapland,
Tinland and Denmark formuliert er programmatisch, dass die eine,
einheitliche Perspektive nicht hinreicht. Nicht nur Resultate müssen
aufgezeichnet werden, sondern auch "die Umstände", "unter denen man
diese und jene Bemerkung macht". Auf diese Art könnten sich

Reisebeobachtungen unendlich "vervielfältigen",

weil jeder seine eigenen Vorkenntnisse, die Bestimmung seines Gefühls, seine

eigene Art zu sehen, mit sich bringt, und in demselben Lande immer wieder andere

Gegenstände, als seine Vorgänger, oder auch dieselben unter verschiedenen
Verhältnissen und von mehrern Seiten zu sehen bekommt. [...] eine ausschließende

normalische Ansicht des Erdkreises ist eine Beleidigung des Verstandes.52

49 Georg Forster, "Cook, der Entdecker", AA 5, S. 191-302, hier S. 199. Vgl. auch

Jörn Garber, "Die 'Schere im Kopf des Autors'. Anthropomorphe Bewußtseinsgrenzen

von Erfahrung (Georg Forster)", Die Grenze. Begriff und Inszenierung, hg.

von Markus Bauer und Thomas Rahn, Berlin, Akademie-Verlag, 1997, S. 13—36,

hier S. 30, R. Fischer, a.a.O., S. 76.

50 Vgl. R. Fischer, a.a.O., S. 225.
51 Vgl. dagegen Manfred Rösner, "Die Ubersetzbarkeit der Reise. Eine Skizze zur

provisorischen Anthropologie Georg Forsters", Augenschein - ein Manöver reiner

Vernunft. Zur Reise J. G. Forsters um die Welt, hg. von dems. und Alexander Schuh,
Wien/Berlin, Turia & Kant, 1990, S. 11—27, hier S. 20f.

52 Georg Forster, "Rez. von Matthew Consett: A tour through Sweden, Swedish

Lapland, Finland and Denmark, Bey Johnson 1789", AA 11, S. 192—194, hier
S. 193. Vgl. Erdmut Jost, "Das schweifende Auge. Zur Entstehung der 'filmhaften'

Landschaftswahrnehmung im 18. Jahrhundert", Begrenze Natur und
Unendlichkeit der Idee. Uteratur und Bildende Kunst in Klassisfsmus und Romantik, hg. von Jutta

Müller-Tamm und Cornelia Ortlieb, Freiburg/Br., Rombach, 2004, S. 217-
244, hier S. 238.



130 Rainer CodeI

Auch in den Ansichten geht es darum, eine solche "normalische
Ansicht des Erdkreises" zu vermeiden. Die Einbildungskraft wird hier
zum zentralen epistemologischen Mittel, da sie es ermöglicht,
hypothetisch dem Eigenen den Spiegel der Fremdheit vorzuhalten. Auf
diese Weise, unter Zuhilfenahme der Einbildungskraft, kann die

Tracht eines holländischen Mädchens im Gestus der Fremdheit
beschrieben werden. Forster stellt detailliert Kleidung, Schuhwerk und

Kopfschmuck der jungen Dame dar. Diese Beschreibung mündet in
die Reflexion, wie Wahrnehmungen und Urteile durch diesen Filter
zustande kommen:

Wäre diese Dirne einem Reisenden in Ost- oder Westindien begegnet, so hätte er
ihren barbarischen Kopfputz einer Abbildung werth geachtet und über das

Ungeheure und Abentheuerliche im Geschmack der ungebildeten Völker lang und
breit disserirt; denn wir bedenken nie, wie ähnlich wir den Wilden sind, und
geben diesen Namen sehr uneigentlich allem, was in einem anderen Welttheile
nicht Parisisch gekleidet ist.53

Schlichte Dichotomien von Fremdem und Eigenem erweisen sich

nicht als adäquat. Als Modus der Erfahrung tritt in der Reise in die

bekannten Gegenden Europas die Einbildungskraft in den Vordergrund,

die gleichsam durch "Verfremdungseffekte" (diese Anleihe
beim Epischen Theater sei erlaubt) angeregt ist und die solche Effekte

wiederum erzeugt. Indes muss die Phantasie immer mit der
Unmittelbarkeit augenblicklichen Empfindens verbunden sein:

Welche Phantasie kann etwas Erträgliches zum Vorschein bringen, wenn sie

nicht ganz unbefangen aus sich selbst schöpft und darstellt, was in dem Augenblick

in ihr entsteht, also wahr ist - obgleich nur relativ wahr, wie alles Wahre,
was ein Mensch vorbringen kann.54

Die auf der Einbildungskraft basierende aisthetische Form der
Wahrnehmung bildet einen zentralen Bestandteil der epistemologischen
Prämissen Forsters in den Ansichten,55 Man griffe also zu kurz, kon-

53 G. Forster, Ansichten, a.a.O., S. 310; hierzu A. Graczyk, "Forsters Ansichten",
a.a.O., S. 447.

54 G. Forster an Ch.G. Heyne am 30.8.1790, AA 16, Briefnr. 60, S. 176.

55 Verstünde man die Wirkungstheorie in den Ansichten nur als "Export" von der
Ästhetik in die Publizistik, bestünde die Gefahr, die anthropologischen und
aisthetischen Dimensionen der Einbildungskraft zugunsten der ästhetischen zu



Das Fremde ist das Eigene ist das Fremde 131

trastierte man die beiden epistemologischen Modelle der Reise und
der Ansichten nur auf der Grundlage der je unterschiedlichen
Beobachtungsgegenstände. Das epistemologische Modell Forsters erfordert

einen differenzierten Umgang mit den Gegenständen, je nachdem,

ob sie als Bekannte oder als Fremde angesehen werden können.
Während die fremden Gegenstände der Reise im Zuge der
Perspektivenübernahme einem Aneignungsprozess unterliegen, werden die
bekannten Gegenstände der Ansichten mithilfe der Einbildungskraft
hypothetisch verfremdet.

Dass diese Einbildungskraft nicht der beliebigen Spekulation
dient, wird im Kölner Dom-Kapitel der Ansichten deutlich.56 Forster,
Humboldt und August Wilhelm Iffland betreten den Kölner Dom.
Dort bleiben sie, bis sie in der Dunkelheit nichts mehr erkennen
können. Optische Wahrnehmung ist mithin unmöglich. Doch kann
die Einbildungskraft die Grenzen von Raum und Zeit überwinden.
Im Unterschied zu den gängigen Erhabenheitstheorien des späten
18. Jahrhunderts betont Forster die aktive Tätigkeit des Subjekts, das

durch individuelles Handeln das Erhabene generiert.57

Vor der Kühnheit der Meisterwerke stürzt der Geist voll Erstaunen und Bewunderung

zur Erde; dann hebt er sich wieder mit stolzem Flug über das Vollbringen
hinweg [...]. Wir fühlen, Jahrhunderte später, dem Künsder nach, und ahnden
die Bilder seiner Phantasie, indem wir diesen Bau durchwandern.58

vernachlässigen. Vgl. Jost Schneider, "Deutlich oder verständlich? Zum Verhältnis

von Erkenntniszielen, Wirkungsabsichten und Stilidealen bei Georg Forster",
Georg-Forster-Studien, 11, 2006, S. 229-237, hier S. 236.

56 Vgl. zum Folgenden Rainer Godel, "Georg Forster und die Schauspielkunst.
Zum Zusammenhang von Anthropologie und Ästhetik", GeorgForster-Studien, 16,

2011, S. 177-201; Ludwig Uhlig, "Die Humanität des Künsders. Georg Forsters
Genieästhetik im zeitgenössischen Kontext", Wahrnehmung — Konstruktion — Text.

Bilder des Wirklichen im Werk Georg Forsters, hg. von Jörn Garber, Tübingen,
Niemeyer, 2000, S. 43-59 sowie Tanja van Hoorn, "Zwischen Humanitätsideal und
Kunstkritik: Georg Forsters Kunstansichten", Georg-Forster-Studien, 5, 2000,
S. 103-126.

57 Vgl. zur Theorie des Erhabenen Dietmar Till, Das doppelte Erhabene. Eine Argumen¬

tationsfigur von der Antike bis scum Beginn des 19. Jahrhunderts, Tübingen, Niemeyer,
2006; Carsten Zelle, Die doppelte Ästhetik der Moderne. Revisionen des Schönen von

Boileau bis Nietzsche, Stuttgart, Metzler, 1995.

58 G. Forster, Ansichten, a.a.O., S. 23. Vgl. Michael Ewert, "Ästhetische Erfahrung
als schöpferischer Widerspruch: zu Georg Forsters Essay 'Über die Humanität
des Künstlers'", Georg Forster in interdisziplinärer Perspektive. Beiträge des Internationalen



132 Rainer CodeI

In der Beschreibung des Kölner Domes hatte Forster bisher keine

einzige Beobachtung mitgeteilt; hier wird nun ein Flug der
Einbildungskraft beschrieben. Die erhabene Empfindung resultiert aus dem

Nachempfinden der künstlerischen Leistung, die vor Jahrhunderten
erbracht wurde. Die zeitliche Differenz zu dem Erbauer des Domes
kann nur durch das "Ahnden" der Bilder der Phantasie überwunden
werden. Der Eindruck des Domes spiegelt sich für Forster in der
Reaktion Ifflands: "O, es war köstlich, in diesem klaren Anschauen die

Größe des Tempels noch einmal, gleichsam im Widerschein, zu
erblicken!"59 Emotionen werden durch das Anschauen eines Dritten
erzeugt, dessen Reaktion selbst gestaltet ist. Ifflands "reitzbares Gefühl"
und "die Phantasie", also die reproduktive Fähigkeit der Affektgenese
und die produktive Kraft der Imagination, lösen Forsters Reaktion
aus und ermöglichen eine spezifische Form der Erkenntnis.60 Die
"fremde" Wahrnehmung des Dritten und durch den Dritten wird
zum elementaren Bestandteil des Gesamtbildes. Doch lässt sich die

Wahrnehmung nicht auf die mimetisch-referentielle Abbildung des

Gesehenen einschränken. Vielmehr überantwortet sie die
hypothetische Erfassung des Gegenstands den je individuellen menschlichen

Fertigkeiten und Fähigkeiten.
Die titelgebende Bezeichnung "Ansichten" spiegelt also nicht nur

die Multiperspektivität optischer Wahrnehmung. Sie schliesst
vielmehr die Leistungen der menschlichen Einbildungskraft ein. Ein
Vorbild hierfür waren die von Forster übersetzten lettres sur l'Italie
Charles Dupatys.61 Dort heisst es:

D'autres rapporteront de Rome des tableaux, des marbres, des médailles, des

productions d'histoire naturelle: moi, j'en rapporterai des sensations, des senti-

mens et des idées: et sur-tout les idées, les sentimens et les sensations qui nais-

Georg-Forster-Symposions in Kassel, 1. bis 4. April 1993, hg. im Auftrag der Georg-
Forster-Gesellschaft von Claus-Volker Klenke, Jörn Garber und Dieter Heintze,
Berlin, Akademie Verlag, 1994, S. 307-316, hier S. 308.

59 G. Forster, Ansichten, a.a.O., S. 24.

60 Georg Forster an Therese Forster am 29.3.1790, AA 16, S. 45.
61 Vgl. Erdmut Jost, "Vergebliche Bemühungen um den 'großen Weltreisenden'.

Georg Forster, Sophie von La Roche, Friederike Brun und die Frage einer
modernen Ästhetik der Reisebeschreibung", Georg-Forster-Studien, 12, 2007, S. 305-
326, v. a. S. 308.



Das Fremde ist das Eigene ist das Fremde 133

sent au pied des colonnes antiques, sur le haut des arcs de triomphe, dans le fond
des tombeaux en ruines, sur les bords mousseux des fontaines.62

Eindrücke, Empfindungen, Gedanken ergänzen notwendig die
Beobachtung. Der Begriff der "Ansicht" impliziert bei Forster, dass sich

perspektivenabhängige Wahrnehmung mit der Einbildungskraft, mit
der Flmpfindung, mit der Reflexion der Ordnung und der Beschreibung

verbinden.63 Hier liegt eine Beobachtungssituation zugrunde,
die von der Bekanntheit des Gesehenen — sowohl für die Reisenden
als auch für die Leser — ausgeht. Hieraus schliesst Forster in einem
Brief an Karl Philipp Spener: "Also kann nur mein Empfinden und
mein Denken oder Raisonniren darüber das wesentliche dieser
Ansichten seyn."64 Dafür indes ist es notwendig, dass bewusst ein
spezifischer Standort ausgewählt wird, wie es im zweiten Teil des Dupaty-
Zitats thematisiert wird.

Die Ansichten verbinden "Beschreibung, Schilderung, Meditation,
Auseinandersetzung, Rezension und Plauderei".65 Gleich der Reise um
die Welt zeichnet auch Forsters späten Reisebericht ein epistemologi-
sches Modell der Empirisierung aus, das um seine Grenzen weiss.
Urteilendes Unterscheiden beruht darauf, dass man bewusst einen

Standpunkt einnimmt. Denn die Multipolarität des Beobachteten
bleibt Bedingung der Erkenntnis. Das Modell der Reise um die Welt

wird in den Ansichten indes um den hypothetischen Blick auf das

Ganze ergänzt. Forster bezieht die reflexive Tätigkeit des Beobach-

62 Charles Marguerite Jean Bapiste Mercier Dupaty, Lettres sur L'Italie, en 1785, Pa¬

ris, de Senne, 1788, Lettre LXIV, S. 303. Forsters Übersetzung lautet: "Mögen
andere aus Rom Gemälde und Marmorstücke, und Münzen und Seltenheiten der
Natur nach ihrer Heimath führen; ich, ich bringe Eindrücke, Empfindungen und
Gedanken nach Hause, zumal jene Gedanken, Empfindungen und Eindrücke,
die am Fuß antiker Säulen, oben auf den Triumphbögen, tief in verfallenen
Gräbern, und am moosbekränzten Rande der Quellen entstehen." (Charles
Marguerite Jean Baptiste Mercier Dupaty, Briefe über Italien vom Jahr 1785, aus dem
Frz. von Georg Forster, 2 Bde., Mainz, Universitäts-Buchhandlung, 1789—90,

hier 1. Bd., S. 262.)
63 Vgl. R. Fischer, a.a.O., S. 13. A. von Humboldt, Forsters Mitreisender auf der

niederrheinischen Expedition, übernahm mit dem Begriff auch die Perspektive in
seine Ansichten der Natur. Vgl. hierzu A. Graczyk, Das literarische Tableau, a.a.O.,
S. 330f., auch dies., "Forschungsreise und Naturbild bei Georg Forster und
Alexander von Humboldt", Georg-Forster-Studien, 6, 2001, S. 89-116.

64 Georg Forster an J. K. Ph. Spener am 4.9.1790, AA 16, Briefnr. 61, S. 179.

65 Gerhard Steiner, "Einführung", AA 9, S. 337-373, hier S. 346.



134 Rainer CodeI

ters wie des Lesers ein, die es ihm ermöglicht, "mit ihnen [den
Reisenden, R.G.] gleichsam in Gedanken zu reisen".66 In der Darstellung
selbst wird diese Gedankenreise, die Konstruktion des Ganzen,
vorgezeichnet: "Das Ganze ist nur da für die Phantasie, die es aus einer

gewissen Entfernung unbefangen beobachtet und die grösseren
Resultate mit künstlerischer Einheit begabt".67

Als prototypisch für einen solchen Perspektivenwechsel kann
Forsters Beschreibung des Hafens von Amsterdam in den Ansichten

verstanden werden.68 Sukzessiv reiht Forster die Wahrnehmungen im
Hafen selbst, die Darstellung der Operationen seines Verstandes und
seine Einbildungskraft. Der Erzähler bezieht nicht nur drei verschiedene

physische Standorte im Hafen ("auf dem Werft der Admiralität",

"bestiegen wir den Moritz", "Man stellt uns vorn an den

Kiel"),69 sondern er wendet seinen Blick auch jeweils in unterschiedliche

Richtungen, um dasjenige darzustellen, was er unmittelbar
wahrnimmt. Auf die Darstellung der optischen Wahrnehmung folgt eine

reflexive Konstruktion:70 "Ich stelle mich in Gedanken in die Mitte
des Hafens".71 Hypothetisch nimmt der Erzähler eine Zentralperspektive

ein. Sie erlaubt es, das Wahrgenommene zu organisieren und
durch die Tätigkeit der Einbildungskraft zu ergänzen. Das hier
skizzierte Verfahren ist grundlegend für die Erkenntnisbewegung in den

Ansichten, in der der Einbildungskraft eine produktive Funktion
zukommt. Der Autor protokolliert die Perspektivenwechsel, die die

Gegenstandswahrnehmung verändern und bereits gefällte Urteile ergänzen.72

Erst das vollständige epistemologische Inventar auf
Produktions- wie Rezeptionsseite erzeugt den "Totaleindruck".73

Die Form der Darstellung wird zum unverzichtbaren Teil der
Erkenntnis. Das erzählende Ich schafft Möglichkeiten für den Leser, im

66 G. Forster, "[Zu: Des Abbé Rochon Reise]", a.a.O., S. 625.

67 G. Forster, Ansichten, a.a.O., S. 300; hierzu E. Jost, "Das schweifende Auge",
a.a.O., S. 237.

68 Zum Folgenden R. Godel, Vorurteil—Anthropologie — Literatur, a.a.O., S. 273 unter
Bezug auf J. Garber, "Die Schere", a.a.O., S. 24f£; vgl. auch Rotraut Fischer,
"'... nur rapides tableau - Konstruktion und 'Täuschung' in Georg Forsters
Ansichteri', Georg-Forster-Studien, 11, 2006, S. 461—479.

69 G. Forster, Ansichten, a.a.O., S. 297f.
70 Vgl. J. Garber, "Die Schere", a.a.O., S. 25.
71 G. Forster, Ansichten, a.a.O., S. 299.

72 Vgl. J. Garber, "Die Schere", a.a.O., S. 26.
73 G. Forster, Ansichten, a.a.O., S. 300.



Das Fremde ist das Eigene ist das Fremde 135

imaginativen Nachvollzug gewonnene Thesen zu überprüfen. Dieses
Verfahren erfordert indes Kritik: "nur im Streit entgegengesetzter
Begierden und Vorstellungsarten offenbart sich die Vernunft in ihrer
erhabenen Größe; [...] Wo wir aufhören zu unterscheiden, da sind
die Gränzen unserer Erkenntniß."74 Aufklärung wird durch ein epis-
temologisches Modell zu erreichen gesucht, das die Auseinandersetzung

mit der Differenz von Fremdem und Eigenem anstrebt: "Nur
der Geist, welcher selbst denkt, und sein Verhältniß zu dem Mann-
ichfaltigen um sich her erforscht, nur der erreicht seine

Bestimmung."75

74 Ebd., S. 128.

75 Ebd.,?,. 22.



136 Rainer CodeI

Abstract

Georg Forster, un des rares voyageurs du XVIIIe siècle qui a tout aussi bien exploré
les civilisations et peuples étrangers que les terres familières, est considéré comme un
des majeurs contributeurs au discours de voyage au XVIIIe siècle. La contribution
présente se propose de cerner les modèles épistémologiques que Forster emploie
dans ses récits de voyage englobant aussi bien des contrées étrangères que les terres

qui lui étaient familières. Si Forster distingue bien les limites de l'expérience empirique

et se montre averti de leur inéluctabilité, il s'applique en même temps à

développer différentes façons d'appréhender les expériences de l'inconnu et du connu.
Au cours de ses voyages autour du monde il se voit confronté à des problèmes de

cognition qui demandent un modèle spécifique permettant l'échange du savoir avec
les étrangers. Ce modèle présuppose que la "vérité" se constitue à l'écart du discours
rationnel et au-delà du discours empirique. Dans ce contexte la perception
individuelle, est conçue comme devant être enrichie par d'autres perspectives. Comme on
ne peut pas nier ses propres prémisses, Forster se propose d'en prendre conscience
et de les soumettre à une réflexion critique.
L'imagination s'impose alors comme mode de perception pendant le voyage à travers
l'Europe. Mais elle sera constamment reliée à l'immédiateté de la perception émotive
instantanée et contribuera à ce que l'expérience du connu soit ressentie comme
dépaysement et ainsi à ce qu'une hypothétique perspective étrangère soit prise en

compte.


	Das Fremde ist das Eigene ist das Fremde : epistemologische Modelle in Georg Forsters Reise um die Welt und Ansichten vom Niederrhein

