
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2011)

Heft: 42: Jenseits der empirischen Wissenschaften : Literatur und
Reisebericht im 18. und frühen 19. Jahrhundert = Au-delà des sciences
expérimentales : littérature et relation de voyage au XVIIIe siècle et
autour de 1800 = Beyond empirical science : literature and travel report
in the 18th century and around 1800

Artikel: Jeseits des Allgemein-Menschlichen : zur völkerkundlichen
Anthropologie der Sturm-und-Drang-Dramatik

Autor: Hermes, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006391

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006391
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stefan Hermes

Jenseits des Allgemein-Menschlichen

Zur völkerkundlichen Anthropologie
der Sturm-und-Drang-Dramatik

Die enorme Relevanz, die Repräsentationen politisch-sozialer
Konflikte wie auch prekärer Geschlechterverhältnisse in den
Dramen des Sturm und Drang zufällt, hat die germanistische

Forschung immer wieder deutlich herausgestrichen.1
Demgegenüber ist die Frage, in welchem Ausmass Inszenierungen kultureller
Differenz für diese Stücke ebenfalls konstitutiv sind, bislang eher

vernachlässigt worden.2 Etwas irritierend gerät dies insofern, als

literarische Auseinandersetzungen mit politischen Machtstrukturen und
tradierten Gendermodellen in kaum einem historischen Kontext völlig

losgelöst von dem kollektiven 'Wissen' erfolgen, das hinsichtlich
der Eigenheiten gewisser Kulturen, Nationen oder Völker zur Verfügung

steht. Dass die deutschsprachige Dramatik der 1770er und
frühen 1780er Jahre hier keine Ausnahme bildet, legt bereits eine kursorische

Lektüre der in diesem Zeitraum entstandenen Stücke Goethes,
Lenz', Klingers oder Schillers nahe: Dort treten Figuren, die sich

wechselseitig als kulturell fremd wahrnehmen, mit derart grosser
Häufigkeit auf, dass die Notwendigkeit einer gründlichen Aufarbeitung

dieses Phänomens evident erscheint. Systematisch zu untersu-

1 Vgl. etwa die Überblicksdarstellungen von Andreas Huyssen, Drama des Sturm und

Drang. Kommentar gu einer Epoche, München, Winkler, 1980, Matthias Luserke,
Sturm und Drang. Autoren - Texte — Themen, Stuttgart, Reclam, 1997 und Ulrich
Karthaus, Sturm und Drang. Epoche— Werke- Wirkung, München, Beck, 2000.

2 Vgl. jedoch Erich Unglaub, Der edle Wilde im 'Sturm und Drang. Ein Enterrichtspro-

jekt, München, Manz, 1987. Darüber hinaus liegen einige kürzere Studien zu
einzelnen Werken und Autoren vor, die sich diesem Problem widmen; dazu zählen

Christoph Deupmann, "'O Pfui doch - tu doch so französisch nicht'. Identitätspolitik

und ästhetische Repräsentation bei Jakob Michael Reinhold Lenz", Gallo-

phohie im 18. Jahrhundert. Akten der Fachtagung vom 2f3. Mai 2002 am Forschungsgentrum

Europäische Aufklärung, hg. von Jens Häseler und Albert Meier, Berlin,
Berliner Wissenschaftsverlag, 2005, S. 13-32, und mein eigener Aufsatz "Zivilisierte

Barbaren. Figurationen kultureller Differenz in Lenz' 'Der neue Menoza'
und Klingers 'Simsone Grisaldo'", Wirkendes Wort, 59.3, 2009, S. 359—382.

Colloquium Helveticum 4212011



96 Stefan Hermes

chen wäre dabei, inwieweit auf der Inhaltsebene zu verortende
Thematisierungen kultureller Differenz mit den formalen Spezifika der
Dramen korrelieren.

Indes kann im Folgenden nur in groben Zügen erörtert werden,
auf welche Weise die Stücke der Stürmer und Dränger die epistemi-
sche Horizonterweiterung nachvollziehen, die durch die zahllosen
Reiseberichte und die auf ihnen basierende "[völkerkundliche
Anthropologie" der Aufklärungsepoche herbeigeführt worden war.3 Des
Weiteren gilt es zu eruieren, inwiefern sie den "blinden Fleck" jener
Wissenschaftsdisziplinen des ausgehenden 18. Jahrhunderts kenntlich
machen, die zwar stets "von der ganzen Natur, vom ganzen
Menschen" sprachen, dabei aber bloß "die eigene Natur und den hiesigen
Menschen meinte[n]".4 Zu diesem Zweck sind eingangs die zwar
nicht strikt getrennt voneinander verlaufenden, aber doch in heuristischer

Absicht unterscheidbaren Diskursstränge zu skizzieren, an welche

die Autoren in diesem Zusammenhang anschlössen. Dabei ist
dem Umstand Rechnung zu tragen, dass es sich bei ihren Referenztexten

oftmals gar nicht um Reiseberichte handelte, sondern um
Veröffentlichungen, in denen die Inhalte dieser Berichte synthetisiert,
simplifiziert und argumentativ instrumentalisiert werden. Ausserdem

genügt es nicht, lediglich direkte, philologisch nachweisbare intertextuelle

Bezugnahmen zu berücksichtigen: Der Aufmerksamkeit bedürfen

auch vielfältige Formen "osmotische [r] Vermittlung", denn, so
Klaus Reichert, "[e]in Autor muß nicht ein bestimmtes Buch gelesen
haben, um es auf seine Phantasie einwirken zu lassen."5

Zum kulturhistorischen Kontext I:
Der Diskurs um die europäischen 'Nationalcharaktere'

Ungeachtet aller universalistischen Tendenzen des Zeitalters besass

die Vorstellung von der Existenz spezifischer 'Nationalcharaktere'

3 Alexander Kosenina, Uterarische Anthropologie. Die Neuentdeckung des Menschen, Ber¬

lin, Akademie-Verlag, 2008, S. 11.

4 Das Zitat entstammt dem Call for Papers zu der Lausanner Tagung "Das Jen¬
seits der empirischen Wissenschaft / Au-delà des sciences expérimentales", aus
welcher der vorliegende Band hervorgegangen ist.

5 Klaus Reichert, Fortuna oder die Beständigkeit des Wechsels, Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 1985, S. 11.



Jenseits des Allgemein-Menschlichen 97

unter den europäischen Aufklärern eine beträchtliche Verbreitung.
Diese Vorstellung erlaubte es, "historisch gewachsene Unterschiede
zwischen den Bewohnern verschiedener Länder als natürliche
Eigentümlichkeiten [...] festzuschreiben]";6 konstruiert wurden die

'Nadonalcharaktere' durch die "Ethnisierung [...] der schon seit
frühester Zeit geläufigen Temperaments-, Laster- oder Ständetypen",7
aber auch vermittels der Umfunktionalisierung gängiger Geschlechterbilder:

Den Völkern des Nordens attestierte man dabei 'männliche',

denen des Südens 'weibliche' Eigenschaften.8 Vor allem in den

deutschsprachigen Regionen Europas gewann das auf diesem Wege
generierte anthropologische "Wissen' gegen Ende des 18. Jahrhunderts

an Aktualität, musste es den patriotisch gesinnten bürgerlichen
Intellektuellen doch gerade aufgrund der Nicht-Existenz eines
deutschen Nationalstaates erforderlich erscheinen, die 'Wesensmerkmale'
eines Volkes 'objektiv' benennen zu können. So stellte sich unter
ihnen "ein empirisch-deskriptiver Blick" auf die Unterschiede zwischen
den europäischen Nationen ein, deren "Tugenden und Vorzüge [...]
enzyklopädisch erfasst [wurden]".9

Zur Anwendung gelangte das Konzept des 'Nationalcharakters'
nicht zuletzt im Rahmen ästhetischer Debatten, wie dies anhand jener
Völkerporträts ersichtlich wird, die Kant in den Beobachtungen über das

Gefühl des Schönen und Erhabenen (1764) präsentiert. Sein Königsberger
Schüler Herder tritt 1765 sogar dafür ein, "unsre ganze Philosophie"
fortan als "Anthropologie" zu betreiben.10 Diese aber solle den
Menschen keineswegs allein als Gattungswesen behandeln, denn ein Denken

in universalen Kategorien vermag Herder nur als Nivellierung
wertvoller nationaler Besonderheiten zu interpretieren: Für ihn steht

ausser Frage, dass "Söhne Eines Stammvaters [...] einander ähnlicher

6 Ruth Florack, Bekannte Fremde. Zu Herkunft und Funktion nationaler Stereotype in der

Eiteratur, Tübingen, Niemeyer, 2007, S. 232.
7 Franz K. Stanzel, Europäer. Ein imagologischer Essay, 2., aktualisierte Auflage, Hei¬

delberg, Winter, 1998, S. 21.
8 Vgl. ebd., S. 26.
9 Bernhard Giesen, Die Intellektuellen und die Nation. Eine deutsche Achsen^eit,. Frank¬

furt am Main, Suhrkamp, 1993, S. 15.

10 Johann Gottfried Herder, "Wie die Philosophie zum Besten des Volks allgemei¬

ner und nützlicher werden kann", Werke in yehn Bänden, hg. von Martin Bollacher
u. a., Bd. 1, hg. von Ulrich Gaier, Frankfurt am Main, Deutscher Klassiker Verlag,

1985, S. 101-134, hier S. 134.



98 Stefan Hermes

denken [müssen], als Antipoden an Sitte und Empfindung".11
Dementsprechend fordert er die deutschen Schriftsteller mit Nachdruck
dazu auf, sich ihrer Muttersprache zu befleissigen und auch ihre
formalen Standards nach Massgabe des eigenen 'Nationalcharakters' zu
entwickeln, anstatt sich an 'fremden' ästhetischen Anschauungen zu
schulen. Zum Teil gehen damit recht rigide Distanzierungen von
anderen Kulturen einher, etwa im Alteren kritischen Wäldchen von
1767/68: Nichts füge "dem Nationalcharakter der Schönheit oder

Eigentümlichkeit eines Volkes" schwereren Schaden zu als "Wanderung,

oder fremde Vermischung", konstatiert Herder dort.12

Dass derlei essentialisierende Abgrenzungsbemühungen vor allem
auf die politische und ästhetische Dominanz Frankreichs — und
zugleich auf den als 'französisiert' geschmähten deutschen Adel — zielten,

gibt nicht nur Herders Frühwerk zu erkennen.13 Vergleichbare
Ressentiments finden sich in den Jugendschriften Goethes (dessen

Gallophobie freilich schon bald wieder abklang), beispielsweise in der
Rede Zum Schäkespears Tag (1771) oder dem Essay Von Deutscher

Taukunst, Goethes Beitrag zu Herders Textsammlung Von deutscher Art
und Kunst (1773). Darüber hinaus dokumentieren Lenz' sprachpuristische

Vorträge und mit einigen Abstrichen auch seine Anmerkungen

11 Johann Gottfried Herder, "Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen
Seele. Bemerkungen und Träume", Werke in %ehn Bänden, hg. von Günter Arnold
u. a., Bd. 4, hg. von Jürgen Brummack und Martin Bollacher, Frankfurt am Main,
Deutscher Klassiker Verlag, 1994, S. 327-393, hier S. 368.

12 Johann Gottfried Herder, "Älteres kritisches Wäldchen", Werke in ^ehn Bänden,

hg. von Günter Arnold u. a., Bd. 2, hg. von Gunter E. Grimm, Frankfurt am
Main, Deutscher Klassiker Verlag, 1993, S. 11-55, hier S. 48. Entgegen dem ersten

Anschein sollte aus diesem isolierten Zitat aber nicht gefolgert werden, Herder

habe prinzipiell für die rückhaltlose Ablehnung alles Fremden plädiert: Denn
"[n]icht anders als Herders Begriff der Nation ist auch seine Auffassung von
Verhältnis und Beziehung zwischen den Nationen auf den ersten Blick von
irritierender Inkonsequenz [...] geprägt." Jost Schneider, "Den Deutschen die Krone?

Herder über den kulturellen Wettstreit der Nationen", Kationen und Kulturen.
Z.um 250. Geburtstag Johann Gottfried Herders, hg. von Regine Otto, Würzburg,
Königshausen & Neumann, 1996, S. 217—225, hier S. 217.

13 Vgl. etwa Johann Gottfried Herder, "Uber die neuere deutsche Literatur. Erste

Sammlung von Fragmenten. Eine Beilage zu den Briefen, die neueste Literatur
betreffend", Werke in %ehn Bänden, hg. von Martin Bollacher u. a., Bd. 1, hg. von
Ulrich Gaier, Frankfurt am Main, Deutscher Klassiker Verlag, 1985, S. 161—259,

hier S. 253.



Jenseits des Allgemein-Menschlichen 99

übers Theater (1774) die tendenziell antifranzösische Gesinnung der
Stürmer und Dränger.

Obwohl diese Gesinnung häufig im Kontext ästhetischer
Fragestellungen zum Ausdruck gebracht wurde, wäre es sicher verfehlt, sie

zu einem gänzlich unpolitischen Phänomen zu erklären. Jedoch ist
ebenfalls zu betonen, dass sich die Bedeutung der Rede von den
'Nationalcharakteren' in ihrem politischen Gehalt nicht erschöpfte, was
bereits daran ablesbar wird, dass in etlichen Dramen des Sturm und
Drang auch andere Nationengegensätze als der französisch-deutsche
verhandelt werden. Insofern ist es kaum einsichtig, dass sich die

Forschung bislang nur mit diesem näher beschäftigt hat, etwa mit Blick
auf Goethes Göt% von Berlichingen (1773), der ungeachtet des Fehlens
französischer Figuren durchaus als gallophobes Stück gelesen werden
kann.14 Lenz' Pandämonium Germanikum (1775) zeugt von ähnlichen

Vorbehalten, und in seinen Soldaten (1776) gestaltet Lenz die Dichotomie

von Adel und Bürgertum zugleich als einen Antagonismus
zwischen französischer und deutscher 'Art'. Dagegen schildert seine

Komödie Die Freunde machen den Philosophen (1776) primär den
Aufenthalt eines Deutschen im südspanischen Cadiz, und Goethes Clavi-

go (1774), dessen Schauplatz Madrid ist, kommt sogar vollständig ohne

Figuren von Deutschen aus: Stattdessen wird dort ein französischspanisches

Aufeinandertreffen in Szene gesetzt, das später noch
eingehender zu analysieren ist. Erwähnt sei ausserdem Lenz' Schauspiel
Der Engländer (1776), dessen Titelhelden es nach Turin verschlägt, wo
er, vergröbernd gesprochen, an einer unerfüllten Liebe zugrunde
geht.

Neben derartigen binationalen Begegnungen thematisieren die

Dramen des Sturm und Drang oftmals auch die innere Heterogenität
der Bevölkerung eines zum deutschen Vaterland erkorenen Territoriums.

Zumindest unterschwellig wird dabei die Frage aufgeworfen, in
welcher Weise mit den auf diesem Territorium lebenden Minderheiten

umgegangen werden soll. Dies betrifft erneut Goethes Göt% mit
seinen 'Zigeunerfiguren', aber auch das Jahrmarktsfest ^u Plundersmilern

14 Vgl. Steffen Martus, "Staatskunst: die Politik der Form im Kontext der Gallo-

phobie bei Goethe, Moser und Herder", Gallophobie im 18. Jahrhundert. Akten der

Fachtagung vom 2J3. Mai 2002 am Forschungszentrum Europäische Aufklärung, hg. von
Jens Häseler und Albert Meier, Berlin, Berliner Wissenschaftsverlag, 2005,
S. 89-122.



100 Stefan Hermes

(1774), in dem sowohl Angehörige des 'fahrenden Volkes' als auch

jüdische Figuren auftreten.15 Darüber hinaus ist an jene Szene aus
Lenz' Soldaten zu erinnern, in deren Zentrum der alte Jude Aaron
steht, sowie an die tragende Rolle, die der — mutmassliche? — Jude

Spiegelberg in Schillers Räubern (1781) innehat.16

Zum kulturhistorischen Kontext II:
Das zweite Entdeckungszeitalter

Indes konsolidierte sich der Sturm und Drang nicht allein während
der Geburtsphase des deutschen Nationalismus, sondern auch kurz
nach Beginn des zweiten Entdeckungszeitalters. "Die Karte der
Menschheit ist an Völkerkunde ungemein erweitert",17 bemerkt Herder

1777, und die Vielfalt der neu erscheinenden Reiseberichte sollte

für die Europäer zu einem Sprengstoff werden [...], der zu einer kritischen
Besinnung darüber führen mußte, ob denn nun der europäische Mensch und seine

Formen der Kultur, der Gesellschaft und des Staates wirklich die besten und einzig

möglichen seien.18

Besonders intensiv nahm man die 1771 publizierten Aufzeichnungen
Antoine de Bougainvilles wahr, erregte doch "[kjaum ein Ereignis
[...] die Phantasie der Zeitgenossen so sehr wie die Weltumseglungen".19

Einige Jahre später sorgte daher auch Georg Forsters
Bericht über James Cooks zweite Entdeckungsfahrt für Furore; die eng-

15 Vgl. Wilhelm Solms, "Das 'Naturvolk' der Deutschen. Zigeunerbilder des Sturm
und Drang", Aufklärung und Antiefganismus, hg. von Udo Engbring-Romang und
Daniel Strauß, Seeheim, I-Verb.de, 2003, S. 82-100.

16 Zur Diskussion um Spiegelbergs Religionszugehörigkeit vgl. nach wie vor Otto
F. Best, "Gerechtigkeit für Spiegelberg", Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft,

22,1978, S. 277-302.
17 Johann Gottfried Herder, "Von Ähnlichkeit der mittlem englischen und deut¬

schen Dichtkunst, nebst verschiednem, das daraus folget", Werke in %ebn Bänden,

hg. von Günter Arnold u. a., Bd. 2, hg. von Gunter E. Grimm, Frankfurt am

Main, Deutscher Klassiker Verlag, 1993, S. 550-562, hier S. 560.

18 Wilhelm Emil Mühlmann, Geschichte der Anthropologie, 4. Auflage, Wiesbaden, Au¬

la-Verlag, 1986, S. 40.
19 Thomas Nutz, "Varietäten des Menschengeschlechts'. Die Wissenschaften vom Menschen in

der Zeit derAufklärung, Köln, Weimar und Wien, Böhlau, 2009, S. 7.



Jenseits des Allgemein-Menschlichen 101

lische Version seines Buchs lag 1777 vor, die deutsche Fassung
erschien in zwei Teilen 1778 und 1780. Eine weniger breite, aber nicht
unerhebliche Beachtung fanden ferner Carsten Niebuhrs Schilderungen

seiner gefahrvollen Arabienreise, die er zwischen 1772 und 1778

drucken Hess.

Allerdings basierte die Auseinandersetzung mit aussereuropäi-
schen Kulturen nicht nur auf autoptischen Reiseberichten, sondern

gleichermassen auf Hterarischen und philosophischen Schriften der

vorangegangenen Jahrzehnte, deren Verfasser sich dem 'Exotischen'
bar eigener Anschauung zugewandt hatten. Eine Schlüsselstellung
kam dabei französischsprachigen Werken zu, zum Beispiel Mon-
tesquieus Romansatire lettres persanes (1721), Rousseaus zweitem
Discours (1755) oder Voltaires Essai sur les mœurs (1756) und seinem
Roman E'lngenu (1767). Aber auch Kants Beobachtungen sind hier
neuerhch anzuführen, beschränkt sich der Königsberger 'armchair'-
Anthropologe darin doch nicht auf eine Beschäftigung mit den Nationen

Europas. Vielmehr kündet schon dieser Text von seinem
Interesse an den 'Wilden' der übrigen Erdteile, das sich in seinen späteren
Aufsätzen zur 'Rassenfrage' (1775/85) und in der Anthropologie in

pragmatischer Hinsicht (1798) ebenfalls manifestiert. Dieses Interesse
teilte er mit Herder, dessen Faible für diese Thematik bereits seine

frühen Werke, darunter die Bückeburger Geschichtsschrift von 1774,

nachhaltig prägte. Genannt seien schüessHch jene Beschreibungen
aussereuropäischer Völker, die Johann Caspar Lavater im vierten
Band seiner Phjsiognomischen Fragmente ^ur Beförderung der Menschenkenntnis

und Menschenliebe (1778) pubHzierte. Denn während die generelle
Bedeutung der Fragmente für die Stürmer und Dränger immer wieder

pointiert worden ist,20 haben diese Abschnitte bisher keine gesteigerte
Aufmerksamkeit auf sich gezogen.

Es versteht sich fast von selbst, dass diese knapp gehaltene Auflistung

einiger zentraler Texte des Exotismus der Aufklärungsära keinen

repräsentativen Charakter beanspruchen kann. Gleichwohl dürfte
sich ein erster Eindruck von einem ausgesprochen populären Diskurs

20 Als "geheime Poetik des Sturm und Drang" bezeichnet Lavaters physiognomi-
sche Studien Jörg-Ulrich Fechner, "Leidenschafts- und Charakterdarstellung im
Drama (Gerstenberg, Leisewitz, Klinger, Wagner)", Sturm und Drang. Ein
literaturwissenschaftliches Studienbuch, hg. von Walter Hinck, Kronberg/Ts., Athenäum,
1978, S. 175-191, hier S. 188.



102 Stefan Hermes

ergeben haben, zu dessen Formierung eben auch die Sturm-und-
Drang-Dramatik beitrug. So werden die Plots von Lenz' Neuem Meno-

^a (1774) und Klingers heute weithin vergessenem Simsone Grisaldo

(1776) wesentlich durch das Auftreten (vermeintlicher) 'Orientalen'
vorangetrieben, und in Schillers Verschwörung des Fiesko %u Genua

(1783) ist es die Figur des verschlagenen 'Mohren' Muley Flassan, die

grossen Anteil an den auf die Bühne gebrachten Intrigen hat. Während

diesen Stücken gemeinsam ist, dass ihre Schauplätze auf dem

europäischen Kontinent liegen, existieren aber auch einzelne

Dramen, deren Flandlung in anderen Weltgegenden angesiedelt ist. Dies
betrifft zuvorderst Klingers Sturm und Drang (1776), dessen aus England

stammende Hauptfiguren nach Nordamerika reisen, wo sie

einem jungen 'schwarzen' Sklaven begegnen. Jedoch stellt die Präsenz
solcher Figuren keine notwendige Bedingung für die Teilhabe eines

Dramas am exotistischen Diskurs dar, wie dies etwa die entsprechenden

Sequenzen belegen, von denen Schillers Räuber durchzogen sind.

Franzosen, Spanier, 'Wilde':
Zur Inszenierung kultureller Differenz in Goethes Clavigo

Ohne Zweifel lassen sich zentrale Bedeutungsdimensionen von Goethes

Clavigo erschlossen, wenn man den darin thematisierten Widerstreit

von höfischer Amoralität und bürgerlicher Tugend sowie das

damit verknüpfte Verhältnis der Geschlechter in den Fokus der

Untersuchung rückt. Im weiteren Verlauf soll allerdings der Frage

nachgegangen werden, welche Relevanz Goethes Inszenierung der
französisch-spanischen Kulturdifferenz für ein umfassendes Verständnis
des Textes zukommt. Des Weiteren ist zu beleuchten, inwieweit er
nicht nur am Diskurs um die europäischen 'Nationalcharaktere'
partizipiert, sondern auch auf anthropologische 'Wissensbestände'

zurückgreift, die sich auf das 'exotische' Fremde beziehen.

Sucht man sich zunächst die üblichen Zuschreibungen zu vergegenwärtigen,

mit denen Angehörige der französischen Nation zur
Entstehungszeit des Clavigo belegt wurden, so empfiehlt sich ein Blick in
Kants schon mehrfach erwähnte Beobachtungen. Dort wird den
Franzosen unter anderem attestiert, stets "scherzhaft und frei im Umgan-



Jenseits des Allgemein-Menschlichen 103

ge" zu sein; einem originellen Einfall würden sie "ohne Bedenken
etwas von der Wahrheit aufopfern."21 Kant zufolge neigen sie also

durchweg zum "Leichtsinnige [n]", mangele es ihnen doch am "Gefühl

sowohl der wahren Achtung als auch der zärtlichen Liebe."22
Demnach gelten ihm die Franzosen als dasjenige Volk, das sich in der

Sphäre der Aristokratie am souveränsten zu bewegen weiss — und
dem gerade deshalb mit unverhohlener Skepsis zu begegnen ist.

Dass diese Haltung nicht als Ausdruck einer nur individuellen
Idiosynkrasie missverstanden werden sollte, erweist die Charakteristik
der vornehmsten europäischen Nationen, die erstmals 1772 in deutscher

Sprache erschien. Denn auch dieses anonyme Werk, das der Erfurter
Gelehrte Christian Heinrich Schmid aus dem Englischen übertragen
hatte, hält den Franzosen ihren allgegenwärtigen Drang vor, "in
Gesellschaft bewundert zu werden".23 Unverfälschte Gefühle können sie

angeblich nicht zulassen — zu sehr seien sie dem "allgemeinen Geiste
der Galanterie" verfallen —, und bisweilen führe ihre himmelschreiende

"Eitelkeit" dazu, dass sie "Geliebte, Frau, Tochter als einen Preiß
für die Gunst des Hofes hin[geben]".24

Ins Gedächtnis gerufen sei hier, dass Goethe die Charakteristik im
Oktober 1772 gemeinsam mit Merck und Schlosser für die Frankfurter
Gelehrten Anzeigen rezensierte. Was dabei herauskam, war ein glatter
Verriss; "[ajlles vom Hörensagen, Oberfläche", lautet ihr Verdikt
über dieses "Werkchen[ ]",25 in dem niemals ein Volk in seiner

Gesamtheit, sondern immer nur eine sozial privilegierte Kaste porträtiert
werde. Vor diesem Hintergrund überrascht es wenig, dass Goethe die

tradierten Stereotype über den französischen 'Nationalcharakter', die

bei Kant und in der Charakteristik als schier unumstössliche Wahrhei-

21 Immanuel Kant, "Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabe¬

nen", Werke in sechs Bänden, hg. von Wilhelm Weischedel, Bd. 1, Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1966, S. 821—884, hier S. 872.

22 Ebd., S. 873.

23 Ohne Verfasserangabe, Charakteristik der vornehmsten Europäischen Nationen, aus

dem Englischen, Erster Theil: Der Engländer. Der Franzose. Der Italiener. Der Spanier,

Leipzig, Schwickert, 1772, S. 60.

24 Ebd., S. 64.

25 Johann Wolfgang Goethe, Johann Heinrich Merck und Johann Georg Schlosser,

[Rezension zur Charakteristik der vornehmsten Europäischen Nationen], Johann Wolfgang

Goethe, Sämtliche Werke nach Epochen seines Schaffens, hg. von Karl Richter
u. a., Bd. 1.2, hg. von Gerhard Sauder, München, Hanser, 1987, S. 380-382, hier
S. 381.



104 Stefan Hermes

ten ausgegeben werden, im Clavigo keineswegs fortschreibt. Augenfällig
macht dies schon sein Umgang mit der Hauptquelle des Dramas,

dem autobiographischen Fragment de mon voyage d'Espagne, das Pierre

Augustin Caron de Beaumarchais zu Beginn des Jahres 1774 publiziert

hatte.26

Während nämlich der reale Beaumarchais schildert, wie es ihm zu
seiner eigenen Überraschung glückte, José Clavijo y Fajardo, den
Archivar des spanischen Königs, für die wiederholte Demütigung seiner
Schwester Marie zur Rechenschaft zu ziehen, verhält es sich in Goethes

Stück vollkommen anders. Dort muss es der Beaumarchais-Figur
schon bald unmöglich erscheinen, den Missetäter juristisch zu belangen,

und so mutiert der Franzose zum aggressiven 'Selbsthelfer', der
den Widersacher mit einer Duellforderung konfrontiert. Zwar kann
sich Clavigo durch die Erneuerung des Marie gegebenen Eheversprechens

vorerst aus der Affäre ziehen, doch als er es unter dem Einfluss
seines perfiden Einflüsterers Carlos abermals bricht, verliert Goethes
Beaumarchais endgültig die Fassung. Er wütet wie ein Wahnsinniger,
schlägt sich gegen Stirn und Brust, so die Regieanweisung, und
bekennt: "Ach! der grimmige, entsetzliche Durst nach seinem Blute füllt
mich ganz".27 Selbst mit einem "rasende [n] Tier" identifiziert er sich

nun — "Ich schnaube nach seiner Spur, meine Zähne gelüstet's nach
seinem Fleische, meinen Gaumen nach seinem Blute" (738) —, und
mithin hat Goethe die Figur auf eine Art und Weise entworfen, die
den gängigen Franzosen-Stereotypen diametral entgegensteht. Von
einer galanten 'Poliziertheit', die jede Emotionalität im Keim erstickt,
kann mit Blick auf Beaumarchais' cholerische Ausbrüche gewiss nicht
die Rede sein.

Zusätzlich markiert wird Goethes Abweichung vom verbreiteten

Konzept des französischen 'Nationalcharakters' dadurch, dass sein

Drama auch auf den europäischen Diskurs um die überseeischen
Völker rekurriert. Denn in einer nur in der Erstfassung enthaltenen
Passage stilisiert sich Maries Bruder in seinem unbändigen Hass auf

26 Zur Entstehungsgeschichte des Clavigo vgl. Gunter Reiß, "Clavigo", Goethe-

Handbuch, hg. von Bernd Witte u. a., Bd. 2, hg. von Theo Buck, Stuttgart und
Weimar, Metzler, 1996, S. 106-122, hier S. 106-108.

27 Johann Wolfgang Goethe, "Clavigo", Sämtliche Werke nach Epochen seines Schaffens.

Münchner Ausgabe, hg. von Karl Richter u. a., Bd. 1.1, hg. von Gerhard Sauder,
München, Hanser, 1985, S. 697—744, hier S. 738. Zitate aus dem Drama werden
fortan durch Nennung der Seitenzahl im Haupttext nachgewiesen.



Jenseits des Allgemein-Menschlichen 105

Clavigo sogar zum Kannibalen, dem furchtbaren Bruder des bon

sauvage: "Oh hätt ich ihn drüben über dem Meere!" presst er hervor,
"[fjangen wollt ich ihn lebendig, und an einen Pfahl gebunden stückweise

seine Glieder ablösen, vor seinem Angesichte braten und mir's
schmecken lassen, und euch auftischen, Weiber!" (738) Ob ihrer
Drastik nimmt sich diese Passage zweifellos skandalträchtig aus, und
so verwundert es nicht, dass der ältere Goethe sie tilgte, als er den

Clavigo für die Ausgabe seiner Schriften von 1787 überarbeitete.28
Jedoch erwächst ihr Provokationspotential nicht aus dem
Anthropophagie-Motiv allein;29 verstärkt wird die verstörende Wirkung
vielmehr dadurch, dass Goethe zwei populäre Topoi des

völkerkundlichanthropologischen Diskurses miteinander kollidieren lässt: Es ist ja

just ein Angehöriger der 'kultiviertesten' aller europäischen Nationen,
der sich hier als Menschenfresser geriert. Insofern mutet es nachvollziehbar

an, dass der reale Beaumarchais höchst befremdet reagierte,
als er 1774 eine Aufführung des Clavigo in Augsburg besuchte.30

Auch zur Erhellung von Goethes Referenzen auf das seinerzeit
kursierende 'Wissen' über die Spanier bietet es sich an, eingangs die

entsprechenden Einlassungen Kants und des Verfassers der Charakteristik

zu konsultieren. Dabei stechen wiederum substantielle
Ubereinstimmungen ins Auge, denn beide Autoren tendieren dazu, die

Spanier als das exakte Gegenteil der gesitteten und geistreichen
Franzosen, als die 'wildeste' Nation des Kontinents zu entwerfen. So

spricht Kant ihnen jedes Verdienst auf dem Gebiet der schönen
Wissenschaften ab,31 und auch der Verfasser der Charakteristik beklagt,
dass die Spanier "sich der Gelehrsamkeit mit so wenig Eifer
widmen",32 was mit ihrem generellen "Hang [...] zum Müßiggange" zu

28 Vgl. Dieter Borchmeyer, [Kommentar zu Clavigo], Johann Wolfgang Goethe,
Sämtliche Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche, hg. von Dieter Borchmeyer u. a.,

Abt. I., Bd. 4, unter Mitarbeit von Peter Huber hg. von Dieter Borchmeyer,
Frankfurt am Main, Deutscher Klassiker Verlag, 1985, S. 908—938, hier S. 937.

29 Zu dessen Faszinationsgeschichte vgl. etwa Das Andere Essen. Kannibalismus als

Motiv und Metapher in der Literatur, hg. von Daniel Fulda und Walter Pape,
Freiburg, Rombach, 2001.

30 Vgl. Dieter Borchmeyer, a.a.O., S. 928.

31 Vgl. Immanuel Kant, "Die Vorlesung des Wintersemesters 1784/85 aufgrund
der Nachschriften", Gesammelte Schriften, hg. von der Berlin-Brandenburgischen
Akademie der Wissenschaften, 4. Abt., Bd. 25, 2. Hälfte, bearbeitet von Reinhard
Brandt und Werner Stark, Berlin, de Gruyter, 1997, S. 1205-1429, hier S. 1403.

32 Ohne Verfasserangabe, a.a.O., S. 221.



106 Stefan Hermes

erklären sei.33 Einigkeit besteht ausserdem darin, dass sie sich, so

Kant, überwiegend "ernsthaft" sowie "hart und wohl auch grausam"
geben.34 Als Haupteigenschaften der Spanier gelten freilich ihr
"Stolz" und ihre Sinnlichkeit;35 in scharfem Kontrast zu den Franzosen

seien sie nicht imstande, ihre "bloße Natur" unter Kontrolle zu
halten,36 woraus immerhin folge, dass ihnen eine überdurchschnittliche

"Ehrlichkeit" zu bescheinigen sei.37

Dass sich Goethes Gestaltung seiner Hauptfigur mit diesen

Stereotypen keineswegs deckt, wird schon daran erkennbar, dass Clavigo
als Herausgeber einer aufklärerischen Zeitschrift wirkt. Bildungs- und
Wissenschaftsferne können ihm also schwerlich nachgesagt werden,
und auch eine 'südländische' Indolenz ist ihm beileibe nicht
vorzuwerfen: Von überbordendem Ehrgeiz getrieben, strebt der vom Bürger

zum Höfling Arrivierte "fleißig" (726) danach, sein Sozialprestige
weiter zu mehren; "[hjinauf] hinauf!" (698) lautet sein Lebensmotto,
das jeden Müssiggang ausschliesst. Zudem besitzt Goethes Titelheld
zwar einen ausgeprägten Stolz, doch divergiert dessen Ursache von
derjenigen, die Kant für den vermeintlichen Hochmut der Spanier
anführt. Während er nämlich meint, dieser beruhe wesentlich auf der

Genealogie,38 ist Clavigo einst "ohne Stand, ohne Namen, ohne
Vermögen" (698) nach Madrid gelangt, und da er sich auf seine Abkunft
nicht das Geringste einbilden kann, gründet sein Stolz einzig auf den

von ihm erbrachten Leistungen.
Darüber hinaus ist es Clavigos habituelle Unaufrichtigkeit, welche

die Diskrepanz zwischen den geläufigen Vorstellungen vom spanischen

'Nationalcharakter' und Goethes Konzeption seines Protagonisten

unübersehbar macht. Als jemand, der sein Eheversprechen
gleich zweimal bricht, kann Clavigo sicher nicht als Ausgeburt der
Ehrlichkeit gelten; stattdessen nähert sich sein Handeln jener
Verantwortungslosigkeit an, die gemeinhin von den Franzosen erwartet
wurde. Angesichts dessen vertritt Gaby Pailer die Auffassung, in
Goethes Drama komme es zu einer regelrechten Inversion überliefer-

33 Ebd., S. 193.

34 Immanuel Kant, Beobachtungen, S. 871.
35 Ohne Verfasserangabe, a.a.O., S. 153.

36 Ebd.,?,. 222.
37 Ebd., S. 243.
38 Vgl. Immanuel Kant, Beobachtungen, S. 871.



Jenseits des Allgemein-Menschlichen 107

ter Zuschreibungen: Indem sich Clavigo als "leichtfertig und karrieresüchtig"

erweise, während Beaumarchais äusserst "ehrbar" agiere,39

entspreche der Spanier dem landläufigen Franzosenbild und vice versa.

Allerdings ist diese Position insofern zu relativieren, als Clavigo nicht

permanent in einer Manier handelt, die seinem 'Nationalcharakter'
zuwiderläuft. Dies zeigt sich zuallererst daran, dass er nur selten kühl
kalkulierend vorgeht und meist doch von seinen Affekten geleitet
wird; anders als der an die Figur des Marinelli aus Lessings Emilia
Galotti (1772) gemahnende Carlos ist er letztlich nicht dazu in der

Lage, die "Heftigkeit [sein] er Leidenschaften" (718) zu sistieren.
Demnach sind Clavigo sehr wohl 'typisch spanische' Persönlichkeitsanteile

zuzuerkennen; er ist nicht vollständig 'französisiert', sondern
bleibt ein liminaler Charakter.

Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang, dass Kant die

angebliche Zivilisationsferne der Spanier auf ihre engen Kontakte mit
aussereuropäischen Völkern zurückführt: Vermutlich sei "das alte

Mohrische Blut daran schuld",40 dass es mit ihren Sitten nicht zum
Besten stehe.41 Denn im Fall der Clavigo-Figur dürften viele
zeitgenössische Rezipienten auf ganz ähnliche Erwägungen verfallen sein,

stammt Goethes Protagonist doch ursprünglich "von den Canari-
schen Inseln" (708). Diese aber liegen nicht nur fernab der Iberischen
Halbinsel vor der Nordwestküste Afrikas, sie wurden auch erst im
15. Jahrhundert von den Spaniern annektiert, die sich in der Folge
mit der indigenen Bevölkerung vermischten, den als 'primitive Heiden'

verschrienen Guanchen: Dargestellt werden diese Vorgänge in
der Geschichte der Entdeckung und Eroberung der Kanarischen Inseln, die ein

anderer Stürmer und Dränger, Johann Anton Leisewitz, drei Jahre
nach der Veröffentlichung von Goethes Stück publizieren sollte; dabei

handelt es sich um die Übersetzung eines englischen Werks, das

39 Gaby Pailer: "Identität als Inszenierung. Soziales, nationales und geschlechtliches
Rollenbewusstsein in Goethes Clavigo", Goethe nach 1999. Positionen und Perspektiven,

hg. von Matthias Luserke, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1999,
S. 99-110, hierS. 108.

40 Immanuel Kant, Die Vorlesung des Wintersemesters 1784/85, S. 1403.

41 Kant bezieht sich hier offenbar auf die muslimische Herrschaft über große Teile
der Iberischen Halbinsel zwischen dem 8. und dem 15. Jahrhundert; die Wörter
'Mohr' und 'Maure' wurden im späten 18. Jahrhunderts noch synonym verwendet.



108 Stefan Hermes

seinerseits auf eine spanischen Vorlage zurückgeht.42 Doch unabhängig

davon stand gemäss den diskursiven Regularien des Aufklärungszeitalters

fest, dass jemand wie Clavigo die aus seiner Herkunft
resultierende Disposition allenfalls würde 'übertünchen' können — ihre
Uberwindung hingegen galt als weitgehend ausgeschlossen.

Ferner lässt sich anhand von Goethes Drama auch das einleitend
erwähnte Zusammenwirken politisch-sozialer, geschlechtsbezogener
und kultureller Differenzentwürfe exemplarisch rekonstruieren. So

wird Marie von Clavigo ja nicht bloss aufgrund ihrer gesellschaftlichen

Stellung und ihrer Inkompatibilität mit einem bestimmten
Weiblichkeitsideal zurückgewiesen; als inferior gilt sie ihm und vor
allem Carlos auch deshalb, weil sie aus dem Ausland stammt. Mit einer

"stattliche[n], herrliche[n], hochäugigefn] Spanierin" vermag die

"trippelndef ], kleine[], hohläugige[] Französin" (728) nicht zu
konkurrieren, und folglich ist es belanglos, wie sehr sie sich während ihres

langjährigen Aufenthalts in Madrid bereits akkulturiert hat. Auf
eine Mesalliance mit der Fremden darf sich Clavigo unter keinen
Umständen einlassen, will er seine Karriere bei Hofe nicht ruinieren.

Aufschlussreich ist nun, wie Marie auf ihre heikle Situation innerhalb

der sie zur Untätigkeit verdammenden patriarchalischen
Ordnung reagiert. In den eskapistischen Phantasien, die aus dem Wunsch
nach eigenhändiger Vergeltung des ihr angetanen Unrechts erwachsen,

imaginiert sie sich nicht etwa als Mann, sondern dezidiert als

"Spanierin" (701): Wann immer "der spanische Geist" (701) in sie

fahre, so Marie, wolle sie nach einem Dolch greifen, Gift zu sich

nehmen, eine Verkleidung anlegen und selbst die Rache an Clavigo
vollziehen — "alles in Gedanken versteht sich" (702). Denn als Französin

sei sie zu einer solchen Tat, die auch in der Charakteristik als für
spanische Frauen nicht unüblich gekennzeichnet wird,43 bedauerlicherweise

ausserstande (vgl. 702). Für den Grad an individueller
Handlungsfähigkeit scheint mithin die zugeschriebene Geschlechterrolle

42 Vgl. hinsichtlich der im 18. Jahrhundert in Deutschland verbreiteten Kenntnisse
über die Kanaren auch den anonymen Artikel "Canarische Inseln", Grosses

vollständiges Universallexicon aller Wissenschaften und Künste, hg. von Johann Heinrich
Zedier, Bd. 5, Halle und Leipzig, Zedier, 1733, Sp. 51 Of.

43 Die Spanierinnen seien allesamt "sehr rachgierig", heisst es dort, und würden ih¬

ren Nebenbuhlerinnen oder untreuen Liebhabern regelmäßig mit "Dolch" und

"Gift" zu Leibe rücken. Ohne Verfasserangabe, a.a.O., S. 241.



lenseits des Allgemein-Menschlichen 109

gar nicht entscheidend zu sein; erst in Kombination mit der nationalen

Herkunft führt sie dazu, dass Marie in Passivität verharren muss.
Auszuloten bleibt schliesslich die Wirkung, die der skizzierte

Umgang Goethes mit einer Reihe völkerkundlich-anthropologischer
'Gewissheiten' erzeugt. Dabei ist zum einen hervorzuheben, dass er

jener Tendenz Ausdruck verleiht, die auch die Rezension der Charakteristik

dominiert: Indem Goethe eine Vielzahl etablierter Topoi literarisch

demontiert und nur einzelne indirekt bestätigt, wird die Arbitra-
rität derartiger Zuschreibungen offenbar — und damit das Erforder-
Erfordernis, die haltlosen Generalisierungen über das Wesen' von
Nationen durch eine komplexere Betrachtungsweise zu ersetzen.
Zum anderen generieren Goethes Variationen der üblichen
Völkerstereotype ein hohes Mass an dramatischer Spannung, wodurch der
Reiz seines Stücks signifikant erhöht wird. Da die Erwartung des

Publikums, die Nationalität der Figuren erlaube leidlich verlässliche
Rückschlüsse auf deren Charaktereigenschaften, schon früh
enttäuscht wird, muss ihm auch der Fortgang des Geschehens unvorher-
sagbar erscheinen.

Mit diesen Befunden korrespondieren die zahlreichen Allusionen
auf Werke unterschiedlicher National- und Regionalliteraturen, die

Goethes Drama durchziehen: Nicht allein am Reisebericht des realen

Beaumarchais und an Lessings Emilia Galotti hat er sich bei der

Abfassung des Clavigo orientiert, sondern auch an einer englischen Ballade,

einem elsässischen Volkslied und Voltaires Roman E'Ingénu.

Ergänzend ist der Schlussakt von Shakespeares Hamlet (um 1600)

anzuführen, wo es der Titelheld und Ophelias Bruder Laertes sind,
die zunächst unerbittlich aufeinander einschlagen, ehe sie sich, wie
Goethes Protagonist und sein Kontrahent Beaumarchais, doch noch
versöhnen.44 Insofern sind im Text des Clavigo etliche fremdsprachige
Werke präsent, worin sich eine implizite Beglaubigung jener Kritik
sehen lässt, die auch Goethes Figurenzeichnung transportiert - einer

Kritik an der verbreiteten Überzeugung, eine klare Grenzziehung
zwischen unterschiedlichen Kulturen sei jederzeit möglich und
notwendig. Die Vorstellung von der prinzipiellen Andersartigkeit und

Unverträglichkeit gewisser 'Nationalcharaktere' wird durch die inter-

44 Vgl. zu all dem ausführlich Dieter Borchmeyer, a.a.O., S. 918f., und Gunter Reiß,

a.a.O., S. 108.



110 Stefan Hermes

textuellen Verflechtungen des Dramas und seine sich daraus speisende

ästhetische Hybridität45 ein weiteres Mal unterminiert.

Ausblick:
Für ein erweitertes Programm der Literarischen Anthropologie

In theoretischer Hinsicht dürften die bisherigen Ausführungen plausibel

machen, dass die Forschungsrichtung der Literarischen Anthropologie

erheblich davon profitieren könnte, sich nicht länger auf die

Untersuchung poetischer und wissenschaftlicher Auseinandersetzungen

mit dem 'ganzen Menschen' zu beschränken. Dass dies bis dato

weitgehend der Fall ist, wird anhand der einschlägigen Sammelbände
unmittelbar evident, enthalten sie doch kaum einmal Beiträge, die

über die Beschäftigung mit dem Konnex von fiktionaler Literatur
und physiologischer, psychologischer oder philosophischer Anthropologie

des 18. und frühen 19. Jahrhunderts hinausgehen.46 Von
Autoren wie Wolfgang Riedel wird diese Konzentration auf das

vermeintlich Wesentliche, speziell auf das commerrium mentis et corporis,

explizit begrüsst, denn ihm zufolge ist — unabhängig vom jeweiligen
historischen Kontext — an einem Anthropologie-Begriff festzuhalten,
der "für 'den Menschen' reserviert bleibt und nicht immer auch

zugleich die Lehre von [...] Völkern und Kulturen meint".47
Problematisch erscheint Riedels Position unter anderem deshalb,

weil sie sich um internationale sprachliche Konventionen, die längst
auch die deutschsprachige Wissenschaftslandschaft strukturieren,
nicht weiter bekümmert. Dort nämlich wird die Disziplin, die sich
den von Riedel zuletzt benannten Gebieten widmet, längst nicht

45 Vgl. dazu Jochen Dubiel, Dialektik der postkolonialen Hybridität. Die intrakulturelle

Überwindung des kolonialen Blicks in der Uteratur, Bielefeld, Aisthesis, 2007,
S. 193-198.

46 Vgl. insbesondere Der gan^e Mensch. Anthropologie und Uteratur im 18. Jahrhundert,

hg. von Hans-Jürgen Schings, Stuttgart und Weimar, Metzler, 1994, sowie Die
Grenzen des Menschen. Anthropologie und Ästhetik um 1800, hg. von Maximilian Ber-

gengruen, Roland Borgards und Johannes Friedrich Lehmann, Würzburg,
Königshausen & Neumann, 2001.

47 Wolfgang Riedel, "Anthropologie und Literatur in der deutschen Spätaufklärung.
Skizze einer Forschungslandschaft", Internationales Archiv für Socfalgeschichte der U-
teratur, Sonderheft 6, 1994, S. 93-157, hier S. 95.



Jenseits des Allgemein-Menschlichen 111

mehr durchweg als Ethnologie bezeichnet,48 sondern, vom englischen
Terminus cultural anthropology ausgehend, verstärkt auch als

Kulturanthropologie.49 Die Verwendung dieses Begriffs gründet auf der
Überzeugung, dass hominide und humanide Anthropologie viel zu

eng miteinander verzahnt sind, als dass man sie als getrennte
Paradigmen ansehen könnte50 — einer Überzeugung, die von anderen
Vertretern der Literarischen Anthropologie durchaus geteilt wird.51

Entscheidend ist allerdings, dass sich eine grosse inhaltliche wie
institutionelle Nähe zwischen den beiden Hauptströmungen der

Anthropologie bereits im 18. Jahrhundert ausmachen lässt: Es waren
eben nicht nur 'philosophische Ärzte' wie Ernst Platner, die sich auf
diesem epistemischen Feld betätigten, sondern gleichermassen
Gelehrte, die sich bevorzugt „mit systematischen Vergleichen zwischen
den Völkern befasstjen]".52 Infolgedessen war die Aufklärungsanthropologie

von einem produktiven Spannungsverhältnis „zwischen
dem 'allgemein Menschlichen' und dem je Historisch-Konkreten"
geprägt:53 Für den Bereich der akademischen Wissenschaften mag
dies die Betrachtung von Kants Beobachtungen ansatzweise verdeutlicht
haben, und dass es sich auf literarischem Terrain oft nicht anders

verhielt, dürfte anhand von Goethes Clavigo ersichtlich geworden
sein. Denn zwar thematisieren beide Texte 'allgemein-menschliche'
Phänomene — Kants Abhandlung das ästhetische Vermögen 'des

Menschen', Goethes Drama die Relation von Verstand und Sinnlichkeit

—, doch rekurrieren sie dabei fortwährend auf völkerkundliche
Kenntnisse. Gemeinsam ist ihnen also, dass sie beim Blick auf das

Gattungswesen homo sapiens zugleich dessen Varietäten bedenken,

48 Dies gegen Wolfgang Riedel, "Literarische Anthropologie. Eine Unterschei¬

dung", Wahrnehmen und Handeln. Perspektiven einer Uteraturanthropologie, hg. von
Wolfgang Braungart, Klaus Ridder und Friedmar Apel, Bielefeld, Aisthesis, 2004,
S. 337-366, hier S. 338f.

49 Vgl. etwa Christoph Wulf, Anthropologie. Geschichte, Kultur, Philosophie, Reinbek,
Rowohlt, 2004, vor allem S. 269.

50 Vgl. zum Begriffspaar 'hominid' und 'humanid' Mühlmann, a.a.O., S. 21 f.

51 Vgl. Helmut Pfotenhauer, Uterarische Anthropologie. Selbstbiographien und ihre Ge¬

schichte am Leitfaden des Leibes, Stuttgart, Metzler, 1987, S. 5, und Alexander

Kosenina, a.a.O., S. 11.

52 Ebd.
53 Claudia Benthien, "Historische Antrophologie (Neuere deutsche Literatur)",

Germanistik als Kulturwissenschaft. Eine Einführung in neue Theoriekonsypte, hg. von
ders. und Hans Rudolf Velten, Reinbek, Rowohlt, 2002, S. 56-82, hier S. 58.



112 Stefan Hermes

wobei sich Kant häufig auf klischeeträchtige 'Gewissheiten' beruft,
um den Facettenreichtum menschlichen Seins in eine überschaubare

Ordnung zu zwingen. Demgegenüber greift Goethe vor allem
deshalb auf tradierte Stereotype zurück, um sie effektvoll zu dekonstruieren,

wodurch sowohl die gedankliche Komplexität als auch die ästhetische

Qualität seines Clavigo merklich gesteigert wird. Inwiefern dies

auf etliche der zu Beginn genannten Sturm-und-Drang-Dramen in
ähnlicher Weise zutrifft, wäre erst noch zu untersuchen. Eine
literarisch-anthropologisch orientierte Germanistik, die ihr Potential voll
zu entfalten strebt, sollte sich dieser reizvollen Aufgabe nicht ver-
schüessen.



Jenseits des Allgemein-Menschlichen 113

Abstract

Much of the literary criticism dealing with the Storm and Stress drama pays considerable

attention to the aesthetic representations of social and political tensions as well
as conflict-laden gender relations. By contrast, aspects of cultural difference have
been widely neglected in this field of research — although they are of no lesser

importance for the understanding of numerous German plays from the 1770s and early
1780s. To prove this argument, the paper relates some of these dramas both to the
debate on European 'national characters' and to the popular discourses initiated by
the countless travel writings of the Second Age of Discovery. Subsequently, a brief
interpretation of Goethe's Clavigo (1774) serves as an example for how a Storm and
Stress play can be read in an innovative way by taking these backdrops into account.
On this basis, suggestions are provided for the direction of further research on the
interrelation between (cultural) anthropology and German literature in the later
Enlightenment period.




	Jeseits des Allgemein-Menschlichen : zur völkerkundlichen Anthropologie der Sturm-und-Drang-Dramatik

