
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2011)

Heft: 42: Jenseits der empirischen Wissenschaften : Literatur und
Reisebericht im 18. und frühen 19. Jahrhundert = Au-delà des sciences
expérimentales : littérature et relation de voyage au XVIIIe siècle et
autour de 1800 = Beyond empirical science : literature and travel report
in the 18th century and around 1800

Artikel: "Der simple Anblick einer Weltcharte" : die kartographisce
Transgression der Empirie in Herders Ideen

Autor: Schnyder, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006389

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006389
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter Schnyder

"Der simple Anblick einer Weltcharte"

Die kartographische Transgression der Empirie in
Herders Ideen

Manchmal war ihm, als hätte er den Landstrich nicht bloß
vermessen, sondern erfunden, als wäre er erst durch ihn
Wirklichkeit geworden.1

In
Daniel Kehlmanns 2005 erschienenem Roman Die Vermessung

der Welt werden die so unterschiedlichen Biographien von
Alexander von Humboldt und Carl Friedrich Gauß auf reizvolle Art

und Weise enggeführt. Viele Szenen darin haben — wie in der Einleitung

zum vorliegenden Band hervorgehoben wird — geradezu emb-
lematischen Charakter, was das Verhältnis von Empirie und Theorie,
von Anschauung und Begriff oder von sinnlicher Erfahrung und
mathematischer Konstruktion betrifft. Zu diesen Szenen gehört auch die

Schilderung eines Ballonflugs des jungen Gauß: Als dieser noch in
Braunschweig zur Schule geht, herrscht eines Tages grosse Aufregung,

da angekündigt wird, der berühmte französische Aeronaut
Pilâtre de Rozier sei gerade auf der Durchreise und werde mit seinem
Heissluftballon vor den Toren der Stadt einen Flug wagen. Der
selbstbewusste Schuljunge zögert nicht, sich dem Fremden als einen

grossen zukünftigen Mathematiker und Astronomen vorzustellen,
und bittet ihn, mitfliegen zu dürfen. Erheitert vom Auftritt des

eigenwilligen Knaben willigt Pilâtre de Rozier nach kurzem Zögern ein,
und so kommt der junge Gauß zu einer Flugerfahrung, in deren

stichwortartig registrierender Schilderung deutlich wird, wie sich unter

seinem Blick die empirische Welt in geometrische Relationen
transformiert:

Das in die Ferne gekrümmte Land. Der tiefe Horizont, die Hügelkuppen, halb

aufgelöst im Dunst. Die herauslaufenden Menschen, winzige Gesichter um das

1 Daniel Kehlmann, Die Vermessung der Welt, Hamburg, Rowohlt, 2005, S. 268. Die
Rede ist von Carl Friedrich Gauß.

Colloquium Helveticum 42/2011



56 Peter Schnyder

noch brennende Feuer, daneben die Dächer der Stadt. Rauchwölkchen, festgesteckt

an Schornsteinen. Ein Weg schlängelte sich durch das Grün, darauf ein
insektenkleiner Esel. [...] Und die Sonne — warum so viel heller hier oben? Seine

Augen taten weh, aber er konnte sie nicht mehr schließen. Und der Raum selbst:

eine Gerade von jedem Punkt zu jedem, von diesem Dach zu dieser Wolke, zur
Sonne, zum Dach zurück. Aus Punkten Linien, aus Linien Flächen und aus
Flächen Körper, [...].2

In diesem impressionistischen Nachvollzug der Eindrücke und
Gedanken des aufgeregten Knaben im Ballon wird in verdichteter
Fassung die Genealogie von Gauß' abstrahierendem Blick auf die Welt
vorgeführt. Zugleich wäre es allerdings vorschnell, an dieser wie auch
anderen Stellen des Romans mit schlichten Gegenüberstellungen von
'konkret versus abstrakt' und 'empirisch versus theoretisch' zu
operieren. Vielmehr geht es darum, der komplexen Verknüpfung der
beiden vermeintlich so gegensätzlichen Zugangsweisen zur Welt
nachzuspüren —, und das nicht nur in Die Vermessung der Welt, sondern
auch im wissenschaftlichen Diskurs jener Zeit, von der Kehlmann
sich zu seinem Roman inspirieren lies s.

Damit ist die Brücke aus dem frühen 21. Jahrhundert zurück in
die Zeit um 1800 geschlagen. Um aber diese Brücke so zu schlagen,
dass sie schliesslich auch direkt zu Herder führt — um den es im
Folgenden gehen wird —, soll hier noch eine Figur aus Kehlmanns
Schilderung von Gauß' Schulzeit in Braunschweig in den Fokus gerückt
werden. Wie man im Roman erfährt, wurde der genial begabte Schüler

zur Zeit seines Ballonflugs von einem gewissen "Hofrat Zimmermann"3

betreut und gefördert, wobei sich Kehlmann bei der Schilderung

dieser Mentorfigur am Geographen und Mathematiker
Eberhard August Wilhelm von Zimmermann orientierte, der sich
tatsächlich um den jungen Gauß gekümmert hat. Aus diesem historisch
verbürgten Kontakt ging eine langjährige Freundschaft hervor, die
auch in einem erhaltenen Briefwechsel dokumentiert ist. Darin ist
von verschiedenen persönlichen Dingen die Rede, und man sieht

zum Beispiel, wie Zimmermann 1810 seinem ehemaligen Wunderkind

entschieden davon abrät, einen Ruf an die eben erst gegründete
Universität von Berlin — dem "unrechtesten Ort für eine Universität"
— anzunehmen:

2 Ebd., S. 66.
3 Ebd., S. 61.



"Der simple Anblick einer Weltcharte" 57

Uebrigens habe ich (sub rosa) durchaus keine günstige Idee von der neuen Berliner

Unvers:[ität] [sie!] als Universität. Ich halte mich viel mehr gewiß daß gerade
Berl:[in] der unrechteste Ort für eine Universität sei, denn nirgends sind in
Deutschland alle Gelegenheiten zum Nichtsthun ja zu aller Art von Ausschweifung

so Concentrin als bei diesem confluxus von allem Prunk, Abhaltung und
Mädgen wie dortd

Neben solchen Ratschlägen eines Professors aus der Provinz geht es

in den Briefen Zimmermanns an Gauß aber auch immer wieder
darum, dass der ehemalige Lehrer seinen einstigen Schüler um
wissenschaftliche Unterstützung bittet, zumal wenn es um komplexere
Mathematik geht. Und wie man aus verschiedenen Dankesbriefen
entnehmen kann, kam Gauß diesen Bitten gewissenhaft nach. So

schrieb Zimmermann zum Beispiel am 5. Mai 1807: "Solte[!] ich
Ihnen Würdigster Freund, noch nicht für Ihre Ausmessung von
N.[eu] Georg:[ien] gedankt haben so thue ich es jetzt, und bitte
ghors[amst][!] wegen der Verzögerung um Verzeihung."5 Das Neu-
Georgien, von dem hier die Rede ist, liegt nordöstlich von Australien.
Es macht einen Teil der so genannten Salomonen-Inseln aus, und
Zimmermann brauchte die entsprechenden Daten für sein grosses
Werk über Australien und die Südsee, das 1810 erscheinen sollte.6 —

Aber wo war Gauß, als er die Inseln, die am anderen Ende der Welt
liegen, ausmass? Nach allem, was man weiss, war er nicht der Mann,
der sich auf den Weg zu den Antipoden gemacht hätte, und tatsächlich

sass er damals nicht unter den Palmen einer Südseeinsel, sondern
in seinem Göttinger Studierzimmer. Gauß vermass Neu-Georgien also

nicht in situ, sondern arbeitete auf der Grundlage von Landkarten
und Reiseberichten, die ihm Zimmermann zur Verfügung stellte; wobei

zu bemerken ist, dass auch Zimmermann selbst — immerhin der

Autor eines geographischen Standardwerks über Australien und den

4 Brief vom 11. März 1810, in: Briefwechsel fischen Carl Friedrich Gauß und Eberhard

August Wilhelm von Zimmermann, hg. von Hans Poser, Göttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1987, S. 67.

5 Ebd., S. 44.

6 Eberhard August Wilhelm von Zimmermann, Australien in Hinsicht der Erd-, Men¬

schen- und Produktenkunde nebst einer allgemeinen Darstellung des großen Oceans gewöhnlich

das Südmeergenannt und einem Versuch über den Werth der seitAnsons Zeit darin gemachten

Entdeckungen in Betmg aufden Handel und die Politik, Hamburg, Friedrich Perthes,
1810.



58 Peter Schnyder

südlichen Pazifik — nie die von ihm behandelten Länder bereist hat.

Mit seinem Australien-Buch entstand also ein Werk, das zwar zum
Bereich der empirischen Wissenschaften gehört, dessen empirische
Daten aber keineswegs auf lebendiger Anschauung, sondern allein auf
Bücher- und Kartenstudium beruhten.

Damit zeichnet sich schon ab, dass es nicht immer einfach ist, die
Grenze zwischen den empirischen Wissenschaften und ihrem Jenseits
klar zu ziehen, und das lässt sich zumal am Problem der von Gauß

vermessenen Insel Neu-Georgien noch weiter präzisieren, denn im
Medium der Landkarte spitzt sich die Frage nach dieser Grenze
anschaulich zu. Die Landkarte ist ein Medium, das den Betrachter leicht
dazu bringt, seinen Zeichencharakter zu vergessen. Das bemerkten
schon Antoine Arnauld und Pierre Nicole in der 1662 erschienenen

Logik von Port Loyal-. "Et ainsi l'on dira sans préparation & sans façon
[...] d'une carte d'Italie, que c'est l'Italie".7 Hier wird jene besondere
Dialektik des Zeichenverbundsystems Karte bemerkbar, die Robert
Stockhammer darin sieht, dass die Karte einerseits "ein 'unreines'
Medium [ist], das durch seine Kombination von Einzelzeichen aus
verschiedenen Systemen — Gradnetzlinien, Geländelinien, Ortsnamen,

Bilder — seinen eigenen Zeichencharakter besonders deutlich
ausstellt", das aber andererseits, weit stärker als ein Text und
vielleicht sogar stärker als ein Bild, dazu verführe, seinen
Zeichencharakter zu vergessen.8 Die aus dieser Dialektik resultierende
Vertauschung von Landkarte und tatsächlichem Territorium ist auch in
Zimmermanns zitiertem Dankesbrief an Gauß zu beobachten —,

obschon gerade bei diesen beiden Wissenschaftlern keineswegs
davon auszugehen ist, dass sie den Zeichencharakter der Landkarte
vergessen hätten, denn sie wussten nur zu gut um die komplexen
Verfahren, die zur Herstellung einer Landkarte nötig waren. Das zeigt
sich nicht zuletzt in den ausführlichen Klagen Zimmermanns über
die Fehlerhafdgkeit der Karten von Ländern jenseits — und diesseits —

der Grenzen Europas.9

7 Antoine Arnauld, Pierre Nicole, Im Logique ou l'art de penser [1662], sixiéme[!] édi¬

tion, revue & de nouveau augmentée, Paris, Desprez et Desessartz, 1724, S. 167.

8 Robert Stockhammer, Kartierung der Erde. Macht und Lust in Karten und Literatur,
München, Wilhelm Fink, 2007, S. 13. Auslassungspunkte im Original. Er
erwähnt auch die Stelle aus der Logik von Port Royal.

9 Er beklagt sich darüber, "wie verschieden nicht nur die Angaben der Ausmes¬

sungen der Länder, sondern auch die besten Charten von ein und demselben



"Der simple Anblick einer Weltcharte" 59

Umso entschiedener forderte er deshalb eine beständige Verbesserung

der Kartographie, denn das Medium der Karte versprach
einmalige Möglichkeiten der Synthese empirischen Wissens. Das war
Zimmermann schon lange vor seiner Begegnung mit Gauß bewusst

geworden, als er in den 1770er Jahren daran ging, das Wissen über die

Verbreitung der Tiere auf einer Weltkarte zu visualisieren. Schon
damals beschäftigte er sich eingehend mit den Problemen, die sich mit
Karten als im emphatischen Sinne gemachten Zeichengefügen
verbinden, und zwar vor allem in Zusammenhang mit seinem Specimen

zpologiae geographicae, das 1778 zunächst auf Latein erschien und dann
zwischen 1778 und 1783 in einer erweiterten und verbesserten
deutschen Fassung unter dem Titel Geographische Geschichte des Menschen, und
der allgemein verbreiteten vierfiißigen Thiere publiziert wurde. Für dieses

Werk, das von grösster Bedeutung war für die entstehende physische
Geographie, erarbeitete er eben eine "Zoologische Weltcharte",10 auf
der fein säuberlich die Verbreitung aller animalia, inklusive der
verschiedenfarbigen Menschen, eingetragen ist.

"Weltcharte" und "Geogonie"

Nun sass Herder gerade in jenen Jahren an seinen Ideen tgur Philosophie
der Geschichte der Menschheit, und da Zimmermanns faszinierende Weltkarte

Anlass zu weitreichenden Spekulationen über die Abhängigkeit
der Entwicklung des Lebens von den jeweiligen geographischen
Gegebenheiten eines Landes oder Kontinents gab, Hegt es nahe, dass

sich der Weimarer Geschichtsphilosoph brennend dafür interessieren

musste. Hier fand Herder eine wichtige InspirationsqueUe für sein

Lande oftmals ausfallen"; und er ärgert sich, dass ganz Europa "physikalisch
bekannt" wäre, "wenn nicht einige beträchtliche Länder den Türken gehörten, und
daher so wohl in Cultur, als Untersuchung weit gegen andere zurück ständen."
Eberhard August Wilhelm Zimmermann, Versuch einer Anwendung der Zoologischen

Geographie aufdie Geschichte der Erde, nebst einer zoologischen Weltcharte [= Geographische

Geschichte des Menschen, und der allgemein verbreiteten vierfiißigen Thiere, mit einer hiegu

gehörigen Zoologischen Weltcharte, Dritter Band], Leipzig, Megandsche Buchhandlung,
1783, S. 91 und 97.

10 Vgl. dazu den Titel ebd.\ der Kommentar zur "Weltcharte" erschien separat:
Eberhard August Wilhelm Zimmermann, Kurge Erklärung der zoologischen Weltcharte.

Ein Anhang gu E. A. W. Zimmermanns Geographische[!] Geschichte des Menschen,

Leipzig, Megandsche Buchhandlung, 1783.



60 Peter Schnyder

opus magnum, und es überrascht deshalb nicht, dass er darin mehrfach
auf Zimmermann verweist und vor allem dessen "genauef ], feine[ ]

zoologische Weltcharte" lobt.11 Wenn deshalb im 1784 publizierten
ersten Band der Ideen mehrfach der "simple Anblick einer
Weltcharte" zum Ausgangspunkt für grundlegende Überlegungen
gemacht wird, darf angenommen werden, dass Herder beim Schreiben
Zimmermanns Karte vor sich liegen hatte.12 Aber ganz unabhängig
vom einflussphilologischen Nachweis, dass Herder tatsächlich diese

Karte vor sich hatte, ist bedeutsam, dass er sich in den frühen
Abschnitten seiner Ideen über eine längere Passage hin vom Blick auf
eine "Weltcharte" leiten lässt. Das legt es nahe, den tieferen Implikationen

dieser Kartenlektüre für den Plan und die Poetologie der Ideen

nachzugehen: Herders Auseinandersetzung mit der "Weltcharte" bietet

einen fruchtbaren Ansatzpunkt für die Frage nach den empirischen

Wissenschaften und ihrem Jenseits und für die Frage nach dem
Verhältnis von konkreter Anschauung und Abstraktion. Oder noch
einmal anders gewendet: Wird in Herder, mit Panajotis Kondylis zu
reden, einer der Hauptvertreter der spätaufklärerischen "Rehabilitation

der Sinnlichkeit" gesehen,13 so kann gerade über seine
Auseinandersetzung mit dem Medium der Karte herausgearbeitet werden, wie
diese Rehabilitation zugleich mit Abstraktionsverfahren verknüpft ist.
Herder pflegt zwar eine ausgeprägte Rhetorik der unmittelbaren
sinnlichen Erfahrung, doch das hindert ihn nicht an kühnen Transgres-
sionen in das Jenseits der Empirie.

Um diese Transgressionen, die hier vor allem an Herders
Weltkartenlektüre festgemacht werden sollen, klarer zu profilieren, muss

11 Johann Gottfried Herder, Ideen %ur Philosophie der Geschichte der Menschheit, hg. von
Martin Bollacher Werke, hg. von Martin Bollacher et al., Bd. 6), Frankfurt am
Main, Deutscher Klassiker Verlag, 1989, S. 69, Antn. 10.

12 Ebd., S. 40 und 50. Auch Proß weist im Kommentar zu dieser Stelle auf Zim¬

mermann hin. Vgl. Johann Gottfried Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte der

Menschheit, hg. von Wolfgang Proß (— Werke, hg. von Wolfgang Proß, Bde. III/1
und III/2), München, Carl Hanser, 2002, Bd. III/2, S. 104.

13 Panajotis Kondylis, Die Aufklärung im Pkahmen des neuzeitlichen ~Rationa!ismus [1981],
Stuttgart, dtv/Klett-Cotta, 1985, S. 615: "Durch Herder erreicht der monistische
Ansatz der deutschen Aufklärung seinen zumindest bis 1795 reifsten Ausdruck.
Die Vereinigungsforderung ist für Herder einfach selbstverständlich — und ebenfalls

selbstverständlich ist ihre antiintellektualistische Spitze, die durch eine
freigebige und geradezu freudige Rehabilitation der Sinnlichkeit auf allen Ebenen

geschärft wird." Vgl. überhaupt ebd., S. 615—636.



"Der simple Anblick einer Weltcharte" 61

zunächst der Einsatz von Zimmermanns Karte im ersten Buch der
Ideen kontextualisiert werden:14 Schreibt Herder in der Vorrede, er
wolle keine "metaphysischen Spekulationen" bieten, die bloss eine

"Luftfahrt sind, die selten zum Ziel führet" (16),15 so beginnt er dann
doch in gewissem Sinne mit einer "Luftfahrt"; zwar nicht mit einer

"metaphysischen", aber doch mit einer, die den Menschen weit ins

Jenseits der irdischen Empirie entführt. Denn im Zuge seiner einführenden

Darlegungen darüber, dass die Erde "ein Stern unter Sternen"
(21) sei, setzt er zu einem konjunktivischen Weltraumflug an, der

Perspektiven eröffnet, welche die menschlichen Sinne überfordern.
Diese Sinne sind, wie er ausführt, sorgfältig auf die Position des

Menschen auf der Erde abgestimmt:

Mein Auge ist für den Sonnenstrahl in dieser und keiner andern Sonnenentfernung,

mein Ohr für diese Luft, mein Körper für diese Erdmasse, alle meine
Sinnen aus dieser und für diese Erdorganisation gebildet: dem gemäß wirken
auch meine Seelenkräfte; der ganze Raum und Wirkungskreis meines
Geschlechts ist also so festbestimmt und umschrieben, als die Masse und Bahn der

Erde, auf der ich mich ausleben soll; [•••]• (23)

Das hindert Herder freilich nicht daran, im zweiten Kapitel zu virtuellen

Reisen zu anderen Planeten aufzubrechen und sich auszumalen,
wie es wäre, wenn man "auf dem Haar der Kometen", das heisst auf
deren Schweif,16 "durch die weiten Regionen des Himmels schiffen"
könnte (27). Solche extraterrestrischen Reiseerfahrungen und möglichen

Begegnungen mit Bewohnern anderer Planeten würden ganz

14 Vgl. für eine Kontextualisierung dieses ersten Buches unter epistemologischen
Vorzeichen auch Ralph Häfner, "Aufklärung als Problem wissenschaftlicher
Erkenntnis. Kants 'Gesetz der zunehmenden Zerstreuung' und die erkenntniskritischen

Voraussetzungen der Kosmologie in Herders Ideen", Vom Selbstdenken.

Aufklärung und Aufklärungkritik in Herders "Ideen %ur Philosophie der Geschichte der

Menschheit". Beiträge ~(ur Konferenz der International Herder Soäety Weimar 2000, hg.

von Regine Otto und John H. Zammito, Heidelberg, Synchron, 2001, S. 119—

128.

15 Hier und im Folgenden wird mit der Angabe der Seitenzahl im Lauftext verwie¬

sen auf Johann Gottfried Herder, Ideen (Ed. Bollacher), a.a.O. Neben dieser Ausgabe

wurde zumal für den ausfuhrlichen Kommentar auch auf die Ausgabe von
Proß zurückgegriffen: Herder, Ideen (Ed. Proß), a.a.O., Bd. III/2.

16 Das Wort "Komet" geht auf das griechische "kometes" zurück, das seinerseits

von "kome" ("Haar") abgeleitet ist. Das "Haar" des Kometen ist sein Schweif,
deshalb heißt er im älteren Deutschen auch "Haarstern".



62 Peter Schnyder

neue Perspektiven auf den dezentrierten Stern der Erde eröffnen. Da
dem Menschen solche Reisen aber, wie Herder meint, nie möglich
sein werden, sei davon auszugehen, dass wir von diesen Dingen
gemäss der weisen Ordnung des Kosmos "nichts wissen können, nichts
wissen sollen" (25). Die empirische Erfahrung von Alterität ist dem
Menschen im Weltraum verwehrt: "Wir sind nicht im Mittelpunkt
sondern im Gedränge; wir schiffen, wie andre Erden, im Strom umher

und haben kein Maß der Vergleichung" (26).
Damit wendet sich der Blick Herders im dritten Kapitel auf den

Stern unter Sternen, auf dem der Mensch lebt, und so wie er in den

Abschnitten zuvor dessen Position in den Weiten des Raums
umschrieben hat, so wendet er sich nun der Dimension der Zeit zu.
Denn dieser Stern hat, wie Herder im Rückgriff auf das damals
aktuellste geologische Wissen referiert, im Laufe der Zeit viele Veränderungen

durchlaufen: "Das Wasser hat überschwemmt und Erdlagen,
Berge, Täler gebildet: das Feuer hat gewütet, Erdrinden zersprengt,
Berge emporgehoben und die geschmolznen Eingeweide des Innern
hervorgeschüttet" (29). Und zwar haben diese, wie er sie nennt,
"Revolutionen" (29)17 auch noch zu einer Zeit stattgefunden, da es auf
der Erde bereits Leben gab, denn anders waren die "versteinten Tiere
und Gewächse" (29), die man allenthalben fand, nicht zu erklären.
Der Blick in diese damals erst richtig entdeckte Vergangenheit, die
den tradierten christlichen Zeitrahmen von wenigen tausend Jahren
entschieden sprengt; der Blick in diesen Abgrund der Zeit liess die

biblische Schöpfungsgeschichte in einem neuen Lichte erscheinen,
denn die Schöpfung war ganz offensichtlich kein abgeschlossener,
sondern ein fortdauernder, sich in verschiedenen "Revolutionen"
vollziehender Prozess. Herder vermutete allerdings, dass die späteren
dieser Revolutionen "vielleicht" nur als "zufällig" — im Sinne von
akzidentell — zu betrachten seien, während wahrscheinlich allein die ersten

der Erde "wesentlich" seien. Jedenfalls seien die Späteren — zu
denen Herder zum Beispiel das Erdbeben von Lissabon zählt18 — von

17 Vgl. zu diesem Begriff im Zusammenhang mit geologischen Fragen den ausführ¬
lichen Kommentar in Johann Gottfried Herder, Ideen (Ed. Proß), a.a.O., Bd.

III/2, S. 85-87.
18 Nach Herder sind größere Revolutionen im Laufe der Erdgeschichte seltener

geworden, "weil die Erde ausgebildet oder vielmehr alt" sei (31 f.). Trotzdem seien

sie aber immer noch möglich, wie das Erdbeben von Lissabon zeige, und da

sie zur "ewigen" Ordnung der Welt gehörten, sei es bloß ein "unphilosophisches



"Der simple Anblick einer Weltcharte" 63

zu vielen "kleinen Lokalursachen" abhängig, als dass sie in eine
übergreifende Theorie integriert werden könnten, weshalb man sich
zunächst auf die Wesentlichen und Ursprünglichen konzentrieren sollte.
Im Blick auf sie könnte, wie Herder sich wünscht, die "Geogonie"
(30), die Entstehung und geologische Gliederung des Planeten Erde,
erklärt werden; daraus könnte eine "Theorie" der "ersten wesentlichen

Revolutionen unsrer Erde" (30) entwickelt werden; und zwar
eine Theorie, die über die damals aktuellsten "kühnen Hypothesen"
(30) von Buffon hinausgehen sollte, wie sie dieser vor allem in seiner
Théorie de la Terre (1749) und seinen Epoques de la Nature (1778) vorgetragen

hatte. Für Herder war Buffon zumal mit seinem letzteren
Werk — diesem "blendende[n] Roman"19 — erst der "Des-Kartes" (30)
der Geogonie; nun sollten aber ein "Kepler und Newton" (30)

folgen, die dem Newtonschen Grundsatz "hypotheses non fingo"
gemäss arbeiten würden.20 Im Moment waren dafür allerdings "die
Bemerkungen aus verschiedenen Weltteilen lange noch nicht vielseitig
und genau genug" — es fehlten noch die empirischen Daten — weshalb

es doch noch nahe liegender war, die Geogonie aus allgemeinen,

Geschrei", wenn man, wie Voltaire, wegen eines solchen Naturereignisses diese

Ordnung in Frage stelle und "beinahe lästernd die Gottheit" anklage (32): "Sind
wir uns selbst nicht und alle das unsre, selbst unsern Wohnplatz, die Erde, den
Elementen schuldig? Wenn diese, nach immer fortwirkenden Naturgesetzen
periodisch aufwachen und das Ihre zurücke fodern, wenn Feuer und Wasser, Luft
und Wind, die unsre Erde bewohnbar und fruchtbar gemacht haben, in ihrem
Lauf fortgehn und sie zerstören: wenn die Sonne, die uns so lang als Mutter
erwärmte, die alles Lebende auferzog und an goldenen Seilen um ihre erfreuendes

Antlitz lenkte - wenn sie die alternde Kraft der Erde, die sich nicht mehr zu halten

und fortzutreiben vermag, nun endlich in ihren brennenden Schoß zöge; was

geschähe anders, als was nach ewigen Gesetzen der Weisheit und Ordnung
geschehen mußte?" (32).

19 Vgl. zu diesem Urteil Herders Brief vom 3. Januar 1783 an Friedrich Haller, in:

Johann Gottfried Herder, Briefe. Gesamtausgabe 1763—1803, hg. von Karl-Heinz
Hahn et al., Weimar, Böhlaus Nachfolger, 1979, Bd. 4, S. 250. Buffons Werk
wurde wegen seiner kühnen Hypothesen von vielen als bloßer Roman bezeichnet.

Dagegen hat sich beispielsweise Goethe gewehrt, als er in einem Brief vom
7. April 1780 an Merck meinte: "Die Epochen de la nature[!] von Buffon sind

ganz vortrefflich. Ich [...] leide nicht, daß Jemand sagt, es sei eine Hypothese
oder ein Roman." Johann Wolfgang von Goethe, Die Schriften qur Naturwissenschaft,

hg. von der Deutschen Akademie der Naturforscher Leopoldina, Weimar,
Böhlaus Nachfolger, 1947f£, II. Abt., Bd. 7, S. 286.

20 Vgl. dazu den Kommentar in Johann Gottfried Herder, Ideen (Ed. Proß), a.a.O.,

Bd. III/2, S. 88.



64 Peter Schnyder

theoretisch erschlossenen Gesetzmässigkeiten abzuleiten. Auch hier
zeigt sich mithin, wie sich in den Ausführungen zur im Weltall
"schiffenden" Erde Empirie und Theorie, Anschauung und Abstraktion
durchdringen — und diese Durchdringung prägt auch die dann
folgenden Erörterungen Herders zur Kugelgestalt der Erde, denn wenn
er dort seiner Überzeugung der Relativität jeder Kultur Ausdruck
gibt, so leitet er diesen historistischen Grundsatz nicht aus empirischen

Daten der verschiedenen Kulturgeschichten, sondern aus dem

gegenüber jeder Kultur apriorischen Faktum der Kugelgestalt der Erde

ab. Für ihn ist das Grundphänomen der permanenten
"Veränderung" (33) in allen Bereichen durch die Drehung der Kugel gegeben:

"Wie sich die Kugel dreht, drehen sich auch auf ihr die Köpfe,
wie die Klimaten; Sitten und Religionen, wie die Herzen und Kleider"
(33f.). Und aus dieser Grundüberlegung kann schliesslich sogar
gleichsam geometrisch eine beissende Kritik am Kolonialismus, am
Missionswesen und an der gewaltsamen europäischen Expansion
entwickelt werden:

Wer, der diese Figur [die Kugelgestalt der Erde] je beherzigt hätte, wäre

hingegangen, die ganze Welt zu Einem Wortglauben in Philosophie und Religion zu
bekehren, oder sie dafür mit dumpfem aber heiligem Eifer zu morden? Alles ist
auf unserer Erde Abwechselung einer Kugel: kein Punkt dem andern gleich, [...].
Lasset uns also, wenn wir über die Geschichte unseres Geschlechts philosophieren

wollen, so viel möglich alle enge Gedankenformen, die aus der Bildung Eines
Erdstrichs, wohl gar nur Einer Schule genommen sind, verleugnen. (33 und 35)

Nach diesen allgemeinen Bemerkungen zur Kugelgestalt der Erde
lässt sich Herder auf deren Atmosphäre ein und entwickelt das Projekt

einer "geographischen Aerologie" (39), bevor er sich gegen Ende
seines ersten Buches den Gebirgen der Erde zuwendet.21 Dabei spielt
nun die erwähnte "Weltcharte" Zimmermanns eine wichtige Rolle,
denn das zweitletzte Kapitel mit dem Titel "DER PLANET, DEN
WIR BEWOHNEN, IST EIN ERDGEBÜRGE, DAS ÜBER DIE
WASSERFLÄCHE HERVORRAGT" beginnt mit den folgenden
Worten: "Der simple Anblick einer Weltcharte bestätigt dieses [das

21 Herder hat neben der geforderten "Aerologie" eine ganze Reihe von Projekten
für neue Wissenschaftszweige entwickelt. Vgl. dazu Hans Adler, "Wunschzettel
der Aufklärung. Wissenschafts-Desiderata in Herders Ideen", in: Regine Otto und

John H. Zammito, a.a.O., S. 99-104.



"Der simple Anblick einer Weltcharte" 65

im Titelsatz gesagte], Ketten von Gebürgen sinds, die das feste Land
nicht nur durchschneiden, sondern die auch offenbar als das Gerippe
dastehn, an und zu dem sich das Land gebildet hat" (40). In einem
ersten Schritt geht Herder darauf einen Erdteil nach dem andern
durch und beschreibt den Verlauf der wichtigsten Gebirgszüge, wie
sie auch auf Zimmermanns "zoologischer Weltcharte" gut erkennbar
eingezeichnet sind — von Amerika über Asien und Europa bis nach
Afrika.22 Nach dieser längeren deskriptiven Passage, die mit einem
leicht erschöpften "Gnug" (42) endet, beginnt er dann erste Schlüsse

aus dem Verlauf des "Gerippes" der Erde zu ziehen, wobei sich als

Grunderkenntnis abzeichnet, dass "die großen Bergstrecken der
Erde" nicht nur der "erste Wohnsitz", sondern auch "die Werkstätte
der Revolutionen [...] des menschlichen Geschlechts" zu sein scheinen.

Das wird erhärtet durch einen nochmaligen Überblick über die

Weltkarte, womit endgültig die für Herder so wichtige Brücke von
der "Naturgeschichte der Erde" zur "Geschichte des

Menschengeschlechts" (45) geschlagen wird.23 Denn ganz offensichtlich waren
die auf der Karte eingezeichneten geographischen Gegebenheiten der

Bergketten, Flüsse und Meere "die Direktionslinien oder die Grenzen
der Weltgeschichte" (45); "die Natur" hatte — wie Herder die
erdgeschichtlichen mit den menschheitsgeschichtlichen Revolutionen
verbindend formuliert — mit den "Bergreihen, die sie zog, wie mit den

Strömen, die sie herunter rinnen ließ, gleichsam den rohen aber festen

Grundriß aller Menschengeschichte und ihrer Revolutionen
entworfen" (44f.). Und er fasst diese Erkenntnis in dem für ihn
typischen Ausruf zusammen: "Liefen die Berge, flössen die Ströme,
uferte das Meer anders; wie unendlich anders hätte man sich auf
diesem Tummelplatz von Nationen umhergeworfen!" (45). So aber habe

die konkrete geologische Gestalt der Erde schon fast zwangsläufig

22 Die Karte ist im Internet zu konsultieren unter http://nla.gov.au/nla.map-tl436
(5. Jan. 2012).

23 Vgl. zur Bedeutung der Geographie für Herders Geschichtsdenken Chenxi Tang,
"Herder und die Entstehung der modernen Geographie", Derfrühe und der späte

Herder. Kontinuität und/oder Korrektur, hg. von Sabine Groß und Gerhard Sauder,

Heidelberg, Synchron, 2007, S. 121—128. Vgl. allgemeiner auch Chenxi Tang, The

Geographie Imagination of Modernity. Geography, Hterature, and Philosophy in German

Komantiäsm, Stanford, Stanford University Press, 2008.



66 Peter Schnyder

zur Eroberung Amerikas durch "uns Europäische Räuber" geführt,24
wie überhaupt die europäische Expansion ihren im wörtlichen Sinne
tieferen Grund in der Naturgeschichte der Erdoberfläche finde. Das
heisst aber, dass jede wahre Geschichtsschreibung aufs engste mit der

Geographie verbunden sein muss, wie Herder in einem kurzen,
zeitgleich mit den Ideen entstandenen Aufsatz über den Nutzen der
Geographie darlegt und dabei zugleich — wenn auch nur auf der Ebene
eines Vergleichs — das Medium der Landkarte ins Spiel bringt:

Durch die Geographie wird die Geschichte gleichsam zu einer illuminirten
[kolorierten] Charte für die Einbildungskraft, das Gedächtniß, ja für die Beurthei-
lungskraft selbst: denn nur durch ihre Hülfe wird es deutlich, warum diese und
keine andre Völker, solche und keine andre Rolle auf dem Schauplatze unsrer
Erde spielten?25

Eine so verstandene Geographie muss für Herder fester Bestandteil
jedes Erziehungsprogramms sein, denn dank ihr könne jeder Schüler,
"ohne daß er sein Vaterland verläßt, ein Ulyßes" werden, "der die
Erde durchreiset" und "viele Völker, Länder und Sitten, voll Klugheit
und Thorheit kennen lernt" — und wenn er dadurch "nicht Ideen in
den Kopf und große geläuterte Empfindungen ins Herz" erhielte,
müsste er, wie Herder mit vernichtender Schärfe festhält, "eine
stupide Misgeburt[!] seyn".26

Aber zurück zu den Ideen. Wie man sieht, entwickelt Herder aus
dem "simplen Anblick einer Weltcharte" die wichtigsten Grundlagen
für die Geschichte, und es überrascht deshalb nicht, dass er nach
seinem begeisterten Streifzug durch die "Gerippe" der Erde — einem

24 Vgl. dazu Johann Gottfried Herder, Ideen (Ed. Bollacher), a.a.O., S. 47: "Amerika
ist vielleicht auch deswegen voll so viel kleiner Nationen, weil es nord- und südlich

mit Flüssen, Seen und Bergen durchschnitten und zerhackt ist. Seiner Lage
nach ists von außen das zugangbarste Land, da es aus zwei Halbinseln bestehet,
die nur durch einen engen Isthmus zusammenhangen, an dem die tiefe Einbucht
noch einen Archipelagus von Inseln bildet. Es ist also gleichsam ganz Ufer; und
daher auch der Besitz fast aller Europäischen Seemächte, so wie im Kriege
immer der Apfel des Spiels. Günstig ist diese Lage für uns Europäische Räuber;
ungünstig war seine innere Durchschnittenheit für die Bildung der alten Einwohner."

25 Johann Gottfried Herder, "Von der Annehmlichkeit, Nützlichkeit und
Nothwendigkeit der Geographie" [1784], Ideen (Ed. Proß), a.a.O., Band III/1,
S. 1130-1135, hier S. 1134.

26 Ebd., S. 1132.



"Der simple Anblick einer Weltcharte" 67

Streifzug, der ganz im Medium der Landkarte stattfindet — abschliessend

im ersten Buch seiner Ideen den Wunsch nach einer besseren

"Bergeharte" (53), ja sogar nach einem "Berg-Atlas" (53) äussert. Darin

sollen "Bemerkungen, die jetzt in Abhandlungen und
Reisebeschreibungen zerstreut liegen, genau gesammlet[!] und auch auf
Charten zusammengetragen" werden, denn "welche schöne und
unterrichtende physische Geographie der Erde würde damit in Einem
Überblicke auch der Natur- und Geschichtsforscher der Menschheit
haben!" (53f.) Was also einzelne reisende Forscher — unter denen zum
Beispiel Horace Bénédict de Saussure als Verfasser der Voyages dans les

Alpes (1779ff.) explizit genannt wird (54) - gesammelt und publiziert
haben, soll zusammengetragen und im Hinblick auf Gesamtüberblicke

in Landkarten synthetisiert werden.
Dadurch wird noch einmal unterstrichen, für wie wichtig Herder

die Arbeit mit Landkarten hielt — und ausgehend davon können
abschliessend einige Beobachtungen zum komplexen Verhältnis von
Anschauung und Abstraktion und zu dessen poetologischer Bedeutung

für Herders Geschichtsschreibung formuliert werden.

Karten- und Bücherlektüre

Zunächst zeigt sich, dass die programmatische Rhetorik der Empirie,
wie sie Herder im Zeichen einer Rehabilitation der Sinnlichkeit und
einer dem menschlichen Wahrnehmungsvermögen angemessenen
Anschaulichkeit pflegt, keineswegs ausschliesst, dass der Bereich der
konkreten Empirie auch immer wieder überschritten wird, ja
überschritten werden muss, wo Einzelnes und Allgemeines miteinander
vermittelt werden sollen. Um diese Vermittlung dreht sich aber die

ganze, stark von spinozistischen Anschauungen geprägte Geschichtsphilosophie

Herders,27 und besonders deutlich wird diese Vermittlung

eben im Medium der Karte, in dem ein Wissen geordnet und
angeordnet wird, das auf konkreter Erfahrung basiert, das aber

zugleich nur durch komplexe abstrahierende Transformationsleistungen
überhaupt in eine im emphatischen Sinne objektive Repräsentations-
Form gebracht werden kann.

27 Vgl. dazu das Nachwort von Martin Bollacher in Herder, Ideen (Ed. Bollacher),
a.a.O., S. 901-937, vor allem S. 915—936.



68 Peter Schnyder

Die Karte ist zwar ein Medium konkreter Anschauung, doch ihre
Anschaulichkeit ist eine ganz andere als diejenige eines Bildes.
Besonders klar hat dies Victor Stoichita herausgestellt, indem er in
seiner Studie L'instauration du tableau auf frühneuzeitliche Darstellungen
der Tätigkeit des Malers einerseits und des Kartographen andererseits
verweist.28 Wie man auf einer Illustration aus Hieronymus Rodlers
Buch über die Malerei aus dem 16. Jahrhundert erkennen kann,
arbeitet der Maler mit Blick auf die konkrete Landschaft, die er darstellen

will (Abb. 1).

Abb. 1 : ["Landschaftsmaler bei derArbeit", aus:] Hieronymus Rodler, Eyn schön nützlich
büchlin und underweisung der kunst des Messens mit dem Zirckel, Richtscheidt oder Unial,

Simmern, Hieronymus Rodler, 1531, Nachdruck mit einer Einführung von Trude Aldrian, Gray,
Akademische Druck- und Verlagsanstalt, "Instrumentaria Artium" 4, 1970, S. 88.

28 Victor I. Stoichita, L'instauration du tableau. Mêtapeinture à l'aube des temps modernes,

Paris, Méridiens Klincksieck, 1993, S. 196.



"Der simple Anblick einer Weltcharte" 69

Zwar ist sein Blick auch kein unvermittelter, da er ihn durch ein velum,

ein Fadengitter, gleichsam filtert und leitet, doch entscheidend ist,
dass er während seiner Arbeit aus dem Fenster in jene Gegend
schaut, die er darstellend erfassen will. Der Kartograph hingegen, den

man auf einer Illustration von Paul Pfinzig vom Ende desselben

Jahrhunderts erkennen kann, arbeitet symbolträchtig mit dem Rücken

zum Fenster (Abb. 2).

Abb. 2: ["Kartograph bei derArbeit", aus:] Paul Pfinzig, Methodusgeometrica,

Nürnberg Valentin Fuhrmann, 1598, S. XXX.

Er macht auf seinem Blatt das sichtbar, was nicht gesehen wird, und

er ist gar nicht angewiesen auf den unmittelbaren Blick auf das

Dargestellte. Er visualisiert ein Wissen, das er aus vielen Aufzeichnungen
anderer zusammengetragen hat, und zwar mit Hilfe komplexer
geometrischer und anderer abstrahierender Verfahren. Hier wird besonders

anschaulich, wie — um auf die Einleitung zum vorliegenden Band
zurückzukommen - Geografie und Mathematik konsequent enggeführt

werden. Der Kartograph stützt sich auf empirische Daten,
allerdings muss er diese Daten nicht selbst gesammelt haben. Im
Gegenteil. Er tut, wie der Kosmograph Sebastian Münster schon im



70 Peter Schnyder

16. Jahrhundert feststellte, gut daran, sich an Büchern und anderen
Karten zu orientieren, denn da steht ihm eine viel grössere Fülle an
Informationen zur Verfügung als er selbst je sammeln könnte:

Zuo vnseren zeiten ist es nit gar von nöten / das du weit hin vnd här auff der
erden vmbhär schweiffst / zuo besichtigen vnd zuo erfaren gelegenheit der län-
dern / stett / wässer / bergen vnd thäler / item sitten / gebreüch / gesätzt vnd
regiment der menschen / eygenschafft vnd natur der thier / bäum vnd kreüter.
Du magst diese ding jetzunt in büchern finden / vnd dar auß mer lernen vnd
erkennen von disem oder ihenem land / dan etwan ein ander / der gleich darin iar
vnd tag ist gewesen.25

Die Erfahrung des Kartographen ist mithin vor allem eine Leseerfahrung,

die er sich durch die Lektüre von Büchern und Karten anderer

Kartographen erwirbt,30 und er bereitet diese Lektüreerfahrung
wiederum objektivierend und abstrahierend so auf, dass die Fülle des

Wissens im synthetisierenden Medium einer neuen Karte gleichsam
'auf einen Blick' erfasst werden kann, oder anders und mit Abraham
Ortelius' Theatrum orbis terrarum (1570) formuliert: die Geographie
wird dank dieser komplexen Verarbeitung angelesener empirischer
Daten selbst zum "Auge der Geschichte [Historiae oculus]".31 Sie

vermag das zu sehen, was in concreto zu sehen dem Einzelnen gerade
verwehrt ist; sie vermag das Sehen der unmittelbaren empirischen
Erfahrung auf ein vermitteltes Sehen ansonsten unsichtbaren Wissens
hin zu überschreiten.

Was sich hier in der Kosmographie der frühen Neuzeit abzeichnet,

hat mutatis mutandis auch noch für Herder seine Gültigkeit. Wenn
er meint, durch die Geographie werde die Weltgeschichte zu einer "il-
luminirten Charte",32 so bewegt er sich damit ganz in der Nähe von
Ortelius' Rede vom "Auge der Geschichte". Und Sebastian Münsters
Aufforderung an den Kartographen, nicht selbst zu reisen, sondern
die Bücher und Karten anderer auszuwerten, passt durchaus auch auf

29 Sebastian Münster, Cosmographei [1544], Basel, Petri, 1550, f. a iij r. Zit. nach
Christian Kiening, "Erfahrung und Vermessung der Welt in der frühen Neuzeit",
Text — Bild- Karte. Kartographien der Vormoderne, hg. von Jürg Glauser und Christian

Kiening, Freiburg im Breisgau, Rombach, 2007, S. 221—251, hier S. 250.
30 Vgl. dazu die dichten Ausführungen in Christian Kiening, a.a.O. S. 249.
31 Abraham Ortelius, Theatrum Orbis Terrarum, Antverpiae, Aegidius Coppenius,

1570, Vorrede, ohne Paginierung.
32 Johann Gottfried Herder, "Von der Annehmlichkeit", a.a.O., S. 1134.



"Der simple Anblick einer Weltcharte" 71

Herders Ideen — auch wenn diese keine Karte, sondern ein geschichts-
philosophisches Werk sind. Auch Herders Empirie ist im Wesentlichen

eine durch das Medium des Buches und der Karte vermittelte
Erfahrung. Er schaut nicht aus dem Fenster und arbeitet nach der

Natur, sondern sitzt in seinem Studierzimmer und transformiert seine

Leseerfahrungen durch komplexe Operationen zu einer geschichts-
philosophischen Gesamtschau. Auch er macht Nicht-Gesehenes
sichtbar, genau so wie jeder Kartograph die Welt auf einer Karte so
sichtbar macht, wie sie von keinem Menschen gesehen werden kann.

Und bedenkt man, welche prominente Rolle Herder der Zimmer-
mannschen "Weltcharte" im ersten Buch seiner Ideen zugeschrieben
hat, und mehr noch: sieht man, wie Herder sich am Ende des sechsten

Buches wünscht, alles anthropologische Wissen in einer
"anthropologische [nj Charte der Erde" so zu verdichten, wie das auf
Zimmermanns Weltkarte mit dem zoologischen Wissen der Fall sei,33

könnte man sogar so weit gehen, das poetologische Programm der
Ideen als eines der Kartographie zu bezeichnen.

Aber eben: Herder legt keine Karte, sondern einen Text vor. Auch
wenn die "Weltcharte" mit ihrem synthetisierenden Potential deshalb
als Modellmedium für Herders Bemühen um einen geschichtsphilo-
sophischen Überblick bedeutsam ist, ist dieser selber nicht im Medium

einer Karte repräsentiert, sondern sozusagen in einem extrem
differenzierten Kommentar zu einer "Weltcharte", denn die Ideen

können in toto als immer weitere Verästelungen des konkreten
Kartenkommentars im ersten Buch gelesen werden. Die Simultaneität des

Generalüberblicks der Karte wird im geschichtsphilosophischen
Kommentar in die notwendige Sukzessivität der Historiographie

33 Vgl. dazu Herder, Ideen (Ed. Bollacher), a.a.O., S. 250: "[Vjerdiente etwa die
menschliche Natur allein jene genaue Aufmerksamkeit nicht, mit der man Tiere
und Pflanzen zeichnet? Indes da in den neuesten Zeiten der edle Bemerkungsgeist

auch für unser Geschlecht wirklich schon erwacht ist und man von einigen,
wie wohl nur von wenigen Nationen Abbildungen hat, [...] so wäre es ein schönes

Geschenk, wenn Jemand, der es kann, die hie und da zerstreueten treuen
Gemälde der Verschiedenheit unsres Geschlechts sammlete und damit den

Grund zu einer sprechenden Naturlehre und Physiognomik der Menschheit legte.

Philosophischer könnte die Kunst schwerlich angewandt werden und eine anthropologische

Charte der Erde, wie Zimmermann eine zoologische versucht hat, auf der
nichts angedeutet werden müßte, als was Diversität der Menschheit ist, diese

aber auch in allen Erscheinungen und Rücksichten; eine solche würde das

philanthropische Werk krönen."



72 Peter Schnyder

übersetzt. Diese Übersetzung ist zugleich aber nicht nur der Not des

historischen Nacheinanders geschuldet, sondern trägt zugleich auch

zur Verlebendigung der statischen kartographischen Gesamtschau
bei. So sehr Karten zur abstrahierenden Synthese von Wissen geeignet

sind, so sehr droht dieses Wissen — wie sich Hölderlin im
ausgehenden 18. Jahrhundert beklagte — in den Karten zur "toten, papier-
nen" Wissenschaft zu werden. Die Karten müssten deshalb, wie
Hölderlin im entsprechenden Brief an Ebel fordert, durch dazugehörige

Reisebeschreibungen verlebendigt werden.34 Im Lichte dieser

Forderung könnten die Ideen %ur Philosophie der Geschichte der Menschheit

als deren antizipierte Einlösung betrachtet werden, denn sie sind die

verlebendigende Beschreibung einer metaphorischen Reise durch
Raum und Zeit, zu der Herder nicht zuletzt durch den "simplen
Anblick einer Weltcharte" angeregt wurde.

34 Friedrich Hölderlin an Johann Gottfried Ebel, 2. Sept. 1795, in: Friedrich
Hölderlin, Sämtliche Werke und Briefe, hg. von Günter Mieth, 4. Aufl., München,
Carl Hanser, 1984, Bd. 2, S. 665: "Wenn die Geographie nicht, wie gewöhnlich,
so eine tote papieme Geographie ist, wenn die Karte mit zweckmäßig bearbeiteten

Reisebeschreibungen belebt wird, so wird sich dieser Unterricht ohne Forderung

oder Zwang, wie ich glaube, dem Kinde mitteilen lassen."



"Der simple Anblick einer Weltcharte" 73

Abstract

Maps are a particularly informative medium for the question of the beyond of empirical

experience. They are the product of a complex process which synthesizes a mass
of empirical data - seldom collected by the cartographer himself- in such a way that
it can be grasped 'at a glance'. Thus the precondition of cartographic evidence is a

process of abstraction, a transgression of the empirically given. Herder is famous as

an advocate of concrete sensual experience, but in the first book of his Ideen %ur

Philosophie der Geschichte der Menschheit (1784ff.), he refers repeatedly and with enthusiasm

to a map of the world to develop his arguments. Given this background, the present
article first discusses the relation between empirical experience and abstraction in this

particular case and then shows the importance of the medium of the map for the

poetology of Herder's Ideen.




	"Der simple Anblick einer Weltcharte" : die kartographisce Transgression der Empirie in Herders Ideen

