
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2010)

Heft: 41: Autoritäre Moderne = Autorité et modernité = Authority and
modernity

Artikel: "Die Welt der Bezüge" : Hofmannsthal zur Autorität des Dichters in
seiner Zeit

Autor: Schneider, Sabine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006368

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006368
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sabine Schneider

"Die Welt der Bezüge"

Hofmannsthal zur Autorität des Dichters
in seiner Zeit

Der Problemstellung der verantwortlichen Zeitgenossenschaft
des Dichters begegnet Hugo von Hofmannsthal 1906 in
dem Vortrag "Der Dichter und diese Zeit" sowie in einigen

weiteren poetologischen und literaturkritischen Essays, Reden und
Rezensionen im Umkreis (in den Jahren 1902—1909) mit offensivem
Kulturkonservativismus. Er entwirft ein emphatisches Konzept der
kulturellen Integrationskraft und Führerschaft des Dichters in seiner
Zeit. Diesem autoritären Autorschaftskonzept liegt eine für die ästhetische

Moderne der ersten Jahrzehnte des zwanzigsten Jahrhunderts
symptomatische Krisenerfahrung zugrunde, als deren früher
Diagnostiker Hofmannsthal schon vor dem Ersten Weltkrieg auftritt. Diese

kulturkritische Diagnose betrifft die Wahrnehmung einer als kon-
tingente Disparatheit erscheinenden medialen und diskursiven

Vielstimmigkeit, einer Häufung kulturellen Materials, welche die

privilegierte Stimme der Literatur marginalisiert. Unter den möglichen
Gegenstrategien gegen diesen Autoritätsverlust des Literarischen in
der Dezentrierungserfahrung der ästhetischen Moderne, zu denen

Benjamins kulturanthropologische Argumente zugunsten eines
vorliterarischen erfahrungsgesättigten Erzählens ebenso gehören wie
Döblins Eliminierung eines subjektiven Autorkonzepts zugunsten
kollektiver epischer Bauformen, stellt Hofmannsthals Konzept des

"Dichters" eine eigene und eigenwillige Variante dar. Sie ermächtigt
das im ästhetisch dominierenden Zeitdiskurs für tot erklärte schöpferische

Subjekt, dem aufgetragen ist, im "zersplitterten Zustand" der
Zeit die verlorenen Zusammenhänge neu zu stiften, als dichterische
"Welt der Bezüge".1 Die Synthese als Zentralkategorie schliesst nicht

1 Hugo von Hofmannsthal, "Der Dichter und diese Zeit", Sämtliche Werke. Kritische

Ausgabe, veranstaltet vom Freien Deutschen Hochstift, Bd. 33, hg. von Konrad
Heumann und Ellen Ritter, Frankfurt/M., Fischer, 2009, S. 127—148, hier S. 138.

Als Sigle zitiert: SW 33, mit Seitenzahl im Text.

Colloquium Helveticum 41/2010



204 Sabine Schneider

nur alle Tendenzen der eigenen Zeit ein, sondern will das ganze
Archiv der Menschheitsgeschichte präsentisch verfügbar machen. Wieder

hergestellt werden soll also auch die Autorität der modernen
Literatur durch ihre Einbettung in den tradierten humanistischen
Bildungskosmos. Damit wird ein Modernekonzept vorgestellt, das

nicht der Innovationsrhetorik eines voraussetzungslosen Anfangs
gehorcht, sondern die vielschichtige Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen

in der Synthese der kulturellen Zeiten und Ausdrucksformen
proklamiert.2

Zu zeigen wird sein, dass dieses Projekt äussersten Spannungen
abgewonnen ist. Die damit verbundene Überlastung artikuliert sich in
der pathologischen Kehrseite der visionären Kompetenz des Dichters,

der die kulturelle Dezentrierung am eigenen Leib auszutragen
hat. Auch das dieser Dichteranthropologie zugehörige poetologische
Konzept einer visionären Herstellung von Gegenwart und Fülle
durch eine literarisch zu schaffende "Welt der Bezüge" hat widerstrebige

Tendenzen zwischen Zentrierung und Dezentrierung, zwischen

Geltungsanspruch und Depotenzierung auszutarieren. Das Problem
der Autorität des Dichterischen stellt sich für Hofmannsthal nicht
erst mit der Zäsur des Weltkriegs und der Hinwendung von der
Präexistenz zur Existenz im Sozialen und der Tat. Es ist ein lebenslang
verfolgtes Projekt, mit dem Hofmannsthal von seiner frühen Kritik
an Stefan George und der selbstkritischen Auseinandersetzung mit
dem eigenen Symbolismus bis zu den politischen Reflexionen des

Spätwerks ringt und an dem er immer wieder neu ansetzt.

1. Krisendiagnostik der kulturellen Moderne

Dass die Frage nach der Zeitgenossenschaft des Dichters als kultureller

Aufgabe sowohl im linken als auch im rechten Spektrum der
Kulturkritik fest verankert ist und dies über den Zeitraum mehrerer
Jahrzehnte zwischen 1900 und 1930, zeigen zwei öffentliche Vorträge

2 Vgl. zu diesem Modernebegriff Sabine Schneider, Heinz Brüggemann, "Gleich¬
zeitigkeit des Ungleichzeitigen: Formen und Funktionen von Pluralität in der
ästhetischen Moderne. Eine Einführung", Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen. Formen

und Funktionen von Fluraiitdt in der ästhetischen Moderne, hg. von Sabine Schneider
und Heinz Brüggemann, München, Fink, 2011, S. 7-35.



"Die Welt der Bezüge" 205

Hofmannsthals und Döblins. Hofmannsthal stellt sich diese Frage
1906 in dem in mehreren deutschen Städten gehaltenen Vortrag "Der
Dichter und diese Zeit", Döblin 1929 in einem Rundfunkvortrag mit
dem Titel "Die Aufgabe des Dichters in der Zeit".3 "Charakteristisch
für die ideelle Not von heute", so fasst Döblin diese "ständige
Diskussion" in der kulturellen Öffentlichkeit zusammen, ist die als

Werteverlust wahrgenommene Unverbindlichkeit der Literatur in der

Vielstimmigkeit der heterogenen Diskurse.4 Hofmannsthals Zeitdiagnose,

wonach das "Wesen unserer Epoche [...] Vieldeutigkeit und
Unbestimmtheit" sei, (SW 33, 132) "zersplitterte [r] Zustand dieser

Welt", geprägt von "Atomisierung, Zersetzung des Menschlichen in
seine Elemente, Disintegration" (SW 33, 141), greift zu deren
Ausdruck die zeittypische Architekturmetapher vom Haus der Moderne
auf, um sie im Modus ihres Dementis zu zertrümmern. Man finde
dieses Haus allenfalls im Aggregatzustand des Materials, "alles wüst
daliegend wie den Materialhaufen zu einem Hausbau" (ibid.).5 Ein
"chronischer Schwindel" gehe von dieser angehäuften Vielheit der
Informationen aus, dessen mediale Erscheinungsform für
Hofmannsthal vor allem "die ungeheure Masse dessen [ist], was gelesen
wird" (SW 33, 132), in einer Zeit, in der die Massen orientierungslos
"nach dem Zeitungsblatt, nach jedem bedruckten Fetzen" (SW 33,

136) greifen.
Hofmannsthals Krisendiagnostik nimmt die Unterscheidung von

Information und Erzählung in Benjamins Er^äh/er-Rssay vorweg. Sie

ist bis in die Metaphorik hinein typisch für das in sich gespaltene Ge-

genwartsbewusstsein der ästhetischen Moderne. Das Projekt der
Moderne sieht sich angesichts der Erfahrung einer scheinbar sinnlosen

Anhäufung von divergenten kulturellen Versatzstücken vor die

unmögliche Aufgabe gestellt, die Gegenwart als irgendwie erfahrbare
Einheit repräsentieren zu sollen. Gemeinhin wird in der Forschung

3 Hofmannsthal, Der Dichter und diese Zeit (1906), op. at., S. 127-148; Alfred
Döblin, "Die Aufgabe des Dichters in der Zeit (1929)", Schriften r>u Ästhetik, Poetik

und Literatur, hg. von Erich Kleinschmidt, Ölten, 1989, S. 261-263.
4 Ibid., S. 262.
5 Zur Architekturmetapher des Hauses der Moderne vgl. Heinz Brüggemann,

"Zeitgeister und ihre Raumbilder im Bau der Moderne. Zur Konstellarion von
Stilpluralität und .Zeitgeist' in der ästhetischen Moderne", Kollektive Gespenster. Die
Masse, der Zeitgeist und andere unfaßbare Körper, hg. von Michael Gamper und Peter

Schnyder, Freiburg i. Br., 2006, S. 331—353.



206 Sabine Schneider

der Zeitenbruch des ersten Weltkriegs mit seiner kulturellen
Traumawirkung dafür verantwortlich gemacht.6 Doch zeigt
Hofmannsthals Rede von 1906 die Kontinuität dieser Problemstellung
vor und nach dem Krieg. Sie wird artikuliert in der Rede von der Krise

des Geistes bei Paul Valéry, für den das Europa von 1914 die
Modernität bis an ihre äussersten Grenzen getrieben habe, lasse der
"Reichtum an Gegensätzen und einander widersprechenden Impulsen"

("la richesse en contrastes et en impulsions contradictoires") in
vielen geistigen Werken ihn doch an "die wahnwitzigen Lichteffekte
der Großstädte der Zeit denken, welche die Augen quälen und ermüden."

("aux effets d'éclairage insensé des capitales de ce temps-là: les

yeux brûlent et s'ennuient ,..")7 Solche Vexierbilder der Modernität,
wie sie die Kulturkritik in der Erscheinungsform der illuminierten
Grossstädte illustriert sieht, changieren nach beiden Seiten, sie sind
ein "Taumel" ("carnaval"), der gleichzeitig Manifestation verdichteter
kultureller Energie, „Ausdruck höchster Weisheit, Triumph der
Menschheit" ("forme de la suprême sagesse et triomphe de

l'humanité") wird.8 Kritik und Emphase der kulturellen Vielstimmigkeit

gehen im Pathos dieser Texte schillernd ineinander über. Ein
solches kritisches Pathos wird artikuliert in Robert Musils Essay über die

Hilflosigkeit eines aller Ordnungsbegriffe verlustig gegangenen Europas,

in dem "nebeneinander und völlig unausgeglichen die Gegensätze"

hart aneinander stossen, in Hermann Brochs Essay über den Verfall

des Geistes zum Zeitgeist, in Walter Benjamins Essay über

"Erfahrung und Armut", oder in Siegfried Kracauers Diagnose eines

"Kults der Zerstreuung".9 Was als "Summe" von Lebensäusserungen

6 Inka Mülder-Bach, Modernität und Trauma. Beiträge %um Zeitenbruch des Ersten Welt¬

krieges, Wien, 2000.
7 Paul Valéry, "Die Krise des Geistes" Werke, Frankfurt/M., 1995, hg. v. Jürgen

Schmidt-Radefeldt, Bd. 7, S. 30f. Paul Valéry, "La crise de l'esprit", Œuvres, hg. v.
Jean Hytier, Bd. I, Paris, 1958, S. 992.

8 Ibid.
9 Robert Musil, "Das hilflose Europa oder die Reise vom Hundertsten ins Tau¬

sendste (1922), Gesammelte Werke, hg. von Adolf Frisé, Bd. II, Reinbek, 2000,
S.1075-1094, hier S. 1088; Hermann Broch, "Geist und Zeitgeist" (1934), Geist
und Zeitgeist. Essays %ur ISultur der Moderne, hg. von Paul Lützeler, Frankfurt/M.,
1997, S. 43-65; Walter Benjamin, "Erfahrung und Armut", Gesammelte Schriften,

hg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhäuser, Bd. II/l,
Frankfurt/M., 1977, S. 213-219; Siegfried Kracauer, "Kult der Zerstreuung. Über die



"Die Welt der Bezüge" 207

präsentiert werden soll, so Hofmannsthal in seiner Rede (SW 33,
144), erscheint in der Form des Taumels, einer Form pathologisch
dezentrierter poröser Aufmerksamkeit, akustisch wahrnehmbar als

kakophones Stimmengewirr ohne Sinn und Aussagezentrum — eine

Metapher, die Musil in der Rede vom babylonischen Narrenhaus der
Moderne aufgreift, aus dessen Fenster tausend verschiedene Stimmen
schreien.10 Hermann Broch verwendet im Essay "Geist und
Zeitgeist" dieselbe Metapher, nur medial modernisiert als schlecht
eingestellter Lautsprecher, aus dem die Kakophonie durcheinanderschreiender

Meinungen tönt:

Doch trotz dieser Stummheit ist die Welt voller Stimmen. Sie sind nicht Rede

und Gegenrede, es sind Stimmen, wirr wie das Gewirr in einem schlechtfunktionierenden

Lautsprecher, einander überschreiend, übertönend, sie alle gleichzeitig
losgelassen, ein Tohuwabohu von Sprache, von Meinungen, aneinander
vorbeiredend, und bloß mechanisch unfeierlich tönt dazwischen die Übertragung eines

Gottesdienstes, übertäubt, banalisiert, vernichtet vom irdischen Lärm. Es ist der
fürchterliche Lärm der Stummheit, der den Mord begleitet, es ist das Rhetorische
schlechthin, die zu Lärm und zum Pathos des Rhetorischen gesteigerte Stummheit.

11

"Dem Geist in seiner Pluralisierung als Zeitgeister kommt das Attribut

des Spukhaften zu", so Brüggemann in seiner Studie über die

Raumbilder der Pluralismuskritik in der klassischen Moderne, "Geist
zerfallt in schizophrene Geisteskrankheiten, in der Aberration des

Wahns wird er vom organisierenden Zentrum an die Peripherie einer
Oberfläche aus Trugbildern verlegt."12 Die falsche Bilderfülle
verdankt sich medialer Vervielfältigung, sie ist in ihrer Scheinhafdgkeit
wie die beschleunigt sich ablösende Mode nur die Bemäntelung eines

leeren Zentrums, trügerische Fülle, welche eine Leere verdeckt.13 In

Berliner Lichtspielhäuser", Das Ornament der Masse. Essays, Frankfurt/M., 1963, S.

311-317.
10 Musil, op.cit., 1088.
11 Broch, op.cit., S. 44.
12 Brüggemann, artxit., S. 336f.
13 Vgl. Birgit Nübel, "Die vergänglichen Kleiderschichten oder Mode als 'Dauerzu¬

stand' der Moderne, Gleichzeitigkeit des Ungleichseitigen. Formen und Funktionen von

Pluralität in der ästhetischen Moderne, hg. von Sabine Schneider und Heinz Brüggemann,

München 2011, S. 161—184. Hofmannsthal wendet dieses Bild ins Positive,

als Prunk der Worte, der die Leere verdeckt: "Sie ersehnen, was nur der



208 Sabine Schneider

Benjamins Essay "Erfahrung und Armut" ist eine spukhafte galvanische

Wiederbelebung toter Bildungsgüter nur die Maskierung einer

modernespezifischen Erfahrungsarmut, die dann im Erzähler-Essay
ins gewaltsame Bild eines im zentrifugalen Kraftfeld widerstrebender
Tendenzen zersprengten Menschenkörpers gefasst wird.14

In welchem Verhältnis steht nun das im emphatischen Begriff des

Dichters geäusserte Autorschaftskonzept zu dieser Zeitdiagnose? Alle
diese Kulturdiagnostiken stellen einen Zusammenhang her zwischen
der disparaten Häufung kulturellen Materials und dem Zerfall einer

persönlichen verantwortlichen Instanz, deren einheitlicher Erfah-

rungs- und Erinnerungsraum ausfällt und als Vakuum den Spuk der

Zeitgeister ansaugt. Bedeutsam für Hofmannsthals Dichter-Konzept
ist also eine spezifische Problemstellung, derzufolge die gespenstische
Überfülle dialektisch verschränkt ist mit einer spezifischen Armut des

Subjekts. Dieses Subjekt, und zwar in Hofmannsthals Perspektive das

künstlerische oder literarische Subjekt, erleidet einen Kompetenzverlust
oder Rückzug des Persönlichen aus dem abstrakt-funktionalen,

geisterartig sich verselbständigenden Diskursgeschehen. Hofmannsthal

folgt in dieser Diagnose Friedrich Nietzsche, der diese Kritik am
schwachen Subjekt der Moderne paradigmatisch für die folgenden
Jahrzehnte formuliert hat. Das aufgehäufte Wissen, so kritisiert er in
seiner Historienschrift, ohne Hunger, ja wider das Bedürfnis
aufgenommen, wirkt nicht mehr als "umgestaltendes", nach aussen
treibendes Motiv, sondern bleibt eingeschlossen, verborgen "in einer

gewissen chaotischen Innenwelt", die dieser moderne Mensch als seine

"Innerlichkeit" bezeichne und die sich nicht mehr öffentlich
gestaltend zu äussern vermöge.15 Das von Nietzsche dafür eingesetzte
Bild der modernen Innerlichkeit als mit fremden Versatzstücken
angefüllte und überfüllte "wandelnde Encyclopädien"16 wird von
Hofmannsthal in seiner Rede von 1906 aufgegriffen. Auch er konstatiert

Dichter ihnen geben kann, wenn er um ihre Blöße die Falten seines Gewandes

schlägt." (SW 33, 136)
14 Benjamin, op.dt., S. 214f.; ders., "Der Erzähler. Betrachtungen zum Werk Nikolai

Lesskows", Gesammelte Schriften, Bd. 2, hg. von Rolf Tiedemann und Hermann
Schweppenhäuser, Frankfurt/M., 1977, S. 438—465, hier S. 439.

15 Friedrich Nietzsche, "Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben",
Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, Bd. 1, hg. von Giogio Colli und Mazzino
Montinari, München, 1999, S. 272f.

16 Nietzsche, op.dt., S. 274.



"Die Welt der Bezüge" 209

die Überfülle der Informationen in der "Zeit der wissenschaftlichen
Handbücher, der Reallexika und der unzählbaren Zeitschriften" (SW
33, 132). Er beschreibt dieses konsumtive Verhältnis des Subjekts als

modernen Habitus, als "Geste" des fieberhaften, wahllosen Einverleibens

(SW 33, 133). Mit dieser rastlosen Beschleunigung der
Konsumtion unter dem Diktat moderner Zeitökonomie und der
Vervielfältigung der Informationsflut durch Verwissenschaftlichung und Ra-

Rationaüsierung verschärft sich die Problematik für Hofmannsthal in
der Rede von 1906 gegenüber der zehn Jahre zuvor geäusserten,
Nietzsche folgenden Historismuskritik in seinem Essay über Gabriele
d'Annunzio. Für die zeitdiagnostische Essayistik vor und nach dem

ersten Weltkrieg stellt sich somit die Frage nach der Souveränität des

ästhetischen Subjekts gegenüber der Oberfläche eines sich in zerfahrene

Vielheit auflösenden Kulturlebens. So hat der Kulturphilosoph
Georg Simmel in der Philosophie des Geldes, die von Hofmannsthal
intensiv rezipiert wurde (wie die Rezeptionsspuren in seinem
Handexemplar zeigen), das zunehmende Unvermögen der Subjekte
konstatiert, sich die Objekte der Kulturinhalte von der nächsten
Lebenswelt bis zu denen der höchsten Bildung zu assimilieren:

Daß die sämtlichen Anschauungsinhalte unseres Kulturlebens in eine Vielheit
von Stilen auseinandergegangen sind, löst jenes ursprüngliche Verhältnis zu
ihnen, in dem Subjekt und Objekt noch gleichsam ungeschieden ruhen, und stellt
uns einer Welt nach eigenen Normen entwickelter Ausdrucksmöglichkeiten [...]

gegenüber, so daß eben diese Formen einerseits und unser Subjekt andrerseits
wie zwei Parteien sind, zwischen denen ein rein zufälliges Verhältnis von
Berührungen, Harmonien und Disharmonien herrscht. D

Simmel erkennt also ein Zurückbleiben der kulturellen Steigerung der
Individuen hinter der der kulturellen Redeweisen. Diese spannungsvolle

Konstellation zwischen einem Ich am Rande und dem objektiven

Überhang kultureller Pluralität hat im zwanzigsten Jahrhundert
immer neue kulturtheoretische ebenso wie ästhetisch-produktive
Antworten herausgefordert. Die Konsequenzen dieser Zeitdiagnostik
für die kulturelle Funktion der Literatur theoretisch zu bestimmen,
stellt in jeder poetologischen Reflexion eine entweder geschichtsphi-

17 Georg Simmel, "Philosophie des Geldes", Gesamtausgahe, hg. von Otthein
Rammstedt, Bd. 6, hg. von David P. Frisby und Klaus Christian Köhnke,
Frankfurt/M., 1989, S. 642f.



210 Sabine Schneider

losophische Denkaufgabe — wie in Georg Lukâcs' Theorie des

Romans — oder eine kulturanthropologische wie in Benjamins "Erzäh-
ler"-Essay und in Döblins Poetik des epischen Erzählens. Im medialen

Stimmengewirr der allgegenwärtigen "Information" verhallt, so
Walter Benjamins Diagnose im 1936 in der Zeitschrift Orient und
Okzident veröffentlichten Essay, die Stimme des Erzählers ungehört.18

2. Die Welt der Bezüge — Autorschaftskonzepte und poetologische
Ermächtigungsstrategien

Die Strategien, dem Autoritätsverlust der Literatur in kulturellen
Belangen entgegenzuwirken, sind ebenso vielfältig wie jene Kultur,
deren Sinnzersplitterung die Autoritätskrise des literarischen Systems
auslöste. So werden beispielsweise gattungspoetologische Fragen in
geschichtsphilosophischer oder kulturanthropologischer Perspektive
diskutiert. Dem von Hegel zur Modernegattung schlechthin erklärten
Roman wird der Sündenfall des Rückzugs ins Private angelastet, so
bei Lukâcs, Benjamin und Musil.19 Die "Einsamkeit" des modernen
Romanciers wird zum Topos, paradigmatisch von Benjamin im
Erzähler-Essay zusammengefasst:

Der Romancier hat sich abgeschieden. Die Geburtskammer des Romans ist das

Individuum in seiner Einsamkeit, das sich über seine wichtigsten Anliegen nicht
mehr exemplarisch auszusprechen vermag, selbst unberaten ist und keinen Rat

geben kann.20

Walter Benjamin verfolgt hier die ebenfalls zeittypische Strategie, der

Krisensymptomatik der beliebigen Gleichzeitigkeit des Verschiedenen

durch ein offensiv vertretenes Paradigma historischer Ungleich-
zeitigkeit zu begegnen, indem er das mündliche Erzählen in einem

zeitübergreifenden anthropologischen Sinne von der modernebedingten
Krise des Romans ablöst und ihm durch einen Rückgang auf ein

18 Benjamin, Erfahrung, op.cit., S. 444 f.
19 Vgl. Sabine Schneider, "Erzählen im multiplem Zeitenraum. ,Restitution des

Epischen' in der Moderne (Döblin, Benjamin, Musil)", Gleichzeitigkeit des Ungleich-

Zeitigen, op.dt., S. 215—232.

20 Benjamin, Der Erzähler, op.cit., S. 443.



"Die Welt der Bezüge" 211

vorliterarisches Paradigma neue Geltung verschafft.21 Walter Benjamin

partizipiert mit dieser Affirmation historischer Ungleichzeitigkeit
an den Anfängen der Erzählforschung. 1928 erschien in Leningrad
Vladmir Propps Morphologie des Märchens, 1930 in Halle André Jolies
Typologie Einfache Formen, deren Interesse an den kleinen epischen
Formen nicht literaturästhetischen Kriterien folgt, sondern den Fokus

auf ihre mündliche Provenienz und den Sitz im Leben richtet.
Von diesem Projekt einer Scheidung des Romanciers vom Erzähler,
der Gegenüberstellung zwischen der papierenen Abgeschiedenheit
eines im Sinn der Romantheorie Lukäcs' ratlos nach dem "Sinn des

Lebens" suchenden Schreibersubjekts22 und der in der Gemeinschaft
der Zuhörenden und in lebendiger Rede situierten Erzählerautorität
berichtet er Hofmannsthal in einem Brief vom 26.6.1929: "Danach
beschäftigt mich 'Warum es mit der Kunst Geschichten zu erzählen

zu Ende geht' — d.h. der Kunst der mündlichen Erzählung."23
Eine ähnliche Strategie der Wiederanbindung der Literaturproduktion

an das Kollektiv verfolgt Alfred Döbün in seinen romanpoetischen

Essays, vor allem dem Essay "Der Bau des epischen Werks"
von 1925. Die Instanz, welche die Herstellung einer Öffentlichkeit zu
leisten hat, die "den Menschen dieser Epoche [...] auf neue Art ihren
Kollektivcharakter, ihre soziale Natur" fühlbar machen könnte und
damit eine gesellschaftliche Verbindlichkeit analog zu der des alten

Epos schaffen könnte, ist programmatisch nicht das autonome

21 Vgl. Dirk Oschmann, "Gestalt und Naturgeschichte. Benjamins 'Erzähler'-
Aufsatz im Horizont der zeitgenössischen Gattungspoetologie, 'Schönheit, welche

nach Wahrheit dürstet'. Beiträge %ur deutschsprachigen Titeratur von der Spätaufklärung bis

%um 20. Jahrhundert, hg. von Gerhard R. Kaiser und Heiner Macher, Heidelberg,
2003, S. 299-318.

22 Georg Lukäcs, Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Versuch über die

Dörmen der großen Epik (1920), München, 1994, S. 70f. Diese Reduktion der
epischen Frage nach der Wesenhaftigkeit des Lebens zu der des Romans nach dem

problematischen Lebenssinn eines Individuums in der "biographischen Form"
hat Lukäcs als Ausdruck der "transzendentalen Obdachlosigkeit" (S. 32) des

Romans gewertet.
23 Walter Benjamin an Hugo von Hofmannsthal, 26. 6. 1929, Gesammelte Briefe,

Bd. III: 1925-1930, hg. von Christoph Gödde und Henri Lonitz, Frankfurt/M.,
1997, S. 472—474, hier S. 474. Dieselbe, in den Text aufgenommene Formulierung

findet sich auch in einer Aufzeichnung zum Komplex "Roman und Erzählung"

(ca. 1928—1935): "Warum es mit der Kunst, Geschichten zu erzählen zu
Ende geht". (Gesammelte Schriften II.3, Hg. von Rolf Tiedemann und Hermann
Schweppenhäuser, Frankfurt/M., 1991, S. 1281).



212 Sabine Schneider

Schriftstellersubjekt.24 Diese Instanz ist vielmehr die in den
gesellschaftlichen Realitäten wurzelnde "lebende Sprache" — nicht die

"Buchsprache" des autonomen Literatursystems, sondern die mündliche

Sprache des Berliner Idioms sowie das aus den verschiedensten
medialen Kanälen durcheinandertönende Stimmengewirr der
Großstadt.25 Konstitutiv für diese Poetik des Pluralen ist die Annahme,
dass den Idiomen, Sprachstilen und Sprachebenen ein eigener Pro-
dukdvcharakter und damit eine wirklichkeitsgenerierende Macht
zukommt. Der Autor, der diese Sprachwirklichkeiten zu seinem
epischen Werk "schichtet" oder baut, entäussert sich seiner

konzeptionellen Autonomie, er "wird geschrieben".26 Von einem
Lexikon der Sprachstile des Deutschen ist in Der Bau des epischen Werks
die Rede, über die der Autor weniger souverän verfügt, als dass er
sich ihrem die pluralen Wirklichkeiten in simultaner Gleichzeitigkeit
vorstellenden "Zwangscharakter" hingibt.27 Döblin listet Beispiele
aus diesem Lexikon der Sprachstile auf, in synchroner Horizontalität
und diachroner Verdkalität. Da steht "die Sprachebene der Zeitungsleute,

Börsianer und anderer Berufe" neben dem "Stil des Bibelübersetzers

Luther", "Schillers Jambenstil" neben "Goethes Altersprosa"
und dem "klassizistischen Stil Platens", die er alle im "heutigen
Feuilletonismus" wiederfindet.28 Wenn nicht in einem bestimmten Sprachstil

erzählt wird, sondern die heterogenen Stile samt der zugehörigen
"geistigen Ebene" selbst die komplexe Wirklichkeit des Romans
generieren, ist das synkretistische Nebeneinander der Idiome keine

Beschreibung der modernen Vielstimmigkeit, sondern ihre unmittelbare
Manifestation.29

Die Strategien der Kollektivierung der Literatur, die Benjamin und
Döblin verfolgen (Brechts Dreigroschenroman Hesse sich als drittes
Beispiel anführen), stellen den einen Pol im Spannungsfeld der sich
kulturkritisch profitierenden Autorschaftskonzepte dar. Hofmannsthals
Antwort auf die Krise ist eine dazu polar entgegengesetzte. Sein

Konzept des Autors im Vortrag "Der Dichter und diese Zeit" ist von

24 Alfred Döblin, "Der Geist des naturalistischen Zeitalters", Schriften %ur Ästhetik,
Poetik und "Literatur, hg. von Erich Kleinschmidt, Ölten, 1989, S. 190.

25 Alfred Döblin, "Der Bau des epischen Werks", ibid., S. 245.
26 Ibid., S. 243.
27 Ibid.
28 Ibid., S. 243f.
29 Ibid., S. 243.



"Die Welt der Bezüge" 213

solcher Entmächtigung der autonomen Literatur zugunsten eines

vorliterarischen im Kollektiv wurzelnden Erzählens weit entfernt.
Diese Differenz lässt sich nicht einfach mit dem historischen
Abstand zweier Jahrzehnte erklären, sondern ist eine grundsätzliche.
Auch die Erfahrung des Weltkriegs, die ja sowohl in Lukäcs' Theorie

des Romans als auch in Benjamins "Erzähler"-Essay als schockartiger
Auslöser für die Legitimationskrise der autonomen Literatur
erscheint, wird in Hofmannsthals Dichtungsverständnis trotz aller

Wendung zum Sozialen nicht das Vertrauen in die in einen schrifdich
tradierten kulturellen Bildungskosmos eingebettete Literatur erschüttern.

Autorschaft ist zeidebens für Hofmannsthal an ein starkes

Autoritätskonzept geknüpft, das Nietzsches Diagnose der geschwächten
Persönlichkeit des ästhetischen Subjekts zwar voraussetzt, deren
Gegenregulierung aber hohe theoretische Aufmerksamkeit zumisst.30

Der Essay "Der Dichter und diese Zeit" weist denn auch dem
Dichterindividuum in einem emphatischen Sinn die Funktion zu, die ato-
misierten Partikel der zersprengten Zeiterfahrung zur "Welt der
Bezüge" zu verbinden und die den Zeitgenossen unmögliche
Ganzheitserfahrung der Gegenwart herbeizuzaubern, und zwar mit
"stummer Magie", welche in der "Bezauberung der Poesie" liegt (SW
33, 134). Die "Führerschaft" (SW 133, 132) des Dichters gründet in
dieser synthetisierenden Leistung eines exemplarisch Individuellen,
wie es die Zeitdiagnostiken von Valéry bis Musil gerade für unmöglich

erkannt haben: "In ihm muß und will alles zusammenkommen.
Er ist es, der in sich die Elemente der Zeit verknüpft. In ihm oder
nirgends ist Gegenwart" (SW 32, 138). Dabei impliziert die Behauptung,

"daß der Dichter, oder die dichterische Kraft [...] in dieser

Epoche da ist, wie sie in jeder anderen da war" (SW 32, 129), die

Aufhebung eines mehrfachen Dilemmas. Jene dichterische Kraft
befriedigt zum einen die Sehnsucht der Lesenden nach einer Wiederan-

bindung der Literatur an einen Lebenszusammenhang, "etwas was ihr
Leben mit den Adern des großen Lebens verbände in einer zauberhaften

Transfusion lebendigen Blutes" (SW 32, 134). Sie bindet "die

30 Vgl. Maximilian Bergengruen, '"Man liebkost, um zu tödten, man ehrt, um zu
schänden, man straft ohne Verzeihen'. Der psychopathologische Kern von
Hofmannsthals politischer Theologie (Das Leben ein Traum, Turm I—III)", Bann

der Gewalt. Studien 3ur Politik, Uteratur- und Wissensgeschichte, hg. von Maximilian
Bergengruen und Roland Borgards, Göttingen 2009, S. 21—68.



214 Sabine Schneider

auseinanderfliegenden Atome" (SW 32, 135). Sie sättigt zum anderen
die Gegenwart ab mit einer Vielheit der Zeiten, die den Augenblick
der Moderne als Teil eines kulturellen Kosmos der Menschheitsgeschichte

erlebbar macht:

Ihm ist die Gegenwart in einer unbeschreiblichen Weise durchwoben mit
Vergangenheit: in den Poren seines Leibes spürt er das Herübergelebte von vergangenen

Tagen, von fernen nie gekannten Vätern und Urvätern, verschwundenen
Völkern, abgelebten Zeiten. (SW 32, 138)

Gesteigert wird die Autorität des Dichters drittens durch das Konzept

der Präsenz, welches die Repräsentation ersetzt. Der Dichter ist

es, der mit seiner genuinen visionären Kraft jene Gegenwart sinnlich
und sinnhaft erfahrbar macht, welche die Historismuskritik von Hegel

bis Nietzsche zum schmerzlichen Desiderat ausgerufen hat. Er
muss diese Gegenwart "vivizieren" (SW 32, 130), "in ihm oder
nirgends ist Gegenwart" (SW 32, 618): "Er hat nichts an die Vergangenheit

verloren, nichts hat ihm die Zukunft zu bringen. Er ist für einen
bezauberten Augenblick der Überwinder der Zeit" (SW 32, 146 f.).

Die Emphase dieses Autorschaftskonzepts legt freilich auch die

zugrunde liegenden Spannungen und Probleme offen. Hofmannsthals

Rede auf den "Glanz der Dichterschaft" (SW 32, 134) reflektiert
auch den Schatten, den dieser Glanz wirft. So problematisiert sie

bereits die später von Döbün mit solcher Polemik bedachte Scheidung
zwischen dem Schriftsteller als blossem "Zeilenschreiber" (ibid.) und
der herausgehobenen Stellung des "Dichters". Letzteres sei "ein
höchst prostituiertes Wort", dem bildungsbürgerlich korrumpiert
"etwas Gequollenes, Aufgedunsenes" anhafte (SW 32, 130f.).
Hofmannsthal versucht, dem Verdacht des Personenkults zu entgehen,
indem er "das Dichterische" oder die "dichterische Kraft, in einem

weitherzigen Sinn genommen" als gleichsam ontologische Formel
anstelle der hypostasierten Dichterpersönlichkeit setzt (SW 32, 129). In
schalem Licht erscheint der Priester- und Führerkult des George-
Kreises, von dem Hofmannsthal sich durch ein anderes Konzept von
Führerschaft abzugrenzen bestrebt ist. Nicht das abgeschlossene
Reich einsamer Führerschaft, sondern eine an die Handlungswelt
angebundene, lebenskluge Weltzugewandtheit wird entworfen. Dafür ist
für Hofmannsthal nicht der idealistische Geniekult der deutschen
Romantik geeignet, sondern die englische Vorstellung eines pragmatischen,

geistvollen "man of genius" (SW 32, 131). Ambivalent, ja wi-



"Die Welt der Bezüge " 215

dersprüchlich dazu ist freilich die Metaphorik, mit der das Wesen
jenes so vorsichtig eingegrenzten Dichtertums beschrieben wird.
Eingeführt wird es in der Rede mit einer auftrumpfenden Herrschaftsrhetorik,

welche eine Ermächtigungsphantasie ohne Gleichen
auszuleben scheint. Der Dichter wird als gottgleicher Herrscher einer
Welt dargestellt, anders als später bei Benjamin oder Döblin steht
ihm die Sprache als Herrschaftsinstrument zur Verfügung. Von einer

Entmächtigung der Autorschaft durch die überindividuellen Dynamiken

der Sprachen und Diskurse kann keine Rede sein, dieses Dichter-
Ich ist durchaus Herr im Hause seiner Autorschaft:

Vermöge der Sprache ist es, daß der Dichter aus dem Verborgenen eine Welt
regiert, deren einzelne Glieder ihn verleugnen mögen, seine Existenz mögen
vergessen haben. Und doch ist er es, der ihre Gedanken zueinander und auseinander

führt, ihre Phantasie beherrscht und gängelt; ja noch ihre Willkürlichkeiten, ihre

grotesken Sprünge leben von seinen Gnaden. Diese stumme Magie wirkt
unerbittlich wie alle wirklichen Gewalten. (SW 33, 134)

Es ist bemerkenswert, dass jenes Sprachvertrauen in die Macht der

Worte, neue Totalitäten zu schaffen, in genuiner Weise weltzeugend
zu wirken, auch nach der sogenannten Chandos-Krise unvermindert
weiterwirkt. Ein ähnliches Sprachvertrauen als Machtinstrument des

Dichters hat Hofmannsthal bereits in dem frühen poetologischen
Text "Poesie und Leben" 1896 formuliert. Die Selbstmächtigkeit des

Wortkünstlers bedeutet Macht und Autonomie:

Der Mutigste und der Stärkste ist der, der seine Worte am freiesten zu stellen

vermag; denn es nichts so schwer, als sie aus ihren festen, falschen Verbindungen
zu reißen. Eine neue und kühne Verbindung von Worten ist das wundervollste
Geschenk für die Seelen und nichts Geringeres als ein Standbild des Knaben
Antinous oder eine große gewölbte Pforte.31

Schon in diesem frühen Autorschaftstext baut sich also der Dichter
seine eigene Ehrenpforte, in Stein gemeisselt ist die Künstlerschaft
Werkherrschaft. Der Bildbereich des Dichters nicht nur als Aristokrat,

sondern als absolutistischer Herrscher und als Magier zugleich,
wird in "Der Dichter und diese Zeit" weiter ausgefaltet. Von einer
vertikal von oben nach unten sich ausbreitenden Herrschaft und ge-

31 Hugo von Hofmannsthal, "Poesie und Leben", Gesammelte Werke in 10 Bdn., Re¬

den und Aufsätze I, hg. von Bernd Schoeller, Frankfurt/M., 1979, S. 17.



216 Sabine Schneider

nealogischen "Deszendenz" ist die Rede, welche den Herrscher-
Dichter mit der anonymen Masse der Hunderttausende verbindet, die
selbst als "Leser der wertlosen Bücher" als Teilnehmer am
Schriftkosmos "die Gewalt der Dichter erleiden" (SW 32, 135). Die Verbindung

zwischen der einsamen Dichter-Seele und dem Kollektiv der
Hundertausende wird somit ganz gegensätzlich zur Döblinschen und
Benjaminschen Konzeption der Kollektivierung der Literatur gefasst.
Sie bleibt einem Modell aristokratischer Führerschaft verpflichtet,
dem durchaus totalitäre Züge anhaften. Hofmannsthal hat dieses

Autorschaftskonzept auch durch die Form der Lesungen seines Vortrags
zelebriert, so lud er eine Geistesaristokratie persönlich dazu ein, während

er sich um den Ausschluss von Presse und "Premierenpack"
sorgte.32

Die Gewaltphantasie, die dieses Konzept einer die "auseinanderfliegenden

Atome" zentrierenden Dichtermacht grundiert (SW 33,

135), richtet sich aber — und davon ist im zweiten Teil des Essays die

Rede — am meisten gegen den Dichter selbst, was dem Text eine
charakteristische Ambivalenz verleiht. Der Herrscher und Magier ist
zugleich der Märtyrer, der unerkannte Fremde "unter der Stiege, im
Dunkel, bei den Hunden: fremd und doch daheim" (SW 33, 137). Er
ist der pathologisch Leidende, der die Dezentrierungen der Zeit
buchstäblich am eigenen Leib, "in den Poren seines Leibes" auszutragen

hat (SW 33, 138). Darin artikuliert sich die Überlastung dieses

Autorschaftsphantasmas und der Versuch seiner Überschreitung.
Hofmannsthals Autorschaftskonzept und seine Poetologie in den

Jahren zwischen 1902 und 1909, die in vielen Variationen um die

Vorstellung einer Poetik des Visionären kreisen, sind von dieser Wi-
derstrebigkeit geprägt. Im Chandos-Brief wird von lebensphilosophischer

Warte aus Kritik geübt an der selbstgewissen Sprachvirtuosität
und erlesenen Artifizialität der eigenen symbolistischen Frühzeit als

einer trügerischen Autorität, die sich in selbstreferentiellen Zirkeln
gefällt. An deren Stelle rückt versuchsweise eine Ästhetik des Erliegens,

der Bestürzung und des Überwältigtseins angesichts der
visionären Epiphanie stummer Augenblicke. Erlitten wird diese Epiphanie
vom Dichter in einer Struktur der Plötzlichkeit, im dezentrierten
Zustand an der Grenze des Bewusstseins, was die Herausgehobenheit

32 Vgl. die in der Kritischen Ausgabe gesammelten Einladungsbriefe Hofmannsthals,
SW 33, S. 536-547.



"Die Welt der Bezüge" 217

dieser Augenblicke mit Flüchtigkeit und Instabilität sowie mit der

Unverfügbarkeit jener dichterischen 'Erlebnisse' erkauft.33 In der Rede

"Der Dichter und diese Zeit" wird diese Autorschaft und Poetik
im Zeichen der "Vision" als eines Aporien aufwerfenden Grenzphänomens

thematisiert. Uber den Dichter, seine "dumpfen Stunden,
seine Depressionen, seine Verworrenheiten" heisst es dort in Anspielung

auf Kleists berühmte Formulierung: "Es ist als hätten seine Augen

keine Lider" (SW 33, 138, 140). Die Bemächtigungsphantasie
schlägt um in jenen "unpersönlichen Zuständen" der Vision, welche
dem Dichtersubjekt zustossen, schmerzvoll pathologisch und in
seismographischen "Zuckungen" (ibid.). "Seine Schmerzen sind innere

Konstellationen, Konfigurationen der Dinge in ihm, die er nicht
die Kraft hat zu entziffern" (SW 33, 141). Nicht Deuter der Zeichen
ist der Dichter also und nicht einer, der wie Benjamins Erzähler Rat
weiss. Statt dessen stellt den 'mythe personnel' für Hofmannsthals
Dichterverständnis in den Jahren zwischen 1902 und 1909 der
entzündete, von der Vielfalt der Phänomene ohne die Möglichkeit der
auswählenden Distanzierung gepeinigte lidlose Blick dar, der Verletzung

als Voraussetzung der Entgrenzung setzt. "Das sind die
Aufenthalte des Künstlers unter den Menschen", so antwortet Balzac in
dem fiktiven Gespräch über Künstlerschaft "Über Charaktere im
Roman und im Drama" 1903, wenn er wie der Heizer aus dem
Maschinenraum "taumelnd und mit blöden Augen aus dem feurigen
Bauch seiner Arbeit hervorkriecht."34 Das ist die pathologische Kehrseite

des emphatischen Satzes aus der Rede "Der Dichter und diese

Zeit": "Für ihn (den Leser) gibt es ein Zeichen, das dem dichterischen
Gebilde aufgeprägt ist: daß es geboren ist aus der Vision" (SW 33,

147). Im 'Balzac'-Essay von 1908 wird diese halluzinative Dynamik
der Dichter-Vision weiter ausphantasiert. Was in Balzacs dichterischer

Welt sichtbar wird, "visionär hervorgestoßen von chaotischen
Dunkelheiten" ist für Hofmannsthal "die kompletteste und vielglied-
rigste Halluzination, die je da war."35 Hofmannsthal, der wie seine

33 Vgl. dazu Sabine Schneider, Verheißung der Bilder. Das andere Medium in derUteratur
um 1900, Tübingen 2006, S. 9—19, 85-93.

34 Hugo von Hofmannsthal, "Uber Charaktere im Roman und im Drama", Sämtli¬

che Werke. Kritische Ausgabe, Bd. 31, hg. von Ellen Ritter, Frankfurt/M., 1991,
S. 32.

35 Hugo von Hofmannsthal, "Einleitung zur neuen Balzac-Ausgabe", Sämtliche

Werke. Kritische Ausgabe, Bd. 33, Frankfurt/M. 2009, S. 170 und 173).



218 Sabine Schneider

Bibliothek im Freien Deutschen Hochstift belegt, systematisch psy-
chopathologische Studien betrieben hat, weiß um den psychopatho-
logischen Hintergrund seines Dichtermythologems. Er spricht daher
auch rückblickend in einer Aufzeichnung von 1917 über das "subjec-
tiv pathologische" von Chandos' Visionen und vergleicht deren
"subjective nerven-affectation" mit der "Überreizungsstärke" der hypnoi-
den Zustände der Hysterikerin Elektra.36

Poetologisch korreliert ist diesem Autorschaftskonzept die

Vorstellung von Poesie als vom Dichter geschaffene "Welt der Bezüge".
Es lässt sich an den kleinen, einem lyrischen Gestus folgenden Prosatexten

der Jahre zwischen 1902 und 1909 Jahre zeigen, dass die Wi-
derstrebigkeit zwischen Ermächtigung und Entmächtigung in
Hofmannsthals Autorschaftskonzept auch seine Poetologie und seine

poetische Praxis prägt.37 Die Poesie als Medium des Übergänglichen,
der Verwischung der Klassifikationen der Begriffssprache, als zu
keinem Abschluss findendes Spiel der metaphorischen Übertragungen
und wechselseitigen Spiegelungen, ist für diese Art der literarischen

Bedeutungsstiftungen zentral. Jene vom Dichter zu schaffende
Präsenz, die Formel emphatisch gesetzter Gegenwart, wird durch eine

Bildlogik simultaner Vernetzung erzeugt. Die Form dieser Bezüge
stiftenden Übertragungslogik ist für Hofmannsthal das Lyrische und
das Malerische, das poetische Mittel ist die Analogie oder das Gleichnis.

"Analogie ist alles", lautet eine Variante zum Gespräch über
Gedichte, "es heisst die eigene Schwere abgeben: sich im schwebenden
Adler finden."38 Mit welchen Mitteln die Poesie eine Welt der Bezüge
aus sprachlichen Übertragungsbewegungen schaffen kann, "Gleichnisse

aus Gleichnissen zusammengesetzt" im infiniten Regress, führt
der Text "Sommerreise" in einem Paragone mit einem Bild Giorgio-
nes vor.39 Die Spiegeleffekte beschränken sich nicht auf die

Inhaltsseite, sie erfassen auch das Wortmaterial, das sich auflöst und

36 26. August 1907, Tagebuch, Sämtliche Werke. Kritische Ausgabe, Bd. 31, hg. von El¬

len Ritter, Frankfurt/M., 1991, S. 294.
37 "Ein Brief' (1902), "Sommerreise" (1903), "Die Bühne als Traumbild", "Briefe

eines Zurückgekehrten" (1907) u. a.

38 Sämtliche Werke. Kritische Ausgabe, Bd. 31, S. 321 f.

39 Vgl. Sabine Schneider, "Das Leuchten der Bilder in der Sprache. Hofmannsthals
medienbewusste Poetik der Evidenz", Hofmannsthal. Jahrbuch %ur europäischen
Moderne 11, 2003, S. 209—248: Abschnitt IV: "Seliges Spiegeln der Sprache. Das
Beispiel der 'Sommerreise'".



"Die Welt der Bezüge" 219

neu zusammensetzt. Die "flaumumhüllten" Früchte des Anfangs
kehren wieder in der Flaumfeder des Adlers auf dem Barett des

träumenden Jünglings, das leitmotivisch wiederholte "Segel" wird
anagrammatisch zerlegt und neukombiniert in der Metathese des

"seligen Spiegeins".40 Die Wörter wechseln in den ständigen Gleichnissen

und wie-Vergleichen die Ebenen zwischen bildspendender und
bildempfangender Ebene. Elemente der Gleichnisebene wandern in
die Erzählung und umgekehrt. Beschworen wird mit dieser Poetik
der Bezüge genau jene simultane Gegenwart, die in "Der Dichter und
diese Zeit" dem Dichtersubjekt zugemutet worden war: "Was niemals

war, nie sich gab, jetzt ist es da, jetzt gibt es sich, ist Gegenwart, mehr
als Gegenwart; was niemals zusammen war, jetzt ist es zugleich, ist es

beisammen, schmilzt ineinander die Glut, den Glanz und das
Leben."41 Simultaneität ist auch das Programm im "Gespräch über
Gedichte". Die Rede ist vom "unbegreiflich flüchtigen Glanz", der in
der "unübertragbaren Art" liege, "wie die Worte nebeneinander
gestellt werden, wie sie aufeinander hindeuten, einander verstärken,
verwischen, miteinander spielen."42 Deren Fülle ist freilich nicht an-

schaulich-ekphrastisch, sondern auf prekäre Weise entkonturierend
und dematerialisierend, als unendlicher Regress von Gleichnissen, die

auf andere Gleichnisse verweisen. Damit ist ihre Präsenz und
Eindringlichkeit einer Irrealität, einem Sprechen im Möglichkeitssinn
geschuldet, das den Realitätsstatus des Geschilderten durch die Ebenen-

Vermischung und durch die Unentschiedenheit zwischen semantischer

und lautlich-klanglicher Respondenz der Wiederholungseffekte
ins Irreale, Traumhafte entrückt. Das dichterische Gebilde, das mit
dem Geltungsanspruch antritt, so das "Gespräch über Gedichte",
"die Sache selbst zu setzen, mit einer ganz anderen Energie als die

stumpfe Alltagssprache, mit einer ganz anderen Zauberkraft als die
schwächliche Terminologie der Wissenschaft" und sich somit als

grandiose poetologische Zeugungsphantasie einführt, hat doch nur

40 Hugo von Hofmannsthal, "Sommerreise", Sämtliche Werke. Kritische Ausgabe,
Bd. 33, hg. von Konrad Heumann und Ellen Ritter, Frankfurt/M., 2009, S. 27—

33.

41 Sämtliche Werke. Kritische Ausgabe, Bd. 31, Frankfurt/M. 1991, hg. von Ellen Ritter,
S. 86.

42 Hugo von Hofmannsthal, "Französische Redensarten", Gesammelte Werke in

lOBdn., hg. von Bernd Schoeller, Frankfurt/M. 1979, Reden und Aufsätze I,
S. 236-241, hier S. 237.



220 Sabine Schneider

"schwebende Wahrheiten" zu bieten.43 Die durchleuchteten Augenblicke,

die es präsent setzt, sind bedenklich fragil, sie gelten "nur für
die mystische Frist eines Hauchs".44 Aus "Zusammenstellungen von
Worten"45 in seltenen Konstellationen herausgeschlagen, kann ihr
Zauber nicht beliebig herbeigerufen oder auf Dauer gestellt werden.
Die Metaphorik des Aufblitzens, des Funkens und des Hauchs, die
Hofmannsthals Poetik bezeichnet, denkt die Kehrseite der visionär
gesteigerten Autorität des Dichterischen mit.46 Der "Glanz der
Dichterschaft" strahlt für Hofmannsthal mit blendender Helligkeit, aber er
illuminiert die Welt nur augenblickshaft, "in plötzlichen Aussichten
und Einsichten, blitzhaft sich auftuenden Durchschlägen".47 Solche
schmerzhaften Blitze durchzucken den Leib des Dichters, sie verleihen

ihm keine Aureole, gerade darin aber liegt für Hofmannsthal ihre
Authentizität und Autorität.

43 "Das Gespräch über Gedichte", Sämtliche Werke. Kritische Ausgabe, Bd. 31, S. 77;

"Philosophie des Metaphorischen", Gesammelte Werke in 10 Bdn., Reden und
Aufsätze I, S. 192.

44 "Das Gespräch über Gedichte", Sämtliche Werke. Kritische Ausgabe, Bd. 31, S. 82.

45 "Französische Redensarten", Gesammelte Werke in 10 Bdn., Reden und Aufsätze I,
S. 237.

46 Sabine Schneider, "Poetik der Illumination. Hugo von Hofmannsthals Bildrefle¬
xionen im .Gespräch über Gedichte'", Zeitschriftfür Kunstgeschichte 3, 2008, S. 389—

404.
47 "Einleitung zur neuen Balzac-Ausgabe", Sämtliche Werke. Kritische Ausgabe, Bd. 33,

S. 172.



"Die Welt der Bezüge" 221

Abstract

Hugo von Hofmannsthal, dans sa conférence intitulée "Der Dichter und diese Zeit"
(Le poète et le temps actuel) de 1906, s'exprime sur la responsabilité de l'écrivain
envers la culture de son temps. Il esquisse une image de l'écrivain capable de prendre le

rôle de dirigeant en affaires culturelles et d'harmoniser les différentes tensions manifestes

dans son temps. Ce modèle d'autorité doit être compris comme réaction au

diagnostic d'une crise de la modernité esthétique telle qu'elle est symptomatique pour
la "Kulturkritik" jusqu'aux années vingt. C'est la tâche de l'écrivain de rendre visible
des "correspondances" qui, dans la polyphonie disparate en temps modernes, se sont
perdues. La sollicitation du concept d'auteur ainsi à l'œuvre n'est que le revers
pathologique des compétences visionnaires attribuées au poète. Son autorité est donc le

fruit d'extrêmes tensions.




	"Die Welt der Bezüge" : Hofmannsthal zur Autorität des Dichters in seiner Zeit

