Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2010)

Heft: 41: Autoritare Moderne = Autorité et modernité = Authority and
modernity

Artikel: "Die Welt der Beziige" : Hofmannsthal zur Autoritat des Dichters in
seiner Zeit

Autor: Schneider, Sabine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006368

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006368
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sabine Schneider

“Die Welt der Bezlige”

Hofmannsthal zur Autoritat des Dichters
in seiner Zeit

er Problemstellung der verantwortlichen Zeitgenossenschaft

des Dichters begegnet Hugo von Hofmannsthal 1906 in

dem Vortrag “Der Dichter und diese Zeit” sowie in einigen
weiteren poetologischen und literaturkritischen Essays, Reden und
Rezensionen im Umkreis (in den Jahren 1902-1909) mit offensivem
Kulturkonservativismus. Er entwirft ein emphatisches Konzept der
kulturellen Integrationskraft und Fihrerschaft des Dichters in seiner
Zeit. Diesem autoritiren Autorschaftskonzept liegt eine fiir die dsthe-
tische Moderne der ersten Jahrzehnte des zwanzigsten Jahrhunderts
symptomatische Krisenerfahrung zugrunde, als deren friher Diag-
nostiker Hofmannsthal schon vor dem Ersten Weltkrieg auftritt. Die-
se kulturkritische Diagnose betrifft die Wahrnehmung einer als kon-
tingente Disparatheit erscheinenden medialen und diskursiven
Vielstimmigkeit, einer Hiufung kulturellen Materials, welche die pri-
vilegierte Stimme der Literatur marginalisiert. Unter den moglichen
Gegenstrategien gegen diesen Autoritatsverlust des Literarischen in
der Dezentrierungserfahrung der asthetischen Moderne, zu denen
Benjamins kulturanthropologische Argumente zugunsten eines vorli-
terarischen erfahrungsgesittigten Erzihlens ebenso gehéren wie
Doblins  Eliminierung eines subjektiven Autorkonzepts zugunsten
kollektiver epischer Bauformen, stellt Hofmannsthals Konzept des
“Dichters” eine eigene und eigenwillige Variante dar. Sie ermichtigt
das im dsthetisch dominierenden Zeitdiskurs fir tot erklirte schopfe-
rische Subjekt, dem aufgetragen ist, im “zersplitterten Zustand” der
Zeit die verlorenen Zusammenhinge neu zu stiften, als dichterische
“Welt der Beztige”.! Die Synthese als Zentralkategorie schliesst nicht

1 Hugo von Hofmannsthal, “Der Dichter und diese Zeit”, Samtliche Werke. Kritische
Ausgabe, veranstaltet vom Freien Deutschen Hochstift, Bd. 33, hg. von Konrad
Heumann und Ellen Ritter, Frankfurt/M., Fischer, 2009, S. 127-148, hier S. 138.
Als Sigle zitiert: SW 33, mit Seitenzahl im Text.

Colloquium Helveticum 41/2010



204 Sabine Schneider

nur alle Tendenzen der eigenen Zeit ein, sondern will das ganze Ar-
chiv der Menschheitsgeschichte prisentisch verfiighar machen. Wie-
der hergestellt werden soll also auch die Autoritit der modernen Lite-
ratur durch ihre Einbettung in den tradierten humanistischen
Bildungskosmos. Damit wird ein Modernekonzept vorgestellt, das
nicht der Innovationsrhetorik eines voraussetzungslosen Anfangs ge-
horcht, sondern die vielschichtige Gleichzeitigkeit des Ungleichzeiti-
gen in der Synthese der kulturellen Zeiten und Ausdrucksformen
proklamiert.2

Zu zeigen wird sein, dass dieses Projekt dussersten Spannungen
abgewonnen ist. Die damit verbundene Uberlastung artikuliert sich in
der pathologischen Kehrseite der visioniren Kompetenz des Dich-
ters, der die kulturelle Dezentrierung am eigenen Leib auszutragen
hat. Auch das dieser Dichteranthropologie zugehorige poetologische
Konzept einer visioniren Herstellung von Gegenwart und Fille
durch eine literarisch zu schaffende “Welt der Beziige” hat widerstre-
bige Tendenzen zwischen Zentrierung und Dezentrierung, zwischen
Geltungsanspruch und Depotenzierung auszutarieren. Das Problem
der Autoritit des Dichterischen stellt sich fir Hofmannsthal nicht
erst mit der Zisur des Weltkriegs und der Hinwendung von der Pri-
existenz zur Existenz im Sozialen und der Tat. Es ist ein lebenslang
verfolgtes Projekt, mit dem Hofmannsthal von seiner frithen Kritik
an Stefan George und der selbstkritischen Auseinandersetzung mit
dem eigenen Symbolismus bis zu den politischen Reflexionen des
Spitwerks ringt und an dem er immer wieder neu ansetzt.

1. Krisendiagnostik der kulturellen Moderne

Dass die Frage nach der Zeitgenossenschaft des Dichters als kulturel-
ler Aufgabe sowohl im linken als auch im rechten Spektrum der Kul-
turkritik fest verankert ist und dies iiber den Zeitraum mehrerer Jahr-
zehnte zwischen 1900 und 1930, zeigen zwei oOffentliche Vortrige

2 Vgl zu diesem Modernebegriff Sabine Schneider, Heinz Briggemann, “Gleich-
zeitigkeit des Ungleichzeitigen: Formen und Funktionen von Pluralitit in der as-
thetischen Moderne. Eine Einfihrung”, Glichzeitigkeit des Ungleichzeitigen. Formen
und Funktionen von Pluralitit in der dsthetischen Moderne, hg. von Sabine Schneider
und Heinz Briggemann, Miinchen, Fink, 2011, S. 7-35.



“Die Welt der Beziige” 205

Hofmannsthals und Déblins. Hofmannsthal stellt sich diese Frage
1906 in dem in mehreren deutschen Stadten gehaltenen Vortrag “Der
Dichter und diese Zeit”, Doblin 1929 in einem Rundfunkvortrag mit
dem Titel “Die Aufgabe des Dichters in der Zeit”.3 “Charakteristisch
fur die ideelle Not von heute”, so fasst Doblin diese “stindige Dis-
kussion” in der kulturellen Offentlichkeit zusammen, ist die als Wer-
teverlust wahrgenommene Unverbindlichkeit der Literatur in der
Vielstimmigkeit der heterogenen Diskurse.# Hofmannsthals Zeitdiag-
nose, wonach das “Wesen unserer Epoche |[..] Vieldeutigkeit und
Unbestimmtheit” sei, (SW 33, 132) “zersplitterte[r] Zustand dieser
Welt”, gepriagt von “Atomisierung, Zersetzung des Menschlichen in
seine Elemente, Disintegration” (SW 33, 141), greift zu deren Aus-
druck die zeittypische Architekturmetapher vom Haus der Moderne
auf, um sie im Modus ihres Dementis zu zertrimmern. Man finde
dieses Haus allenfalls im Aggregatzustand des Materials, “alles wiist
daliegend wie den Materialhaufen zu einem Hausbau™ (ibid.).5 Ein
“chronischer Schwindel” gehe von dieser angehiuften Vielheit der
Informationen aus, dessen mediale Erscheinungsform fiir Hof-
mannsthal vor allem “die ungeheure Masse dessen [ist], was gelesen
wird” (SW 33, 132), in einer Zeit, in der die Massen orientierungslos
“nach dem Zeitungsblatt, nach jedem bedruckten Fetzen” (SW 33,
136) greifen.

Hofmannsthals Krisendiagnostik nimmt die Unterscheidung von
Information und Erzihlung in Benjamins Ergabler-Essay vorweg. Sie
ist bis in die Metaphorik hinein typisch fiir das in sich gespaltene Ge-
genwartsbewusstsein der asthetischen Moderne. Das Projekt der Mo-
derne sieht sich angesichts der Erfahrung einer scheinbar sinnlosen
Anhiufung von divergenten kulturellen Versatzstiicken vor die un-
mogliche Aufgabe gestellt, die Gegenwart als irgendwie erfahrbare
Einheit reprisentieren zu sollen. Gemeinhin wird in der Forschung

3 Hofmannsthal, Der Dichter und diese Zeit (1906), op. at., S. 127-148; Alfred
Déblin, “Die Aufgabe des Dichters in der Zeit (1929)”, Schriften su Asthetik, Poe-
tike und 1 ateratur, hg. von Erich Kleinschmidt, Olten, 1989, S. 261-263.

4 1bd., S. 262.

5 Zur Architekturmetapher des Hauses der Moderne vgl. Heinz Briiggemann,
“Zeitgeister und ihre Raumbilder im Bau der Moderne. Zur Konstellation von
Stlpluralitit und ,Zeitgeist’ in der dsthetischen Moderne”, Kollektive Gespenster. Die
Masse, der Zeitgeist und andere unfaflbare Korper, hg. von Michael Gamper und Peter
Schnyder, Freiburg i. Br., 2006, S. 331-353.



206 ~ Sabine Schneider

der Zeitenbruch des ersten Weltkriegs mit seiner kulturellen
Traumawirkung dafiir verantwortlich gemacht.6 Doch zeigt Hof-
mannsthals Rede von 1906 die Kontinuitit dieser Problemstellung
vor und nach dem Krieg. Sie wird artikuliert in der Rede von der Kri-
se des Geistes bei Paul Valéry, fir den das Europa von 1914 die Mo-
dernitit bis an ihre dussersten Grenzen getrieben habe, lasse der
“Reichtum an Gegensitzen und einander widersprechenden Impul-
sen” (“la richesse en contrastes et en impulsions contradictoires”) in
vielen geistigen Werken ihn doch an “die wahnwitzigen Lichteffekte
der Grof3stidte der Zeit denken, welche die Augen quilen und ermii-
den.” (“aux effets d’éclairage insensé des capitales de ce temps-la: les
yeux brilent et s’ennuient...”)7 Solche Vexierbilder der Modernitit,
wie sie die Kulturkritik in der Erscheinungsform der illuminierten
Grossstadte illustriert sieht, changieren nach beiden Seiten, sie sind
ein “Taumel” (“carnaval”), der gleichzeitig Manifestation verdichteter
kultureller Energie, ,,Ausdruck hochster Weisheit, Triumph der
Menschheit“ (“forme de la supréme sagesse et triomphe de
’humanité”) wird.8 Kritik und Emphase der kulturellen Vielstimmig-
keit gehen im Pathos dieser Texte schillernd ineinander tiber. Ein sol-
ches kritisches Pathos wird artikuliert in Robert Musils Essay Gber die
Hilflosigkeit eines aller Ordnungsbegriffe verlustig gegangenen Euro-
pas, in dem “nebeneinander und vollig unausgeglichen die Gegensit-
ze” hart aneinander stossen, in Hermann Brochs Essay Giber den Ver-
fall des Geistes zum Zeitgeist, in Walter Benjamins Essay tber
“Erfahrung und Armut”, oder in Siegfried Kracauers Diagnose eines
“Kults der Zerstreuung”.? Was als “Summe” von Lebensiusserungen

6 Inka Milder-Bach, Modernitit und Trauma. Beitrige zum Zeitenbruch des Ersten Welt-
krieges, Wien, 2000.

7 Paul Valéry, “Die Krise des Geistes” Werke, Frankfurt/M., 1995, hg. v. Jirgen
Schmidt-Radefeldt, Bd. 7, S. 30f. Paul Valéry, “La crise de I'esprit”, (Euvres, hg. v.
Jean Hytier, Bd. I, Paris, 1958, S. 992.

8 b

9 Robert Musil, “Das hilflose Europa oder die Reise vom Hundertsten ins Tau-
sendste (1922), Gesammelte Werke, hg. von Adolf Frisé, Bd. II, Reinbek, 2000,
§.1075-1094, hier S. 1088; Hermann Broch, “Geist und Zeitgeist” (1934), Gezst
und Zeitgeist. Essays gur Kultur der Moderne, hg. von Paul Litzeler, Frankfurt/M.,
1997, S. 43—65; Walter Benjamin, “Erfahrung und Armut”, Gesammelte Schriften,
hg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhiuser, Bd. 11/1, Frank-
furt/M., 1977, S. 213-219; Siegfried Kracauer, “Kult der Zerstreuung. Uber die



“Die Welt der Beziige” 207

priasentiert werden soll, so Hofmannsthal in seiner Rede (SW 33,
144), erscheint in der Form des Taumels, einer Form pathologisch
dezentrierter poroser Aufmerksamkeit, akustisch wahrnehmbar als
kakophones Stimmengewirr ohne Sinn und Aussagezentrum — eine
Metapher, die Musil in der Rede vom babylonischen Narrenhaus der
Moderne aufgreift, aus dessen Fenster tausend verschiedene Stimmen
schreien.l0 Hermann Broch verwendet im Essay “Geist und Zeit-
geist” dieselbe Metapher, nur medial modernisiert als schlecht einge-
stellter Lautsprecher, aus dem die Kakophonie durcheinanderschrei-
ender Meinungen tont:

Doch trotz dieser Stummbheit ist die Welt voller Stimmen. Sie sind nicht Rede
und Gegenrede, es sind Stimmen, wirr wie das Gewirr in einem schlechtfunktio-
nierenden Lautsprecher, einander tiberschreiend, Gbertonend, sie alle gleichzeitig
losgelassen, ein Tohuwabohu von Sprache, von Meinungen, aneinander vorbei-
redend, und bloB3 mechanisch unfeierlich tont dazwischen die chrtragung eines
Gottesdienstes, Ubertiubt, banalisiert, vernichtet vom irdischen Lirm. Es ist der
furchterliche Lirm der Stummbheit, der den Mord begleitet, es ist das Rhetorische
schlechthin, die zu Lirm und zum Pathos des Rhetorischen gesteigerte Stumm-
heit.11

“Dem Geist in seiner Pluralisierung als Zeitgeister kommt das Attri-
but des Spukhaften zu”, so Briggemann in seiner Studie Uber die
Raumbilder der Pluralismuskritik in der klassischen Moderne, “Geist
zerfillt in schizophrene Geisteskrankheiten, in der Aberration des
Wahns wird er vom organisierenden Zentrum an die Peripherie einer
Oberfliche aus Trugbildern verlegt.”12 Die falsche Bilderfiille ver-
dankt sich medialer Vervielfiltigung, sie ist in ihrer Scheinhaftigkeit
wie die beschleunigt sich ablosende Mode nur die Bemantelung eines
leeren Zentrums, trigerische Fille, welche eine Leere verdeckt.!? In

Berliner Lichtspielhduser”, Das Omament der Masse. Essays, Frankfurt/M., 1963, S.
311-317.

10 Musil, gp.cit., 1088.

11 Broch, ep.at., S. 44.

12 Briiggemann, art.cit., S. 336f.

13 Vgl. Birgit Niibel, “Die verginglichen Kleiderschichten oder Mode als ‘Dauerzu-
stand’ der Moderne, Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen. Formen und Funktionen von
Pluralitit in der dsthetischen Moderne, hg. von Sabine Schneider und Heinz Brigge-
mann, Minchen 2011, S. 161-184. Hofmannsthal wendet dieses Bild ins Positi-
ve, als Prunk der Worte, der die Leere verdeckt: “Sie ersehnen, was nur der



208 Sabine Schneider

Benjamins Essay “Erfahrung und Armut” ist eine spukhafte galvani-
sche Wiederbelebung toter Bildungsgiiter nur die Maskierung einer
modernespezifischen Erfahrungsarmut, die dann im Erzihler-Essay
ins gewaltsame Bild eines im zentrifugalen Kraftfeld widerstrebender
Tendenzen zersprengten Menschenkorpers gefasst wird.14

In welchem Verhiltnis steht nun das im emphatischen Begriff des
Dichters gedusserte Autorschaftskonzept zu dieser Zeitdiagnoser Alle
diese Kulturdiagnostiken stellen einen Zusammenhang her zwischen
der disparaten Hiufung kulturellen Materials und dem Zerfall einer
personlichen verantwortlichen Instanz, deren einheitlicher Erfah-
rungs- und Erinnerungsraum ausfillt und als Vakuum den Spuk der
Zeitgeister ansaugt. Bedeutsam fiir Hofmannsthals Dichter-Konzept
ist also eine spezifische Problemstellung, derzufolge die gespenstische
Uberfiille dialektisch verschrinkt ist mit einer spezifischen Armut des
Subjekts. Dieses Subjekt, und zwar in Hofmannsthals Perspektive das
kunstlerische oder literarische Subjekt, erleidet einen Kompetenzver-
lust oder Riickzug des Personlichen aus dem abstrakt-funktionalen,
geisterartig sich verselbstindigenden Diskursgeschehen. Hofmanns-
thal folgt in dieser Diagnose Friedrich Nietzsche, der diese Kritik am
schwachen Subjekt der Moderne paradigmatisch fiir die folgenden
Jahrzehnte formuliert hat. Das aufgehaufte Wissen, so kritisiert er in
seiner Historienschrift, ohne Hunger, ja wider das Bedurfnis aufge-
nommen, wirkt nicht mehr als “umgestaltendes”, nach aussen trei-
bendes Motiv, sondern bleibt eingeschlossen, verborgen “in einer
gewissen chaotischen Innenwelt”, die dieser moderne Mensch als sei-
ne “Innerlichkeit” bezeichne und die sich nicht mehr 6ffentlich ge-
staltend zu dussern vermoége.!S Das von Nietzsche dafir eingesetzte
Bild der modernen Innerlichkeit als mit fremden Versatzstiicken an-
gefiillte und uberfillte “wandelnde Encyclopidien”!6 wird von Hof-
mannsthal in seiner Rede von 1906 aufgegriffen. Auch er konstatiert

Dichter ihnen geben kann, wenn er um ihre BloBe die Falten seines Gewandes
schlagt.” (SW 33, 136)

14 Benjamin, op.cit., S. 214f,; ders., “Der Erzihler. Betrachtungen zum Werk Nikolai
Lesskows”, Gesammelte Schriffen, Bd. 2, hg. von Rolf Tiedemann und Hermann
Schweppenhiuser, Frankfurt/M., 1977, S. 438-465, hier S. 439.

15 Friedrich Nietzsche, “Vom Nutzen und Nachtheil der Historie fiir das Leben”,
Kritische Studienaunsgabe in 15 Bdnden, Bd. 1, hg. von Giogio Colli und Mazzino
Montinari, Miinchen, 1999, S. 272f.

16 Nietzsche, op.cit., S. 274.



“Die Welt der Beziige” 209

die Uberfiille der Informationen in der “Zeit der wissenschaftlichen
Handbuicher, der Reallexika und der unzihlbaren Zeitschriften” (SW
33, 132). Er beschreibt dieses konsumtive Verhiltnis des Subjekts als
modernen Habitus, als “Geste” des fieberhaften, wahllosen Einver-
leibens (SW 33, 133). Mit dieser rastlosen Beschleunigung der Kon-
sumtion unter dem Diktat moderner Zeitbkonomie und der Verviel-
faltigung der Informationsflut durch Verwissenschaftlichung und Ra-
Rationalisierung verschirft sich die Problematik fiir Hofmannsthal in
der Rede von 1906 gegentber der zehn Jahre zuvor gedusserten,
Nietzsche folgenden Historismuskritik in seinem Essay tiber Gabriele
d’Annunzio. Fir die zeitdiagnostische Essayistik vor und nach dem
ersten Weltkrieg stellt sich somit die Frage nach der Souverinitit des
asthetischen Subjekts gegeniiber der Oberfliche eines sich in zerfah-
rene Vielheit auflésenden Kulturlebens. So hat der Kulturphilosoph
Georg Simmel in der Philosophie des Geldes, die von Hofmannsthal in-
tensiv rezipiert wurde (wie die Rezeptionsspuren in seinem Han-
dexemplar zeigen), das zunehmende Unvermogen der Subjekte kon-
statiert, sich die Objekte der Kulturinhalte von der nichsten
Lebenswelt bis zu denen der héchsten Bildung zu assimilieren:

Daf} die simtlichen Anschauungsinhalte unseres Kulturlebens in eine Vielheit
von Stilen auseinandergegangen sind, 16st jenes urspriingliche Verhiltnis zu
ihnen, in dem Subjekt und Objekt noch gleichsam ungeschieden ruhen, und stellt
uns einer Welt nach eigenen Normen entwickelter Ausdrucksmaglichkeiten [...]
gegentiber, so dall eben diese Formen einerseits und unser Subjekt andrerseits
wie zwel Parteien sind, zwischen denen ein rein zufilliges Verhiltnis von Bertiih-
rungen, Harmonien und Disharmonien herrscht.!7

Simmel erkennt also ein Zuriickbleiben der kulturellen Steigerung der
Individuen hinter der der kulturellen Redeweisen. Diese spannungs-
volle Konstellation zwischen einem Ich am Rande und dem objekti-
ven Uberhang kultureller Pluralitit hat im zwanzigsten Jahrhundert
immer neue kulturtheoretische ebenso wie isthetisch-produktive
Antworten herausgefordert. Die Konsequenzen dieser Zeitdiagnostik
fur die kulturelle Funktion der Literatur theoretisch zu bestimmen,
stellt in jeder poetologischen Reflexion eine entweder geschichtsphi-

17 Georg Simmel, “Philosophie des Geldes”, Gesamtansgabe, hg. von Otthein
Rammstedt, Bd. 6, hg. von David P. Frisby und Klaus Christian Kéhnke, Frank-
furt/M., 1989, S. 642f.



210 Sabine Schneider

losophische Denkaufgabe — wie in Georg Lukacs' Theorie des Ro-
mans — oder eine kulturanthropologische wie in Benjamins “Erzih-
ler”-Essay und in Do6blins Poetik des epischen Erzihlens. Im media-
len Stimmengewirr der allgegenwirtigen “Information” verhallt, so
Walter Benjamins Diagnose im 1936 in der Zeitschrift Orient und Ok-
zident verotfentlichten Essay, die Stimme des Erzihlers ungehort. 18

2. Die Welt der Beztige — Autorschaftskonzepte und poetologische
Ermichtigungsstrategien

Die Strategien, dem Autorititsverlust der Literatur in kulturellen Be-
langen entgegenzuwirken, sind ebenso vielfiltig wie jene Kultur, de-
ren Sinnzersplitterung die Autorititskrise des literarischen Systems
ausloste. So werden beispielsweise gattungspoetologische Fragen in
geschichtsphilosophischer oder kulturanthropologischer Perspektive
diskutiert. Dem von Hegel zur Modernegattung schlechthin erklirten
Roman wird der Siindenfall des Riickzugs ins Private angelastet, so
bei Lukacs, Benjamin und Musil.19 Die “Einsamkeit” des modernen
Romanciers wird zum Topos, paradigmatisch von Benjamin im Er-
zihler-Essay zusammengefasst:

Der Romancier hat sich abgeschieden. Die Geburtskammer des Romans ist das
Individuum in seiner Einsamkeit, das sich tiber seine wichtigsten Anliegen nicht
mehr exemplarisch auszusprechen vermag, selbst unberaten ist und keinen Rat
geben kann.20

Walter Benjamin verfolgt hier die ebenfalls zeittypische Strategie, der
Krisensymptomatik der beliebigen Gleichzeitigkeit des Verschiede-
nen durch ein offensiv vertretenes Paradigma historischer Ungleich-
zeitigkeit zu begegnen, indem er das mindliche Erzihlen in einem
zeitibergreifenden anthropologischen Sinne von der modernebeding-
ten Krise des Romans ablost und ihm durch einen Rickgang auf ein

18 Benjamin, Erfahrung, ep.aiz., S. 444 f.

19 Vgl. Sabine Schneider, “Erzihlen im multiplem Zeitenraum. Restitution des
Epischen’ in der Moderne (D6blin, Benjamin, Musil)”, Gleichzeitigkeit des Ungleich-
zeitigen, op.cit., S. 215-232.

20 Benjamin, Der Erzihler, op.at., S. 443.



“Die Welt der Beziige” 211

vorliterarisches Paradigma neue Geltung verschafft.2l Walter Benja-
min partizipiert mit dieser Affirmation historischer Ungleichzeitigkeit
an den Anfingen der Erzihlforschung. 1928 erschien in Leningrad
Vladmir Propps Morphologie des Mdrchens, 1930 in Halle André Jolles
Typologie Einfache Formen, deren Interesse an den kleinen epischen
Formen nicht literaturisthetischen Kriterien folgt, sondern den Fo-
kus auf ihre mundliche Provenienz und den Sitz im Leben richtet.
Von diesem Projekt einer Scheidung des Romanciers vom Erzihler,
der Gegentberstellung zwischen der papierenen Abgeschiedenheit
eines im Sinn der Romantheorie Lukacs’ ratlos nach dem “Sinn des
Lebens” suchenden Schreibersubjekts?? und der in der Gemeinschaft
der Zuhorenden und in lebendiger Rede situierten Erzahlerautoritit
berichtet er Hofmannsthal in einem Brief vom 26.6.1929: “Danach
beschiftigt mich “Warum es mit der Kunst Geschichten zu erzihlen
zu Ende geht’ — d.h. der Kunst der mundlichen Erzihlung.”23

Eine ahnliche Strategie der Wiederanbindung der Literaturproduk-
tion an das Kollektiv verfolgt Alfred Do6blin in seinen romanpoeti-
schen Essays, vor allem dem Essay “Der Bau des epischen Werks”
von 1925. Die Instanz, welche die Herstellung einer Offentlichkeit zu
leisten hat, die “den Menschen dieser Epoche |[...] auf neue Art ithren
Kollektivcharakter, ihre soziale Natur” fithlbar machen koénnte und
damit eine gesellschaftliche Verbindlichkeit analog zu der des alten
Epos schaffen konnte, ist programmatisch nicht das autonome

21 Vgl Dirk Oschmann, “Gestalt und Naturgeschichte. Benjamins ‘Erzahler’-
Aufsatz im Horizont der zeitgenossischen Gattungspoetologie, ‘Schinhert, welche
nach Wabhrbeit diirstet’. Beitrige zur dentschsprachigen Iiteratur von der Spataufklirung bis
zum 20. Jabrbundert, hg. von Gerhard R. Kaiser und Heiner Macher, Heidelberg,
2003, S. 299-318.

22 Georg Lukacs, Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer 1 ersuch iiber die
Formen der groften Epik (1920), Minchen, 1994, S. 70f. Diese Reduktion der epi-
schen Frage nach der Wesenhaftigkeit des Lebens zu der des Romans nach dem
problematischen Lebenssinn eines Individuums in der “biographischen Form”
hat Lukacs als Ausdruck der “transzendentalen Obdachlosigkeit” (S. 32) des
Romans gewertet.

23 Walter Benjamin an Hugo von Hofmannsthal, 26. 6. 1929, Gesammelte Briefe,
Bd. III: 1925-1930, hg. von Christoph G6dde und Henti Lonitz, Frankfurt/M.,
1997, S. 472-474, hier S. 474. Dieselbe, in den Text aufgenommene Formulie-
rung findet sich auch in einer Aufzeichnung zum Komplex “Roman und Erzih-
lung” (ca. 1928-1935): “Warum es mit der Kunst, Geschichten zu erzihlen zu
Ende geht”. (Gesammelte Schriften 11.3, Hg. von Rolf Tiedemann und Hermann
Schweppenhiuser, Frankfurt/M., 1991, S. 1281).



212 Sabine Schneider

Schriftstellersubjekt.24 Diese Instanz ist vielmehr die in den gesell-
schaftlichen Realititen wurzelnde “lebende Sprache” — nicht die
“Buchsprache” des autonomen Literatursystems, sondern die miind-
liche Sprache des Berliner Idioms sowie das aus den verschiedensten
medialen Kanilen durcheinandertonende Stimmengewirr der Grof3-
stadt.25 Konstitutiv fur diese Poetik des Pluralen ist die Annahme,
dass den Idiomen, Sprachstilen und Sprachebenen ein eigener Pro-
duktivcharakter und damit eine wirklichkeitsgenerierende Macht zu-
kommt. Der Autor, der diese Sprachwirklichkeiten zu seinem epi-
schen Werk “schichtet” oder baut, entaussert sich seiner
konzeptionellen Autonomie, er “wird geschrieben”.26 Von einem Le-
xikon der Sprachstile des Deutschen ist in Der Bau des epischen Werks
die Rede, tiber die der Autor weniger souverin verfugt, als dass er
sich ihrem die pluralen Wirklichkeiten in simultaner Gleichzeitigkeit
vorstellenden “Zwangscharakter” hingibt.2? Doblin listet Beispiele
aus diesem Lexikon der Sprachstile auf, in synchroner Horizontalitit
und diachroner Vertikalitit. Da steht “die Sprachebene der Zeitungs-
leute, Borsianer und anderer Berufe” neben dem “Stil des Bibeliiber-
setzers Luther”, “Schillers Jambenstil” neben “Goethes Altersprosa”
und dem “klassizistischen Stil Platens”, die er alle im “heutigen Feuil-
letonismus” wiederfindet.28 Wenn nicht in einem bestimmten Sprach-
stil erzahlt wird, sondern die heterogenen Stile samt der zugehorigen
“geistigen Ebene” selbst die komplexe Wirklichkeit des Romans ge-
nerieren, ist das synkretistische Nebeneinander der Idiome keine Be-
schreibung der modernen Vielstimmigkeit, sondern ihre unmittelbare
Manifestation.29

Die Strategien der Kollektivierung der Literatur, die Benjamin und
Doblin verfolgen (Brechts Dreigroschenroman liesse sich als drittes Bei-
spiel anfuhren), stellen den einen Pol im Spannungsfeld der sich kul-
turkritisch profilierenden Autorschaftskonzepte dar. Hofmannsthals
Antwort auf die Krise ist eine dazu polar entgegengesetzte. Sein
Konzept des Autors im Vortrag “Der Dichter und diese Zeit” ist von

24 Alfred Doblin, “Der Geist des naturalistischen Zeitalters”, Schriften zur Asthetik,
Poetik und Literatur, hg. von Erich Kleinschmidt, Olten, 1989, S. 190.

25 Alfred Dé6blin, “Der Bau des epischen Werks”, bid., S. 245.

26 Ibid., S. 243.

27 hid.

28 Ibid., S. 243f.

29 Jbid., S. 243.



“Die Welt der Beziige” 213

solcher Entmichtigung der autonomen Literatur zugunsten eines
vorliterarischen im Kollektiv wurzelnden Erzahlens weit entfernt.
Diese Differenz lisst sich nicht einfach mit dem historischen Ab-
stand zweier Jahrzehnte erkliren, sondern ist eine grundsatzliche.
Auch die Erfahrung des Weltkriegs, die ja sowohl in Lukacs' Theorie
des Romans als auch in Benjamins “Erzihler”-Essay als schockartiger
Ausloser fir die Legitimationskrise der autonomen Literatur er-
scheint, wird in Hofmannsthals Dichtungsverstandnis trotz aller
Wendung zum Sozialen nicht das Vertrauen in die in einen schriftlich
tradierten kulturellen Bildungskosmos eingebettete Literatur erschiit-
tern. Autorschaft ist zeitlebens fir Hofmannsthal an ein starkes Au-
torititskonzept gekniipft, das Nietzsches Diagnose der geschwiichten
Personlichkeit des dsthetischen Subjekts zwar voraussetzt, deren Ge-
genregulierung aber hohe theoretische Aufmerksamkeit zumisst.30
Der Essay “Der Dichter und diese Zeit” weist denn auch dem Dich-
terindividuum in einem emphatischen Sinn die Funktion zu, die ato-
misierten Partikel der zersprengten Zeiterfahrung zur “Welt der Be-
zuge” zu verbinden und die den Zeitgenossen unmogliche
Ganzheitserfahrung der Gegenwart herbeizuzaubern, und zwar mit
“stummer Magie”, welche in der “Bezauberung der Poesie” liegt (SW
33, 134). Die “Fuhrerschaft” (SW 133, 132) des Dichters grindet in
dieser synthetisierenden Leistung eines exemplarisch Individuellen,
wie es die Zeitdiagnostiken von Valéry bis Musil gerade fiir unmog-
lich erkannt haben: “In thm muf} und will alles zusammenkommen.
Er ist es, der in sich die Elemente der Zeit verkniipft. In thm oder
nirgends ist Gegenwart” (SW 32, 138). Dabei impliziert die Behaup-
tung, “dafl der Dichter, oder die dichterische Kraft [...] in dieser
Epoche da ist, wie sie in jeder anderen da war” (SW 32, 129), die
Aufhebung eines mehrfachen Dilemmas. Jene dichterische Kraft be-
friedigt zum einen die Sehnsucht der Lesenden nach einer Wiederan-
bindung der Literatur an einen Lebenszusammenhang, “etwas was ihr
Leben mit den Adern des groflen Lebens verbinde in einer zauber-
haften Transfusion lebendigen Blutes” (SW 32, 134). Sie bindet “die

30 Vgl. Maximilian Bergengruen, ““Man liebkost, um zu t6édten, man ehrt, um zu
schinden, man straft ohne Verzeihen’. Der psychopathologische Kern von
Hofmannsthals politischer Theologie (Das Leben ein Traum, Turm I-II1)”, Bann
der Gewalt. Studien ur Politik, Literatur- und Wissensgeschichte, hg. von Maximilian
Bergengruen und Roland Borgards, Gottingen 2009, S. 21-68.



214 Sabine Schneider

auseinanderfliegenden Atome” (SW 32, 135). Sie sittigt zum anderen
die Gegenwart ab mit einer Vielheit der Zeiten, die den Augenblick
der Moderne als Teil eines kulturellen Kosmos der Menschheitsge-
schichte erlebbar macht:

Ihm ist die Gegenwart in einer unbeschreiblichen Weise durchwoben mit Ver-
g

gangenheit: in den Poren seines Leibes spurt er das Hertibergelebte von vergan-

genen Tagen, von fernen nie gekannten Vitern und Urvitern, verschwundenen

Volkern, abgelebten Zeiten. (SW 32, 138)

Gesteigert wird die Autoritit des Dichters drittens durch das Kon-
zept der Prisenz, welches die Reprisentation ersetzt. Der Dichter ist
es, der mit seiner genuinen visionaren Kraft jene Gegenwart sinnlich
und sinnhaft erfahrbar macht, welche die Historismuskritik von He-
gel bis Nietzsche zum schmerzlichen Desiderat ausgerufen hat. Er
muss diese Gegenwart “vivizieren” (SW 32, 130), “in ihm oder nir-
gends ist Gegenwart” (SW 32, 618): “Er hat nichts an die Vergangen-
heit verloren, nichts hat ihm die Zukunft zu bringen. Er ist fir einen
bezauberten Augenblick der Uberwinder der Zeit” (SW 32, 146 f.).

Die Emphase dieses Autorschaftskonzepts legt freilich auch die
zugrunde liegenden Spannungen und Probleme offen. Hofmannst-
hals Rede auf den “Glanz der Dichterschaft” (SW 32, 134) reflektiert
auch den Schatten, den dieser Glanz wirft. So problematisiert sie be-
reits die spiter von Doblin mit solcher Polemik bedachte Scheidung
zwischen dem Schriftsteller als blossem “Zeilenschreiber” (ibid.) und
der herausgehobenen Stellung des “Dichters”. Letzteres sei “ein
hochst prostituiertes Wort”, dem bildungsburgerlich korrumpiert
“etwas Gequollenes, Aufgedunsenes” anhafte (SW 32, 130f.). Hof-
mannsthal versucht, dem Verdacht des Personenkults zu entgehen,
indem er “das Dichterische” oder die “dichterische Kraft, in einem
weitherzigen Sinn genommen” als gleichsam ontologische Formel an-
stelle der hypostasierten Dichterpersonlichkeit setzt (SW 32, 129). In
schalem Licht erscheint der Priester- und Fihrerkult des George-
Kreises, von dem Hofmannsthal sich durch ein anderes Konzept von
Fuhrerschaft abzugrenzen bestrebt ist. Nicht das abgeschlossene
Reich einsamer Fuhrerschaft, sondern eine an die Handlungswelt an-
gebundene, lebenskluge Weltzugewandtheit wird entworfen. Dafiir ist
fir Hofmannsthal nicht der idealistische Geniekult der deutschen
Romantik geeignet, sondern die englische Vorstellung eines pragmati-
schen, geistvollen “man of genius” (SW 32, 131). Ambivalent, ja wi-



“Die Welt der Beziige” 215

derspriichlich dazu ist freilich die Metaphorik, mit der das Wesen je-
nes so vorsichtig eingegrenzten Dichtertums beschrieben wird. Ein-
gefuhrt wird es in der Rede mit einer auftrumpfenden Herrschafts-
rhetorik, welche eine Ermichtigungsphantasie ohne Gleichen
auszuleben scheint. Der Dichter wird als gottgleicher Herrscher einer
Welt dargestellt, anders als spiter bei Benjamin oder Doéblin steht
thm die Sprache als Herrschaftsinstrument zur Verfigung. Von einer
Entmichtigung der Autorschaft durch die Gberindividuellen Dynami-
ken der Sprachen und Diskurse kann keine Rede sein, dieses Dichter-
Ich ist durchaus Herr im Hause seiner Autorschaft:

Vermoge der Sprache ist es, dall der Dichter aus dem Verborgenen eine Welt re-
giert, deren einzelne Glieder ihn verleugnen mogen, seine Existenz mogen ver-
gessen haben. Und doch ist er es, der ihre Gedanken zueinander und auseinander
fuhrt, ihre Phantasie beherrscht und gingelt; ja noch ihre Willkurlichkeiten, ihre
grotesken Spriinge leben von seinen Gnaden. Diese stumme Magie wirkt uner-
bittlich wie alle wirklichen Gewalten. (SW 33, 134)

Es ist bemerkenswert, dass jenes Sprachvertrauen in die Macht der
Worte, neue Totalititen zu schaffen, in genuiner Weise weltzeugend
zu wirken, auch nach der sogenannten Chandos-Krise unvermindert
weiterwirkt. Ein dhnliches Sprachvertrauen als Machtinstrument des
Dichters hat Hofmannsthal bereits in dem frithen poetologischen
Text “Poesie und Leben” 1896 formuliert. Die Selbstmichtigkeit des
Wortkunstlers bedeutet Macht und Autonomie:

Der Mutigste und der Stirkste ist der, der seine Worte am freiesten zu stellen
vermag; denn es nichts so schwer, als sie aus ihren festen, falschen Verbindungen
zu reillen. Eine neue und kihne Verbindung von Worten ist das wundervollste
Geschenk fir die Seelen und nichts Geringeres als ein Standbild des Knaben An-
tinous oder eine grof3e gewolbte Pforte.31

Schon in diesem frihen Autorschaftstext baut sich also der Dichter
seine eigene Ehrenpforte, in Stein gemeisselt ist die Kinstlerschaft
Werkherrschaft. Der Bildbereich des Dichters nicht nur als Aristo-
krat, sondern als absolutistischer Herrscher und als Magier zugleich,
wird in “Der Dichter und diese Zeit” weiter ausgefaltet. Von einer
vertikal von oben nach unten sich ausbreitenden Herrschaft und ge-

31 Hugo von Hofmannsthal, “Poesie und Leben”, Gesammelte Werke in 10 Bdn., Re-
den und Aufsitze I, hg. von Bernd Schoeller, Frankfurt/M., 1979, S. 17.



216 Sabine Schneider

nealogischen “Deszendenz” ist die Rede, welche den Herrscher-
Dichter mit der anonymen Masse der Hunderttausende verbindet, die
selbst als “Leser der wertlosen Bucher” als Teilnehmer am Schrift-
kosmos “die Gewalt der Dichter erleiden” (SW 32, 135). Die Verbin-
dung zwischen der einsamen Dichter-Seele und dem Kollektiv der
Hundertausende wird somit ganz gegensitzlich zur Déblinschen und
Benjaminschen Konzeption der Kollektivierung der Literatur gefasst.
Sie bleibt einem Modell aristokratischer Fithrerschaft verpflichtet,
dem durchaus totalitire Ziige anhaften. Hofmannsthal hat dieses Au-
torschaftskonzept auch durch die Form der Lesungen seines Vortrags
zelebriert, so lud er eine Geistesaristokratie personlich dazu ein, wih-
rend er sich um den Ausschluss von Presse und “Premierenpack”
sorgte.32

Die Gewaltphantasie, die dieses Konzept einer die “auseinander-
fliegenden Atome” zentrierenden Dichtermacht grundiert (SW 33,
135), richtet sich aber — und davon ist im zweiten Teil des Essays die
Rede — am meisten gegen den Dichter selbst, was dem Text eine cha-
rakteristische Ambivalenz verleiht. Der Herrscher und Magier ist zu-
gleich der Mirtyrer, der unerkannte Fremde “unter der Stiege, im
Dunkel, bei den Hunden: fremd und doch daheim™ (SW 33, 137). Er
ist der pathologisch Leidende, der die Dezentrierungen der Zeit
buchstiblich am eigenen Leib, “in den Poren seines Leibes” auszu-
tragen hat (SW 33, 138). Darin artikuliert sich die Uberlastung dieses
Autorschaftsphantasmas und der Versuch seiner Uberschreitung.
Hofmannsthals Autorschaftskonzept und seine Poetologie in den
Jahren zwischen 1902 und 1909, die in vielen Variationen um die
Vorstellung einer Poetik des Visiondren kreisen, sind von dieser Wi-
derstrebigkeit gepragt. Im Chandos-Brief wird von lebensphilosophi-
scher Warte aus Kritik geiibt an der selbstgewissen Sprachvirtuositat
und erlesenen Artifizialitit der eigenen symbolistischen Frihzeit als
einer trugerischen Autoritit, die sich in selbstreferentiellen Zirkeln
gefillt. An deren Stelle riickt versuchsweise eine Asthetik des Erlie-
gens, der Bestiirzung und des Uberwiltigtseins angesichts der visio-
niren Epiphanie stummer Augenblicke. Erlitten wird diese Epiphanie
vom Dichter in einer Struktur der Plotzlichkeit, im dezentrierten Zu-
stand an der Grenze des Bewusstseins, was die Herausgehobenheit

32 Vgl die in det Kritischen Ausgabe gesammelten Einladungsbriefe Hofmannsthals,
SW 33, S. 536-547.



“Die Welt der Beziige” 217

dieser Augenblicke mit Flichtigkeit und Instabilitit sowie mit der
Unverfligbarkeit jener dichterischen ‘Erlebnisse’ erkauft.33 In der Re-
de “Der Dichter und diese Zeit” wird diese Autorschaft und Poetik
im Zeichen der “Vision™ als eines Aporien aufwerfenden Grenzphi-
nomens thematisiert. Uber den Dichter, seine “dumpfen Stunden,
seine Depressionen, seine Verworrenheiten” heisst es dort in Anspie-
lung auf Kleists beriihmte Formulierung: “Es ist als hitten seine Au-
gen keine Lider” (SW 33, 138, 140). Die Bemichtigungsphantasie
schlagt um in jenen “unpersonlichen Zustinden” der Vision, welche
dem Dichtersubjekt zustossen, schmerzvoll pathologisch und in
seismographischen “Zuckungen” (ibid.). “Seine Schmerzen sind inne-
re Konstellationen, Konfigurationen der Dinge in ihm, die er nicht
die Kraft hat zu entziffern” (SW 33, 141). Nicht Deuter der Zeichen
ist der Dichter also und nicht einer, der wie Benjamins Erzihler Rat
weiss. Statt dessen stellt den ‘mythe personnel’ fiir Hofmannsthals
Dichterverstindnis in den Jahren zwischen 1902 und 1909 der ent-
zundete, von der Vielfalt der Phinomene ohne die Moglichkeit der
auswihlenden Distanzierung gepeinigte lidlose Blick dar, der Verlet-
zung als Voraussetzung der Entgrenzung setzt. “Das sind die Auf-
enthalte des Kinstlers unter den Menschen”, so antwortet Balzac in
dem fiktiven Gesprich iiber Kiinstlerschaft “Uber Charaktere im
Roman und im Drama” 1903, wenn er wie der Heizer aus dem Ma-
schinenraum “taumelnd und mit bléden Augen aus dem feurigen
Bauch seiner Arbeit hervorkriecht.”’34 Das ist die pathologische Kehr-
seite des emphatischen Satzes aus der Rede “Der Dichter und diese
Zeit”: “Fir ihn (den Leser) gibt es e/n Zeichen, das dem dichterischen
Gebilde aufgepragt ist: dal3 es geboren ist aus der Vision” (SW 33,
147). Im ‘Balzac’-Essay von 1908 wird diese halluzinative Dynamik
der Dichter-Vision weiter ausphantasiert. Was in Balzacs dichteri-
scher Welt sichtbar wird, “visionir hervorgestolen von chaotischen
Dunkelheiten” ist fiir Hofmannsthal “die kompletteste und vielglied-
rigste Halluzination, die je da war.”35 Hofmannsthal, der wie seine

33 Vgl. dazu Sabine Schneider, [erheifiung der Bilder. Das andere Medium in der 1 iteratur
um 1900, Tibingen 2006, S. 9-19, 85-93.

34 Hugo von Hofmannsthal, “Uber Charaktere im Roman und im Drama”, Samt/i-
che Werke. Kritische Ausgabe, Bd. 31, hg. von Ellen Ritter, Frankfurt/M., 1991,
S. 32,

35 Hugo von Hofmannsthal, “Einleitung zur neuen Balzac-Ausgabe”, Sdamtliche
Werke. Kritische Ausgabe, Bd. 33, Frankfurt/M. 2009, S. 170 und 173).



218 Sabine Schneider

Bibliothek im Freien Deutschen Hochstift belegt, systematisch psy-
chopathologische Studien betrieben hat, weill um den psychopatho-
logischen Hintergrund seines Dichtermythologems. Er spricht daher
auch riickblickend in einer Aufzeichnung von 1917 tber das “subjec-
tiv pathologische” von Chandos’ Visionen und vergleicht deren “sub-
jective nerven-affectation” mit der “lberreizungsstirke” der hypnoi-
den Zustinde der Hysterikerin Elektra.36

Poetologisch korreliert ist diesem Autorschaftskonzept die Vor-
stellung von Poesie als vom Dichter geschaffene “Welt der Beziige”.
Es lasst sich an den kleinen, einem lyrischen Gestus folgenden Prosa-
texten der Jahre zwischen 1902 und 1909 Jahre zeigen, dass die Wi-
derstrebigkeit zwischen Ermichtigung und Entmichtigung in Hof-
mannsthals Autorschaftskonzept auch seine Poetologie und seine
poetische Praxis prigt.37 Die Poesie als Medium des Uberginglichen,
der Verwischung der Klassifikationen der Begriffssprache, als zu kei-
nem Abschluss findendes Spiel der metaphorischen Ubertragungen
und wechselseitigen Spiegelungen, ist fir diese Art der literarischen
Bedeutungsstiftungen zentral. Jene vom Dichter zu schaffende Pra-
senz, die Formel emphatisch gesetzter Gegenwart, wird durch eine
Bildlogik simultaner Vernetzung erzeugt. Die Form dieser Beztige
stiftenden Ubertragungslogik ist fiir Hofmannsthal das Lyrische und
das Malerische, das poetische Mittel ist die Analogie oder das Gleich-
nis. “Analogie ist alles”, lautet eine Variante zum Gesprich uber Ge-
dichte, “es heisst die eigene Schwere abgeben: sich im schwebenden
Adler finden.”38 Mit welchen Mitteln die Poesie eine Welt der Beziige
aus sprachlichen Ubertragungsbewegungen schaffen kann, “Gleich-
nisse aus Gleichnissen zusammengesetzt” im infiniten Regress, fithrt
der Text “Sommerreise” in einem Paragone mit einem Bild Giorgio-
nes vor.39 Die Spiegeleffekte beschrinken sich nicht auf die In-
haltsseite, sie erfassen auch das Wortmaterial, das sich auflost und

36 26. August 1907, Tagebuch, Samtliche Werke. Kritische Ausgabe, Bd. 31, hg. von El-
len Ritter, Frankfurt/M., 1991, S. 294,

37 “Ein Brief” (1902), “Sommerreise” (1903), “Die Biihne als Traumbild”, “Briefe
eines Zuriickgekehrten” (1907) u. a.

38  Sdamtliche Werke. Kritische Ausgabe, Bd. 31, S. 321f.

39 Vgl. Sabine Schneider, “Das Leuchten der Bilder in der Sprache. Hofmannsthals
medienbewusste Poetik der Evidenz”, Hofmannsthal. Jahrbuch sur enropéischen Mo-
derne 11, 2003, S. 209-248: Abschnitt IV: “Seliges Spiegeln der Sprache. Das Bei-

2”2

spiel der ‘Sommerreise™’.



“Die Welt der Beziige” 219

neu zusammensetzt. Die “flaumumbhiillten” Frichte des Anfangs
kehren wieder in der Flaumfeder des Adlers aut dem Barett des
triumenden Jinglings, das leitmotivisch wiederholte “Segel” wird
anagrammatisch zerlegt und neukombiniert in der Metathese des “se-
ligen Spiegelns” 40 Die Worter wechseln in den stindigen Gleichnis-
sen und wie-Vergleichen die Ebenen zwischen bildspendender und
bildempfangender Ebene. Elemente der Gleichnisebene wandern in
die Erzahlung und umgekehrt. Beschworen wird mit dieser Poetik
der Bezlge genau jene simultane Gegenwart, die in “Der Dichter und
diese Zeit” dem Dichtersubjekt zugemutet worden war: “Was niemals
war, nie sich gab, jetzt ist es da, jetzt gibt es sich, ist Gegenwart, mehr
als Gegenwart; was niemals zusammen war, jetzt ist es zugleich, ist es
beisammen, schmilzt ineinander die Glut, den Glanz und das Le-
ben.”#! Simultaneitat ist auch das Programm im “Gesprach Gber Ge-
dichte”. Die Rede ist vom “unbegreiflich flicchtigen Glanz”, der in
der “untbertragbaren Art” liege, “wie die Worte nebeneinander ge-
stellt werden, wie sie aufeinander hindeuten, einander verstirken,
verwischen, miteinander spielen.”42 Deren Fille ist freilich nicht an-
schaulich-ekphrastisch, sondern auf prekire Weise entkonturierend
und dematerialisierend, als unendlicher Regress von Gleichnissen, die
auf andere Gleichnisse verweisen. Damit ist ihre Prisenz und Ein-
dringlichkeit einer Irrealitat, einem Sprechen im Moglichkeitssinn ge-
schuldet, das den Realititsstatus des Geschilderten durch die Ebenen-
Vermischung und durch die Unentschiedenheit zwischen semanti-
scher und lautlich-klanglicher Respondenz der Wiederholungsetfekte
ins Irreale, Traumhafte entriickt. Das dichterische Gebilde, das mit
dem Geltungsanspruch antritt, so das “Gesprich uber Gedichte”,
“die Sache selbst zu setzen, mit einer ganz anderen Energie als die
stumpfe Alltagssprache, mit einer ganz anderen Zauberkraft als die
schwichliche Terminologie der Wissenschaft” und sich somit als
grandiose poetologische Zeugungsphantasie einfithrt, hat doch nur

40 Hugo von Hofmannsthal, “Sommerreise”, Samtliche Werke. Kritische Ausgabe,
Bd. 33, hg. von Konrad Heumann und Ellen Ritter, Frankfurt/M., 2009, S. 27—
33.

41 Samtliche Werke. Kritische Ausgabe, Bd. 31, Frankfurt/M. 1991, hg. von Ellen Ritter,
S. 86.

42 Hugo von Hofmannsthal, “Franzosische Redensarten”, Gesammelte Werke in
10 Bdn., hg. von Bernd Schoeller, Frankfurt/M. 1979, Reden und Aufsitze I,
S. 236-241, hier S. 237.



220 Sabine Schneider

“schwebende Wahrheiten” zu bieten.#? Die durchleuchteten Augen-
blicke, die es prisent setzt, sind bedenklich fragil, sie gelten “nur fir
die mystische Frist eines Hauchs” .4 Aus “Zusammenstellungen von
Worten™5 in seltenen Konstellationen herausgeschlagen, kann ihr
Zauber nicht beliebig herbeigerufen oder auf Dauer gestellt werden.
Die Metaphorik des Aufblitzens, des Funkens und des Hauchs, die
Hofmannsthals Poetik bezeichnet, denkt die Kehrseite der visionir
gesteigerten Autoritit des Dichterischen mit.46 Der “Glanz der Dich-
terschaft” strahlt fir Hofmannsthal mit blendender Helligkeit, aber er
lluminiert die Welt nur augenblickshaft, “in plotzlichen Aussichten
und Einsichten, blitzhaft sich auftuenden Durchschligen”.47 Solche
schmerzhaften Blitze durchzucken den Leib des Dichters, sie verlei-
hen ithm keine Aureole, gerade darin aber liegt fur Hofmannsthal ihre
Authentizitit und Autoritit.

43 “Das Gesprich tiber Gedichte”, Samtliche Werke. Kritische Ansgabe, Bd. 31, S. 77,
“Philosophie des Metaphorischen”, Gesammelte Werke in 10 Bdn., Reden und Auf-
satze 1, S. 192.

44 “Das Gesprich iiber Gedichte”, Samtliche Werke. Kritische Ausgabe, Bd. 31, S. 82.

45 “Franzosische Redensarten”, Gesammelte Werke in 10 Bdn., Reden und Aufsitze 1,
8. 237,

46 Sabine Schneider, “Poetik der Illumination. Hugo von Hofmannsthals Bildrefle-
xionen im ,Gesprich iber Gedichte™, Zeitschrift fiir Kunstgeschichte 3, 2008, S. 389—
404.

47 “Einleitung zur neuen Balzac-Ausgabe”, Samtliche Werke. Kritische Ausgabe, Bd. 33,
S. 172,



“Die Welt der Beziige” 221

Abstract

Hugo von Hofmannsthal, dans sa conférence intitulée “Der Dichter und diese Zeit”
(Le poete et le temps actuel) de 1906, s’exprime sur la responsabilité de Iécrivain en-
vers la culture de son temps. Il esquisse une image de I'écrivain capable de prendre le
role de dirigeant en affaires culturelles et d’harmoniser les différentes tensions mani-
festes dans son temps. Ce modéle d’autorité doit étre compris comme réaction au
diagnostic d’une crise de la modernité esthétique telle qu’elle est symptomatique pour
la “Kulturkritik” jusqu’aux années vingt. C’est la tiche de I’écrivain de rendre visible
des “correspondances” qui, dans la polyphonie disparate en temps modernes, se sont
perdues. La sollicitation du concept d’auteur ainsi a I'ceuvre n’est que le revers patho-
logique des compétences visionnaires attribuées au poete. Son autorité est donc le
fruit d’extrémes tensions.






	"Die Welt der Bezüge" : Hofmannsthal zur Autorität des Dichters in seiner Zeit

