
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2010)

Heft: 41: Autoritäre Moderne = Autorité et modernité = Authority and
modernity

Artikel: Kulturelle Autorität und autoritärer Habitus : das Feld der Exilliteratur in
V. Nabokovs Roman Die Gabe

Autor: Kissel, Wolfgang Stephan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006366

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006366
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolfgang Stephan Kissel

Kulturelle Autorität und
autoritärer Habitus

Das Feld der Exilliteratur in V. Nabokovs
Roman Die Gabe

i

Vladimir
Nabokov gilt zu Beginn des 21. Jahrhunderts als

einer der zentralen Autoren der literarischen Moderne,
einige seiner Romane wie Dar {Die Gabe), hoUta oder Pale

Fire gehören zum festen Bestand der Weltliteratur.1 Der einst
auch rechtlich marginalisierte Exilant, der nur mit einem "Nan-
senpass" ausgestattet durch die Wechselfalle der Zwischenkriegszeit

manövrieren musste, ist zum Klassiker geworden.2
Person und Werk besitzen heute in hohem Masse Autorität, d. h.

ihnen wird in verschiedenen Kulturen und Sprachräumen
Anerkennung und Wertschätzung zuteil, mehrere Generationen junger

Autoren orientieren sich an Nabokovs Themen, seiner Weltsicht,

seinem Stil oder seinen literarischen Verfahren. Dies gilt
längst nicht mehr nur für die Vereinigten Staaten oder Russland,
sondern auch für Frankreich, Schweden oder Deutschland.3 Dabei

spielt eine wichtige Rolle, dass Nabokov nicht als Vertreter

1 Über die vielfältige Wirkung im englischsprachigen Raum informiert Vla¬

dimir E. Alexandrov (Hg.), The Garland Companion to Vladimir Nabokov.

New York, London, Garland, 1995.
2 Zum Zusammenhang von Autorität und Klassiker in der Gegenwart vgl.

Hans Ulrich Gumbrecht, "Warum wir Klassiker brauchen" Zeitschrift fiür
Ideengeschichte Heft IV/4, Winter 2010, S. 111-120.

3 Eine französische Gesamtausgabe der Romane ist 2010 in der angesehenen
Edition de la Pléiade abgeschlossen worden, sicheres Zeichen der Kanonisierung

eines Autors, vgl. Vladimir Nabokov, Œuvres Romanesques, Edition
publiée sous la direction de Maurice Couturier. Présentations et annotations

des traducteurs et traductrices. Bibliothèque de la Pléiade, Gallimard,
2010 (1999). Als Beispiel für einen schwedischen Autor mit explizitem
Interesse an Nabokov wäre z. B. der Schriftsteller und Übersetzer Aris Fiore-

tos, für einen deutschen Autor Daniel Kehlmann zu nennen.

Colloquium Helveticum 41/2010



162 Wolfgang Stephan Kissel

einer Nationalliteratur wahrgenommen wird, sondern auf Grund
seiner frühen Emigration aus Russland und der Zweisprachigkeit
des Werkes keiner Literatur eindeutig zuzurechnen ist und daher
ohne Vorbehalte als transnationaler Autor akzeptiert werden
kann.4 Seine besondere Autorität beruht jedoch nicht nur auf
seinem zweisprachigen Romanwerk, sondern auch auf seinen
international anerkannten wissenschaftlichen Beiträgen zur Lepi-
dopterologie, seinen Experimenten mit der Komposition von
Schachproblemen und auf seinen Einsichten in den Zusammenhang

von Wahrnehmungsvermögen, insbesondere visueller Art,
Sprache und Bewusstsein.5 Nabokov ist nicht nur Literat,
sondern auch Wissenschaftler und Erkenntnistheoretiker, d. h. er
steht sowohl innerhalb als auch ausserhalb des literarischen Feldes.

In einer Zeit, in der Literatur und Buch verschärfter
Konkurrenz durch andere Medien und Erkenntnisformen ausgesetzt
sind, liegt in dieser Konstellation ein wesentlicher Grund für
seine immer noch wachsende Ausstrahlung. Ein russischer
Sammelband hat die Hintergründe und Ursachen dieser ausser-
gewöhnlichen kulturellen Autorität vor einiger Zeit unter dem
Titel Das Imperium N. Nabokov und Erben analysiert.6

Nabokov verkörpert nicht nur eine besondere Autorität unter

den Schriftstellern der Moderne, er ist auch ein Beispiel
dafür, dass diese Moderne eng mit einem autoritären Gestus
verbunden sein kann. Unter den schwierigen Bedingungen des Exils
der zwanziger Jahre wurde er früh mit den Machtmechanismen
konfrontiert, die im "System Literatur" wirken und den Status
eines Schriftstellers, seinen kommerziellen Erfolg ebenso wie
sein Ansehen bei der Literaturkritik stark beeinflussen. Planvoll
und gegen viele Widerstände baute er seine Position zunächst
auf dem Feld der russischen (Exil-)Literatur, dann der nordame-

4 Zur Transnationalität vgl. Brian Boyd, Vladimir Nabokov. The Russian Years,

Princeton, Princeton UP, 1990 und ders., Vladimir Nabokov. The American
Years, Princeton, Princeton UP, 1991.

5 Zur Lepideptoerologie vgl. Charles Lee Remington, Lepidoptera Studies,
in: Alexandrov, Vladimir E., (Hg.), The Garland Companion to Vladimir
Nabokov. New York, London 1995, S. 274—283.

6 Imperija N. Nabokov i nas/edniki. Sbomik statej, redaktory-sostaviteli Jurij Le-

ving, Evgenij Soskin, Moskva, Novoe literaturnoe obozrenie 2006.



Kulturelle Autorität und autoritärer Habitus 163

rikanischen und schliesslich der Weltliteratur auf.7 Dabei setzte
er sehr gezielt Strategien der Selbstbehauptung im literarischen
Feld ein, zu denen seine umfangreiche Ubersetzungstätigkeit aus
dem Englischen und Französischen ins Russische und später aus
dem Russischen ins Englische, seit Mitte der dreissiger Jahre
auch Selbstübersetzungen seiner russischen Romane ins Englische

gehörten sowie eine Vielzahl von Para- und Epitexten, die
der Erklärung des eigenen Werks und der Steuerung der Rezeption

dienen sollten, wie Vor- und Nachworte oder sorgfältig
vorbereitete Interviews.8 Auch die Kontakte zu Verlagen in Frankreich

und England und die Verhandlungen über
Publikaüonsverträge folgten dem Muster einer systematischen
Professionalisierung und einer Erweiterung des Aktionsradius
unter den erschwerten Bedingungen der dreissiger Jahre.
Schliesslich diente auch ein charakteristisch autoritärer Habitus,
den er im Umgang mit anderen Autoren, den lebenden und den

toten Konkurrenten im literarischen Feld, an den Tag legte, dieser

Selbstbehauptung. In der folgenden Rekonstruktion geht es

zunächst um Nabokovs Erfahrungen im literarischen Feld der
Exilliteratur, seine Teilnahme an den Polemiken um Puskin und

Dostoevskij und schliesslich um die komplexe literarische
Brechung dieses Feldes im Roman Die Gabe.

II

Oktober-Revolution und Bürgerkrieg führten zu Beginn der

zwanziger Jahre des vergangenen Jahrhunderts zu einer Spaltung
der russischen Kultur zwischen Sowjetunion und Exil. Nach der

Konsolidierung der bolschewistischen Parteidiktatur gehörten
Exklusionspraktiken wie Vertreibung, Gefangenschaft und
Verbannung zum festen Bestand sowjetischer Machtausübung.

7 Zum Begriffspaar "Habitus/Feld" vgl. die Studie von Pierre Bourdieu, Les

règles de l'art. Genèse et structure du champ littéraire, Paris, Seuil, 1992, zur
deutschen Übersetzung: ders., Die Kegeln der Kunst. Genese und Struktur des literarischen

Feldes, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1999.
8 Zu den Hierarchien und Mechanismen der Übersetzungen im 19. und 20.

Jahrhundert vgl. Pascale Casanova, La république mondiale des lettres, Paris,
Seuil, 1999.



164 Wolfgang Stephan Kissel

Flüchtlingsmassen und kulturelle Eliten bildeten zum ersten Mal
"ein Rußland jenseits der Grenzen Rußlands" — "zarubeznaja
Rossija" oder "Rossija za rubezom". Diese russische Diaspora
verteilte sich auf zahlreiche Städte in Europa, Asien und Nord-
und Südamerika. In dem Masse, in dem sich die Sowjetunion
festigte, mussten sich die Emigranten mit der Perspektive einer

"Emigration auf Dauer" abfinden. Diese sog. "Erste Emigration"

von 1918—1939 gilt unbestritten als die
literarischkünstlerisch und intellektuell-wissenschaftlich produktivste Phase

der vier russischen Emigrationswellen im 20. Jahrhundert.

Nach der Flucht aus Russland sahen sich vor allem die

jungen, unbekannten Autoren mit der Isolation in einem fremden
Sprachraum, dem Schwund institutioneller Grandlagen, dem
Verlust eines Literaturmarkts, der meisten Leser und vieler
Literaturkritiker und Literaturwissenschaftler konfrontiert. Die
tiefen Zäsuren von Weltkrieg, Revolution, Bürgerkrieg und
Vertreibung drohten zudem die Übertragung kultureller Autorität
von einer Generation auf die nächste zu unterbrechen. Vor dem

Hintergrund einer Legitimationskrise literarischer Autorschaft
im Exil fand eine heftige Auseinandersetzung um zentrale Figuren

des Literaturkanons wie Aleksandr Puskin und Fedor
Dostoevskij statt.

Erstmals in den späten zwanziger und frühen dreissiger Jahren

nahm Nabokov teil an einer Auseinandersetzung um die
kulturelle Autorität Aleksandr Puskins, die zwischen "Erster
Emigration" und Mutterland, aber auch unter den Exilschriftstellern
mit aller Schärfe stattfand, und wurde auf diese Weise in die
Bildung eines Exilkanons involviert. Als Reaktion auf die Krise
versuchten herausragende Repräsentanten der vorrevolutionären
Ära wie Dmitrij Merezkovskij, Zinaida Gippius oder Ivan Bunin,
eine kulturelle "Mission des Exils" zu formulieren, deren Ziel die

Erinnerung an das "wahre Russland" und der Erhalt seiner besten

Traditionen, nicht zuletzt der praktizieren Orthodoxie und
der orthodoxen Theologie sein sollten. Auf der Suche nach dem
Kern eines Bildungskanons und einer besonders sinnstiftenden
und bildungsträchtigen Epoche russischer Literatur und Kultur
orientierten sie sich an der sog. "Puskin-Zeit". Der "Kulturheros"

Puskin wurde diesem Kreis zum überlebenswichtigen
Symbol für die gesamte petrinische Epoche, für die Ära der Mo-



Kulturelle Autorität und autoritärer Habitus 165

dernisierung Russlands und seine Teilhabe an der europäischen
Kultur.9 Seit Mitte der zwanziger Jahre besann sich die exilierte

Intelligenzija auf diese Art von Traditionspflege und rief z. B.
Puskins Geburtstag zu einem "Tag der russischen Kultur" aus.

Doch Puskins Autorität für die gesamte russische Kultur
wurde phasenweise immer wieder heftig angefochten, so auch in
der Vorkriegszeit. So betrieb die Avantgarde den Klassikersturz
zumindest rhetorisch als unabdingbare Voraussetzung einer
genuin modernen Kunst. In einer vielfach zitierten Formulierung
verlangten Majakovskij und Chlebnikov in ihrem Manifest
"Poscëcina obscestvennomu vkusu" (Eine Ohrfeige dem öffentlichen

Geschmack), Klassiker wie Puskin und Tolstoj "vom
Dampfer der Gegenwart zu stoßen". In der frühen Sowjetliteratur

bis gegen Ende der zwanziger Jahre wurde diese Linie
fortgesetzt. Der Streit um die Puskin-Biographie bzw. das Puskin-
Bild wurde zwischen den Vertretern einer offiziellen
Kulturdoktrin, die sich seit 1922 zunächst langsam herauskristallisierte,

den Vertretern einer avantgardistischen Ästhetik, die
immer mehr in die Defensive gerieten, und der ersten bzw. Pariser

Emigration ausgetragen und dauerte bis in die dreissiger Jahre
fort.

In Paris, seit Ende der zwanziger Jahre Zentrum der Exilliteratur,

propagierte eine Gruppe um die Zeitschrift Cisla (Daten),
allen voran der Literaturkritiker Georgij Adamovic und der Lyriker

Georgij Ivanov eine Abkehr von stilistischer Brillanz und
technischer Virtuosität und eine Hinwendung zum schlichten,
unverfälschten, authentischen "document humain". Die "glatt
polierte" Oberfläche der Texte Puskins galt dieser sog. "Pariser
Note" als Beispiel für die verführerische Wirkung falschen

Glanzes, Dostoevskijs rauhe Texturen, seine ostentative
Gleichgültigkeit gegenüber stilistischem Raffinement und häufig genug

9 Vgl. Gleb Struve, Russkaja literatura v i^gnanii. 2-oe i^danie ispravlennoe i dopol-

nennoe [Die russische Literatur der Verbannung. 2., verb. u. erw. Aufl.]. Paris,

YMCA-Press, 1984 und Marc Raeff, Marc, Russia Abroad. A Cultural

History of the Russian Emigration, 1919-1939. New York, Oxford, Oxford
UP, 1990, S. 21.



166 Wolfgang Stephan Kissel

gegenüber sprachlicher Korrektheit hingegen als wichtiges Indiz
von Authentizität.10

Als der Philosoph Grigorij Landau und der Nobelpreisträger
Ivan Bunin gegen die Uberschätzung Dostoevski) s, der Lyriker,
Kridker und Puskin-Kenner Vladislav Chodasevic gegen die

"Verdunkelung der Sonne Puskins" polemisierten, zerbrach die

Hoffnung auf einen einheitlichen Exilkanon endgüldg.11
Verschärft wurde der Streit durch Besonderheiten der Rezepdon
russischer Klassiker im Westen: Während die Romanciers des

"Realismus", besonders Dostoevskij schon vor dem Ersten
Weltkrieg, erst recht aber in den zwanziger Jahren zu festen Re-

ferenzgrössen des Literatursystems in Deutschland, Frankreich,
England geworden waren, blieb Puskin in einer marginalen Position,

die Kenntnis seines Werkes gering. Auf Seiten von Landau
und Chodasevic schaltete sich der junge Schriftsteller Nabokov
in die Polemik ein, der nach einer neuen Balance von Tradidon
und Innovadon suchte.

III

Nabokovs wachsender Affinität zu Puskin entsprach eine wachsende

Distanzierung von Dostoevskij, die er jedoch zunächst

nur sehr vorsichtig artikulierte. In einem Vortrag aus den späten
zwanziger Jahren, "Dostoevskij bez dostoevsciny" (Dostoevskij
ohne Dostoevskijtümelei) griff er erstmals explizit den
zeitgenössischen Dostoevskij-Kult mit seinen philosophischen,
ideologischen, religiösen Spekulationen an und forderte dazu auf,
den literarischen bzw. ästhetischen Kern des Phänomens

Dostoevskij wiederzuentdecken, würdigte also Dostoevskij als

literarischen Autor ausdrücklich und erkannte ihn bei allen
unüberbrückbaren Gegensätzen in Stil und Weltbild als Schriftstel-

10 Vgl. Roger Hagglund, "The Russian Emigré Debate of 1928 on Criticism",
in: Slavic Review 32, 1973, 515—526 sowie ders., "The Adamovitch-
Khodasevitch Polemics", in: Slavic and East European journal 20, 1976,
S. 239-252.

11 Vgl. Aleksandr Dolinin, "Parody in Nabokov's 'Despair'", in: Igor'
Smirnov (Hg.), Hypertext Otcajanie. Sverchtekst Despair. Studien spt Vladimir
Nabokovs Roman-Rätsel, München, Sagner, 2000, S. 15-43, 17ff.



Kulturelle Autorität und autoritärer Habitus 167

1er des "klassischen Kanons" an, eine Haltung, die er bis in die

dreissiger Jahre beibehielt.12

Die allmähliche Distanzierung von Dostoevskij reagiert
abwehrend auf dessen immense kulturelle Autorität im russischen,
aber auch im westlichen Kulturraum. Sie stand in engem
Zusammenhang mit der Evolution von Autorschaft und Intertex-
tuaütät in Nabokovs eigenem Werk und fand auf mehreren
Ebenen statt: in literaturkritische Arbeiten wie dem erwähnten

Vortrag, in Parodien von expliziten Motiven, Figuren, Themen,
vor allem aber in der Transformation narrativer Verfahren.

Als zentraler Prätext ist Dostoevskijs Dvojnik (Der Doppelgänger)

zu nennen, auf den in der russischen Periode vor allem

antworten: Sogjadataj (Der Späher, 1930) und das "Roman-
Rätsel" Otcajanie (Verzweiflung, 1932). Hermann Karlovic, ein

Deutsch-Russe, erzählt, wie er aus Geldgier seinen "Doppelgänger",

einen Landstreicher, kaltblütig ermordet. Hermann glaubt,
mit dem perfekten Mord einen genialen Coup zu landen bzw.
ein absolutes Kunstwerk zu erschaffen. Doch die Doppelgängerschaft

existiert nur in seiner wahnhaften Vorstellungswelt.
Mit dem Wechsel der literarischen Gattung von der Erzählung
zum Tagebuch am Ende des Romans verliert Hermann den
zeitweise gewährten Status eines autonomen Autors und wird
zum Objekt eines Diskurses, den Nabokov bestimmt. Eine Reihe

von russistischen und komparatistischen Einzelanalysen
arbeiten mit der These, schon die russische Fassung des Romans
sei eine Dostoevskij-Parodie, doch nach neueren Erkenntnissen
zielen die sarkastischen Anspielungen eher auf die bereits
erwähnte "dostoevscina" (Dostoevskij-Tümelei) und auf eine Reihe

russischer Dostoevskij-Epigonen der zehner und zwanziger
Jahre, "poetae minores" in der Sowjetunion und in der Emigration.

Das Wechselspiel, das sich in OtcajanieIDespair zwischen
innerem und äusserem Text entwickelt, setzt erzähltechnische

Neuerungen fort, die vor allem Dostoevskij in den russischen
Roman einführte. Der semantisch polyvalente Textaufbau der

Erzählungen Dostoevskijs förderte die Einwirkung mehrerer,

12 Vgl. Aleksandr Dolinin, "Nabokov, Dostoevskij i dostoevsüina", Staroe lite-

ratumoe oborrrenie: Vladimir Nabokov v konce stoletija 274, 1999, S. 38-46.



168 Wolfgang Stephan Kissel

divergierender Positionen auf den Erzählbericht und — erstmals
in der russischen Literatur — die Darstellung von verschiedenartigen,

voneinander unabhängigen Bewusstseinszuständen und
mehrfach gebrochenen Wahrnehmungsmodi. Auf diese narrato-
logischen Innovationen griff Nabokov-Sirin13 in seinen
russischen Romanen zurück, wenn es um Themen bzw.
Problemkomplexe wie Kreativität, Originalität, Singularität, Identität, vor
allem aber Wahrnehmung bzw. Störungen oder Trübungen von
Wahrnehmung ging. Während der Romancier des 19. Jahrhunderts

mit einem (allerdings kalkulierten) Kontrollverlust, der
Polyphonie experimentiert, entwickelt Nabokov ein Modell von
auktorialer Selbstbehauptung und strebt nach weitgehender
Kontrolle über seine literarischen Fiktionen.

Somit hat der Doppelgänger-Komplex in Otcajanie/Despair
besonders wichtige auktoriale, narratologische und ästhetische

Implikationen. Zudem übersetzte der Autor seinen eigenen
Roman vier Jahre nach Erscheinen der russischen Fassung selbst

unter de Titel Despair ins Englische, diese Ubersetzung kann als

Vorläufer der englischen Phase seines Werks und einer Reihe

von Selbstübersetzungen, also einer interkulturellen Umcodie-

rung betrachtet werden.14

IV

Die Verluste des Exilanten führen bei Nabokov nicht zur
Haltung der Weltverneinung oder zur existientiellen Verzweiflung,
wie es führende Literaturkritiker der Ersten Emigration wie Ge-
orgij Adamovic oder der Lyriker Georgij Ivanov propagierten.
In scharfem Widerspruch zu diesen literarischen Strömungen
weigerte sich Nabokov, Ideologien, geschichtsphilosophischen
Spekulationen oder apokalyptischen Phantasmen Macht über
seine schöpferische Imagination zu einzuräumen. Stattdessen

ersann er auktoriale Strategien, um den Freiraum der modernen
russischen, später englischsprachigen Literatur zu behaupten

13 Nabokov veröffentlichte seit 1920 unter dem Pseudonym "V. Sirin".
14 Vgl. Alexander Dolinin, "Parody in Nabokov's 'Despair'", op.ät., S. 15—43.



Kulturelle Autorität und autoritärer Habitus 769

bzw. zu erweitern und die Wirren und Absurditäten der Epoche
auf Distanz zu halten.

Nabokov behauptete sich als Exilautor vielmehr gerade
dadurch, dass er auf die überzogenen Ansprüche der frühen
Moderne verzichtete und sich entschieden von der rücksichtslosen

Affirmation eines hypertrophen Künstlertums abwandte,
d.h. weder nach einer symbolistischen "Lebenskunst" noch nach
einer Demontage der Kunst und ihrer Überführung in Lebenspraxis

im Sinn der frühen Avantgarde strebte. Vielmehr zog er
die Grenze zwischen Leben und Kunst in seinen Romanen
immer wieder und immer schärfer aus. Zu dieser Grenzziehung
dienten ihm Hybridgebilde, die Züge des Künstler- und
Entwicklungsromans, der fiktiven Biographie wie der literarisierten
Autobiographie aufweisen. Im Medium der fiktiven (Auto-)

Biographien spitzte er die Probleme der künstlerischen
Lebensbeschreibung zu, wie z. B. die Darstellung von Kreativität,
Originalität, Singularität, Identität, vor allem aber von
Wahrnehmung bzw. Störungen oder Trübungen von Wahrnehmung.

In den "erfundenen Biographien" figuriert eine ganze Galerie

von Solipsisten, die mit Talent eher geschlagen als gesegnet das

Gefängnis ihres eigenen Bewusstseins für das Zentrum des

Universums halten. Daher können sie anderen Menschen Leid
zufügen oder menschliches Leben auslöschen, ohne ihr Unrecht
auch nur zu erkennen. Es sind Pseudokünstler, die sich und
anderen vorgaukeln, geniale Schöpfer zu sein, die Grenze
moralisch-ethischer Normen überschreiten und dabei andere zugrunde

richten.

Während Nabokov Themen und Motive des Symbolismus
bzw. Ästhetizismus ironisch zitiert, parodiert und sich so von
ihnen distanziert, behält er dessen Ablehnung des Utilitarismus
bzw. des zweckrationalen Denkens bei, vor allem aber setzt er
eine wahrnehmungs- und erkenntnistheoretische Linie fort: Von
der Faszination des Symbolismus für Spiegelungen und visuelle
Phänomene verschiedenster Art führen Wege zu Nabokovs
Scheinmimesis und Mimikry-Konzeption. Seine Selbstbehauptung

als Autor realisiert sich also in einer oszillierenden Bewegung,

mit der er literarische, philosophische oder wissenschaftliche

Autoritären) de- und rekonstruiert. Skeptisch gegenüber
Mythen, Systemen, Ideologien und Theorien sucht er nach lite-



170 Wolfgang Stephan Kissel

rarischen Erkenntnisformen, die gleich weit vom regressiven
Irrationalismus wie vom mathematisch-naturwissenschaftlichen
Reduktionismus entfernt sind.

V

Der letzte vollendete russische Roman Vladimir Nabokovs Dar
(Die Gabe, 1937/38) gilt als einzigartige Synthese aus Künstler-,
Entwicklungs- und Bildungsroman, Abenteuer- und Reisebericht,

semidokumentarischer Biographie und fiktiver
Autobiographie.15 Die Forschung hat den Hinweis des Autors, das

eigentliche Thema des Romans sei die russische Literatur selbst, in
vielen Studien aufgenommen und wertvolle Einsichten in die
rekursive Struktur oder die Intertextualität des Kunstwerks
gewonnen. Dabei ist der vieldeutig schillernde Titel u.a. als die
literarische Gabe des Protagonisten, als das Geschenk der Liebe zu
Zina Mere und als Wunder des menschlichen Bewusstseins
aufgeschlüsselt worden.16

Der Protagonist des Romans, der junge Exillyriker Fedor
Konstantinovic Godunov-Cerdyncev, dem Nabokov einige
autobiographische Züge verliehen hat, lebt zwischen 1926 und
1929 in Berlin vollkommen auf seine geistige Welt, das Werden
und Wachsen seiner Lyrik konzentriert, vertieft in technische
Probleme von Reim und Metrum, ständig auf der Suche nach
Themen und Motiven. Von der Dürftigkeit seiner äusseren
Lebensumstände bleibt er seltsam unberührt, von seiner chronischen

Geldnot lässt er sich nicht niederdrücken oder in seinem

15 Vgl. z. B. Brian Boyd, Nabokov. The Russian Years, Princeton University
Press, 1990, S. 447-478.

16 Vgl. Monika Greenleaf, "Fathers, Sons and Impostors: Pushkin's Trace in
The Gift". In: Slavic Review 53, 1994, S. 140-158, sowie Sergei Davydov,
"The Gift: Nabokov's Aesthetic Exorcism of Chernyshevskii", in:
Canadian-American Slavic Studies 19, No.3, 1985, S. 357-74, und ders., "Weighing
Nabokov's Gift on Pushkin's Scales", in: Cultural Mythologies of Russian

Modernism. From the Golden to the SilverAge, hg. v. B. Gasparov, R. P. Hughes
und I. Paperno, Berkeley, Los Angeles, Oxford, University of California
Press, 1992, S. 415M28.



Kulturelle Autorität und autoritärer Habitus 171

Schaffensdrang einschränken, vielmehr schöpft er aus den
Entbehrungen des Exils eine Fülle von Anregungen für seine Lyrik.

Aus einem inneren Reichtum, aus einer Überfülle schöpferischer

Gaben ist der junge Exillyriker in Berlin arm und einsam.
Es widerstrebt ihm, die Bildung, die er als Abkömmling eines

begüterten Adelsgeschlechts im vorrevolutionären Russland
gemessen durfte, nun als Emigrant in bare Münze umzusetzen.
Sein Erwerbseifer als Sprachlehrer hält sich in engen Grenzen,
die Französisch- und Englischstunden, die er unfähigen oder
unwilligen Schülern erteilt, sind für beide Seiten eine Qual.
Godunov-Cerdyncev ist in einer ähnlichen Lage wie die meisten

jüngeren Autoren russischer Sprache, die sich Anfang der zwanziger

Jahre in Berlin niederüessen, weil die Inflation den Besitzern

von Valuta in Deutschland zunächst günstige Lebensbedingungen

verschaffte, und die nun nach der Konsolidierung diese

Vorteile wieder einbüssten. Der verarmte Dichter verachtet
nicht nur die nach materieller Sicherheit strebenden Einheimischen,

sondern sieht in seiner Besitzlosigkeit sogar einen
Anspruch auf geistig-kulturelle Exklusivität begründet. Die Verluste,

die er erlitten hat, können die seltenen Gaben, mit denen das

Schicksal ihn bedacht hat, nicht mindern. Zu diesen Gaben
gehören sein ausserordentliches eidetisches Vermögen, seine

Neigung zur 'audition colorée', zum Farbenhören bzw. zur Synäs-
thesie, sein Ortsgedächtnis, das ihn zur exakten sprachlichen
Reproduktion russischer Topographien befähigt, seine

Sprachkenntnisse, seine Leidenschaft für Lepidopterologie und
Schachproblemkomposition.

Zu Beginn des Romans hat er einen Band mit Gedichten
über seine Petersburger Kindheit veröffentlicht, aber nicht einmal

daran gedacht, Rezensionsexemplare verteilen zu lassen, da

ihm die Mechanismen des Literaturbetriebs gleichgültig sind. So

nehmen nur wenige Eingeweihte die Lyrik, die er bisher
geschrieben hat, überhaupt wahr. Um das volle Bewusstsein seines

schöpferischen Potentials und seiner schriftstellerischen Fähigkeiten

zu erlangen, bedarf er einer grossen literarischen und
menschlichen Flerausforderung.

Die literarische Herausforderung wird aufs engste mit dem
Leben und Werk Aleksandr Puskins verknüpft. Gegen Ende des

ersten Kapitels nimmt Godunov-Cerdyncev an einer Versamm-



172 Wolfgang Stephan Kissel

lung des Verbandes russischer Exilschriftsteller teil, auf der ein
Pseudodichter aus Riga ein ungeniessbares mystisches Poem

vorträgt. Beim Verlassen der grotesk verunglückten Versammlung

kommt Godunov-Cerdyncev mit dem Dichter Konceev ins

Gespräch.17 Erst zum Schluss stellt sich en passant heraus, dass

das Gespräch nur imaginär war, nur in der Vorstellung
Godunov-Cerdyncevs stattgefunden hat, doch das mindert
keinesfalls die Bedeutung der Episode. Konceev spielt in Dar eine

besondere Rolle, er ist eine geradezu legendäre Figur, der einzige
Dichter, den Godunov-Cerdyncev als ebenbürtig anerkennt,
dessen Urteil er respektiert. Die beiden Gesprächspartner gehen
teils polemisch-parodistisch, teils affirmativ der Reihe nach die

grossen Schriftsteller und Lyriker des 19. Jahrhunderts durch.
Die meisten "Klassiker" werden mit ironisch herabsetzenden

Bemerkungen bedacht, nicht zuletzt Dostoevskijs Prestuplenie i
naka^anie (Verbrechen und Strafe) als Mischung aus exaltiertem
Christentum und Geistesverwirrung verspottet.18 So respektlos
und unverfroren die Urteile über die anerkannten Grössen
ausfallen, so unantastbar steht im Zentrum das Werk Puskins und

Gogols:

He TporafiTe nymKHHa: wo 30jiotoh (|)OHa Harne h jiHTepaTypbi. [...]
Forojtb? ÏÏ /lyviaK), hto mm Becb cocTaB ero nponycTHM.19

Lassen Sie Puschkin in Ruhe. Er ist die Goldreserve unserer Literatur. [...] Gogol? Ich

glaube, wir können ihn in seiner Gesamtheitgelten lassen.20

Die Metapher der Goldreserve sticht scharf vom pfennigfuchsenden

Kleinkrämergeist der Deutschen ab. Auch die Literatur,
so liesse sich die Andeutung aufnehmen, ist vom Goldstandard
abgewichen, hat während der Frühphase der Moderne in einem

17 Die Gestalt des Exillyrikers Konêeev trägt Züge von Vladislav F. Cho-
dasevi6, vgl. David Bethea, Nabokov and Khodasevich, in: Vladimir
E. Alexandrov (Hg.), The Garland Companion to Vladimir Nabokov. New
York, London, Garland, 1995, S. 452^163.

18 Vgl. Nabokov, Die Gabe, dt. v. Annelore Engel-Braunschmid. Reinbek bei

Hamburg, Rowohlt, 1993, S. 120: "Bedlam in Bethlehem zurückverwandelt

- da haben Sie ihren Dostojewskij."
19 Vladimir Nabokov, Dar, Ann Arbor, Ardis, 1975, S. 83.

20 Vladimir Nabokov, Die Gabe, op. dt., S. 120.



Kulturelle Autorität und autoritärer Habitus 173

beispiellosen Kraftakt ein gewaltiges Potential an Talent, Können

und Wissen aufgeboten, um dem absolut Neuen zum
Durchbruch zu verhelfen. Godunov-Cerdyncev, selbst Kind dieser

Epoche, hat sich in Russland für die Originalität und Neuartigkeit

des Symbolismus begeistert, genauer für Bal'mont,
Brjusov, Blok, Belyj und den zwischen Symbolismus und
Neorealismus stehenden Bunin.

Moe TorjaujHee co'inaiine BOcnpHHHMajio bocxhihchho, GjiaroqapHO,

nojiHOCTbio, 6e3 KpHTHHecKHX 'sareH, Bcex iiarepaix, nanuHaiomnxca Ha

«E», - narb qyBCTB hoboh pyccKoft no33HH.21

Mein damaliges Bewußtsein nahm entzückt, dankbar, vollständig ohne jede Krittelei,
die fünfDichter auf, deren Namen mit ,B ' anfangen - diefünf Sinne der neuen russischen

Poesie.22

Aber nun nach Krieg, Revolution und Spaltung der russischen
Kultur in eine diktatorisch regierte Sowjetunion und ein über alle
Kontinente verstreutes Exil schien die Zeit gekommen, eine
Bilanz von Gewinn und Verlust zu ziehen. Dies war um so dringlicher,

als die tiefen Zäsuren der Weltkriegsepoche die Übertragung

kultureller Autorität von einer Generation auf die nächste

zu unterbrechen drohten. Die mehrfachen Traditionsbrüche
erzeugten bei vielen Emigranten eine überwältigende Empfindung
von Verarmung, Beraubung, Verlust, die häufig als kollektives
Todeserlebnis, als Opfergang einer ganzen Generation beschrieben

wurde. In diesen Exilkreisen setzte sich eine kritische
Neubewertung der Vorkriegsperiode relativ früh durch. Aus dieser

Sicht hatte die literarische Moderne mit vielen ungedeckten
Schecks gearbeitet und damit einer rasanten Entwertung des

literarischen Wortes, der Werte der Literatur und des Wertes von
Literatur Vorschub geleistet:

Ho Kor/ia s noqcHHTMBaio, hto Tenepb hjih mchh yuc.'ieao H3 stoh
hoboh no33HH, to BMzcy, hto yqeaejio oneHb Mano, a hmchho tojibko to,
hto ecTecTBeHHO npoflOJDfcaeT üyuiKHHa, Mencqy TeM, KaK necTpaa qie-

jiyxa, qpaHHaa (pa.ibin, MacKH öei/iapHOc m h xoqyjiH TaJiaHTa - Bee to,
hto Korqa-To Moa jnoöoBb npoiqaaa hjih ocBeiqaaa no-CBoeMy, [...] Te-

21 Vladimir Nabokov, Dar, op. cit., S. 85.

22 Vladimir Nabokov, Die Gabe, op. dt., S. 122.



174 Wolfgang Stephan Kissel

nepb TaK ycTape.no, TaK 3a6biTO, KaK naace He 3a6biTbi cthxh KapaM3HHa

[-]-23

Aber wenn ich heute zusammenzähle, was mir von dieser neuen Dichtkunst geblieben

ist, so sehe ich, dass es sehr wenig ist; und was überlebt hat, setzt aufnatürliche Weise

Puschkin fort, während die kunterbunte Spreu, der erbärmliche Trug die Masken der

Mittelmäßigkeit und die Stelzen des Talents — all das, was meine Uebe einst verzieh

oder in einem besonderen Ucht sah [...]jetzt so veraltet, so vergessen ist wie selbst Ka-
ramsins Gedichte nicht [...],24

Dieser unkontrollierten Proliferation von literarischem Falschgeld

setzt der Kanon der Gabe einen Willen zur Verknappung
bzw. Begrenzung entgegen, der die Literatur wieder an den
Goldstandard Puskins und Gogols koppeln sollte: Was genauer
unter diesem Goldstandard zu verstehen war, führte Nabokov in
seinen Kommentaren und Deutungen zu diesen Dichtern näher

aus, so in einer öffentlichen Rede, die er 1937 in Paris zum
hundertsten Todestag Puskins hielt und die danach in der Nouvelle

Revue Française unter dem Titel "Pouchkine ou le vrai et le
vraisemblable" abgedruckt wurde. In ihr bekundet er mit
ungewöhnlicher Emphase eine Nähe zur Puskin-Linie der russischen
Literatur.25 Für Nabokov war mit dieser Veröffentlichung in
französischer Sprache Anfang der dreissiger Jahre auch die

Hoffnung verbunden, sich in einem anderen Sprachraum
etablieren zu können, da sich der Druck auf die russische Kolonie in
Berlin im Laufe der dreissiger Jahre verstärkte. Die Entscheidung,

ein zweites Exil zu wählen und das Englische, das ihm
von Kindheit an vertraut war, zur Sprache seines Schreiben zu
machen, reifte in dieser Zeit heran, und sie hatte sehr konkrete
finanzielle Motive. Um Zugang zum weltweiten Literaturmarkt
zu finden, griff Nabokov erstmals zum Mittel der Selbstübersetzung

seines Romans Otcajanie ins Englische. Die Gabe vollendete
er in eben jener Zeit, als er bereits die Entscheidung für den
Ubertritt in die Literatur in englischer Sprache vorbereitete, um

23 Vladimir Nabokov, Dar, op. cit., S. 168.
24 Nabokov, Die Gabe, op. dt., S. 242£
25 Wolfgang Stephan Kissel, "Ein Exilschriftsteller zwischen Tradition und

Moderne: Vladimir Nabokovs Puskin-Rezeption der dreißiger Jahre", in:
W. Asholt, R. Reinecke, E. Schütz, H. Weber (Hg.), Unruhe und Engagement.

Blicköffnungen für das Andere. Festschrift für Walter Fahnders zum 60.

Geburtstag, Bielefeld, 2004, S. 251-273.



Kulturelle Autorität und autoritärer Habitus 175

nicht nur wieder in den Kreislauf einer grossen Nationalsprache
und -literatur einzutreten, sondern auch um sich auf längere
Sicht einen Weg in die Weltliteratur zu bahnen.26

Die erneute Lektüre von Puskins Reise nach A rsprum weckt in
Godunov-Cerdyncev den Wunsch, eine Biographie des Vaters
mit einer gebührenden Würdigung seiner Entdeckungsreisen zu
verbinden. In einer kunstvollen Montage werden Auszüge aus
diesen Reisetexten des Vaters geboten, die sich eng an authentische

Berichte von grossen russischen Entdeckungsreisenden des

19. Jahrhunderts wie Nikolaj Przeval'skij oder Grigorij Grumm-
Grzimajlo anlehnen.27 Godunov-Cerdyncev bearbeitet das Material

nach dem Prinzip der Verfremdung, indem er geringe, aber
charakteristische Abweichungen von der Vorlage einbaut. Diese
Arbeit wird zum Wendepunkt in seinem Schriftstellerleben, zum
Beginn seiner Selbsterschaffung als russischer Prosaautor:

3aKajiaa MycKyjibi Mysbi, oh KaK c 5Kejie3HOH najiKOH, xoähji Ha nporyji-
Ky c ueabiMH CTpaHHiiaMH «nyraneBa», BbiyneHHbiMH HaH3yen>. [...]
riyuiKHH xoana b ero KpoBb. C tojiocom nyuiKHHa cjiHBanca rojioc ot-
ua. [...] Ee3 OTabixa, c ynoeHHCM, oh Tenepb [...] no-HacroaujCMv toto-
BHJica k paôore, co6npa;i Marepnaabi, HHTaji ao paccßeTa, myneti Kap-

TM, nHcair nwcbMa, BHaajica c HyacHbiMH jnoabMH. Ot npo3M IfyuiKHHa
oh nepeuieji k ero >kh3hh, TaK hto Bnawaae phtm nyuiKHHCKoro BeKa

Meuiajica c phtmom >kh3hh oma.28

Um die Muskeln seiner Muse zu stärken, nahm er ganze Seiten aus

Pugatschow, die er auswendig gelernt hatte, auf seine Streifzüge mit, wie
ein Mann, der eine Eisenstange statt eines Spazierstocks benutzt. [...]
Puschkin ging ihm ins Blut über. Mit Puschkins Stimme verschmolz die
Stimme des Vaters. [...] Unermüdlich, in einem Taumel der Begeisterung
bereitete er jetzt [...] wirklich seine Arbeit vor, sammelte Material, las bis

zum Morgen, studierte Landkarten, schrieb Briefe und traf sich mit den

notwendigen Leuten. Von Puschkins Prosa war er zu seinem Leben

übergegangen, so daß der Rhythmus der Puschkin-Zeit sich anfangs mit dem

Rhythmus des väterlichen Lebens vermischte.29

26 Vgl. auch Casanova, op. cit., S. 195—198.

27 Irina Paperno, "How Nabokov's Gift is made", in: Literature, Culture, and

Sodety in the Modern Age. In Honor of Joseph Frank, Stanford, 1992 (Stanford

Slavic Studies 4), S. 295—322.

28 Vladimir Nabokov, Dar, op. dt., S. 111/112.
29 Vladimir Nabokov, Die Gabe, op. dt., S. 159ff.



176 Wolfgang Stephan Kissel

Der Vater, ein berühmter Naturforscher, Schmetterlingskundler
und Entdeckungsreisender, verkörperte die Verhaltensideale der
Adelskultur wie Ehrgefühl, Ritterlichkeit, Mut und Todesverachtung.

Aus Erkenntnisdrang nahm er das hohe Risiko seiner
Asienreisen in Kauf. Die Abwesenheit des Vaters, der unerträgliche
Gedanke an seinen wahrscheinlichen Tod spornen Godunov-
Cerdyncev zu einem ersten Prosaversuch an, zum Versuch,
Leben und Leistung dieses Vaters schreibend zu vergegenwärtigen.
Indem er zeigt, wie Godunov-Cerdyncev die wissenschaftlichen
Arbeiten des Vaters durch den Filter der Prosa Puskins neu liest,
führt der Roman vor, wie auch unter den Bedingungen des Exils
die prekäre Übertragung von literarischer und kultureller Autorität

gelingen kann.30

Der Adelsname Godunov-Cerdyncev spielt auf Puskins
historisches Drama Boris Godunov an und ruft damit zugleich die

Figur des Usurpators, des Pseudo-Demetrius auf.31 Somit verweist
schon der Namen des Protagonisten auf die gefährdete Übertragung

von Autorität, auf betrügerische Bewerber und Konkurrenten

um die literarische bzw. kulturelle Tradition. In dem Masse,
in dem der Sohn die Herausforderung durch den Vater und
Puskin annimmt, wächst sein Vertrauen in die eigenen Fähigkeiten,

vor allem in sein sprachliches Vermögen und seine

Erinnerungsfähigkeit. Allmählich schafft er sich ein Instrument, mit
dessen Hilfe er eine zumindest annähernde Vorstellung von der
unverwechselbaren Individualität des menschlichen Bewusst-
seins geben kann. So empfangt der junge Lyriker auf seiner Su-

30 Nabokovs eigener Vater, Vladimir D. Nabokov, kam 1922 bei dem Ver¬
such um Leben, seinen politischen Rivalen Pavel Miljukov während eines
öffentlichen Auftrittes in Berlin gegen monarchistische Attentäter zu
schützen. Er repräsentierte als Jurist und Politiker eine allzu spät entwickelte

und allzu früh abgeschnittene russische Tradition von Rechtsstaatlichkeit

und aufgeklärter Liberalität. Obwohl er selbst dem Hochadel
entstammte, war er einer der schärfsten Kritiker des Ancien Régime,
widersetzte sich der reaktionären Politik des letzten Zaren und gab ohne

Zögern Privilegien preis. In der Autobiographie Speak, Memory werden seine

umfassende Bildung, Selbstbeherrschung, Entdeckerfreude auf abgelegenen

Gebieten wie etwa der Lepidopterologie eingehend gewürdigt.
31 Monika Greenleaf, "Fathers, Sons and Impostors: Pushkin's Trace in The

Gift'", op cit., S. 140-158.



Kulturelle Autorität und autoritärer Habitus 177

che nach einem grossen Thema vom Vater respektive von
Puskin die Gaben des Lebens und der Lebensbeschreibung.

Nach einer Weile muss Godunov-Cerdyncev erkennen, dass

es ihm an Distanz zur verehrten Vaterfigur fehlt, mehr noch
dass die Gefahr einer Kontamination der Biographie des Vaters
durch die Phantasie des Sohnes besteht. In einem Brief an die

Mutter legt er dar, warum er den ursprünglichen Plan nicht zu
Ende führen wird. Dieses Scheitern ist aber ein fruchtbares
Scheitern, denn Godunov-Cerdyncev entschliesst sich stattdessen,

eine fiktive Biographie des russischen Schriftstellers und
Sozialrevolutionärs Nikolaj Cernysevskij zu verfassen. Das vierte
Kapitel des Romans enthält dieses 'Werk im Werk', die Biographie

Cernysevskij s, die der Lyriker als sein erstes gültiges Prosawerk

betrachtet und die zugleich eine Meisterleistung der Parodie

darstellt. Eine Kultfigur nicht nur des sozialistischen

Literaturkanons, sondern der gesamten russischen revolutionären

Bewegung wird demontiert, die literarischen Produkte
Cernysevskijs in ihrer ästhetischen Unzulänglichkeit und Flachheit

biossgestellt. Am Ende liegt eine unerbittlich scharfe Abre-
chung mit einer der mächtigsten Strömungen des russischen

Geisteslebens, dem Materialismus, vor. Dabei wendet der
debütierende Prosaautor ein ähnliches Verfahren wie bei den

Forschungsberichten des Vaters an: Reiches historisch-biographisches

Material über Cernysevskij wird herangezogen, aber
charakteristisch verfremdet, diesmal jedoch ohne die Befangenheit,

die den ersten Versuch scheitern liess. Bei der
Erstveröffentlichung der Gabe in der Pariser Emigrantenzeitschrift Sovre-

mennye %apiski (Zeitgenössische Annalen) fürchteten die für
russische Verhältnisse liberalen Herausgeber, die mild ironische
Sicht Cernysevskijs würde in weiten Kreisen ihrer Leserschaft

Empörung hervorrufen, der Roman konnte so nur unter
Ausschluss des vierten Kapitels erscheinen — ein singulärer Akt der
Zensur im Exil.

In der Zeit der Niederschrift der Biographie Cernysevskijs
festigt sich auch die Liebe zwischen Godunov-Cerdyncev und
Zina Mere, mit der er nach einem Umzug in die
Agamemnonstrasse Nr. 15 Zimmer an Zimmer lebt. Die Tochter bzw.
Stieftochter seiner neuen Vermieter leidet unter ihren
Familienverhältnissen. Ihrer Mutter wirft sie vor, das Angedenken des



178 Wolfgang Stephan Kissel

verstorbenen Vaters verraten zu haben und eine Mesalliance mit
einem vulgären, antisemitischen Russen eingegangen zu sein, auf
dessen Nachstellungen sie nur mit Abscheu reagiert. Ihren Vater,

einen gebildeten, wohlhabenden jüdischen Geschäftsmann,
verklärt sie in den Gesprächen mit Godunov-Cerdyncev zu
einem Kunstliebhaber in der Art von Swann aus Marcel Prousts
A la recherche du temps perdu. Zina Merc gehörte sie zu den wenigen

Lesern des ersten Gedichtbands von Godunov-Cerdyncev
und sie erweist sich mehr und mehr als die ebenbürtige und
fordernde Gesprächspartnerin, die den Lyriker aus seiner stolzen

Vereinsamung erlösen kann.
Die Liebe des Paars wächst langsam, bleibt aber bis zum Ende

des Romans physisch unvollzogen, nicht zuletzt wegen des

engen Zusammenlebens mit Mutter und Stiefvater. Während der
allabendlichen Treffen nimmt Zina Mere bis in einzelne
Formulierungen hinein lebhaften Anteil am Entstehen der
Cernysevskij-Biographie. Aber sie ist nicht nur in der Lage, die
literarischen Ambitionen ihres Freundes zu verstehen und seine

potentielle Bedeutung einzuschätzen, sie stellt auch eine Verbindung

zu jener Sphäre her, die für Godunov-Cerdyncev so fremd
und abstossend ist. Zwar verachtet auch sie ihre öde Büroarbeit
in der Anwaltskanzlei Traum, Baum und Käsebier, zu der sie

sich gezwungen hat, um von ihrem Stiefvater finanziell
unabhängig zu sein, doch ist sie zumindest mit den Regeln und
Routinen des Gelderwerbs, im weitesten Sinn mit der Praxis des

deutschen Arbeitsalltags vertraut. Daher kann Zina Mere, das

grösste Geschenk ihres Lebens, Godunov-Cerdyncev, mit der

Sphäre des Geldes verbinden. Anders formuliert: Die Jüdin Zina
Mere verkörpert ein Prinzip, das die aristokratische
Voreingenommenheit gegen das Geld domestiziert, die in der russischen
Literatur seit Puskin vorherrschte. In dem Masse, in dem aus
diesen beiden einsamen rebellischen jungen Menschen ein Paar

geformt wird, weichen die überkommenen und im Exil besonders

dysfunktionalen Standesvorurteile einem pragmatischen,
wenn auch nicht vorbehaltlosen Umgang mit dem Geld.32

32 Der Gedanke liegt nah, in der Gestalt von Zina Mere auch eine Hommage
an Nabokovs Frau Véra Slonim zusehen, deren Anteil an seiner Lebensleistung

nicht hoch genug veranschlagt werden kann. Sie unterstützte ihren



Kulturelle Autorität und autoritärer Habitus 179

Schliesslich kommt ein gnädiger Rösselsprung des Schicksals
den Liebenden zu Hilfe und erspart Zina Mere weitere Höllenqualen

im Büro. Godunov-Cerdyncev trifft zufallig den
halbgebildeten Pseudomystiker Hermann Busch aus Riga. Der Autor
eines Faust-Verschnitts missversteht zwar die Intention der

Cernysevskij-Biographie vollkommen als politische Abrechnung,
sympathisiert aber mit dem jungen Lyriker, lässt seine guten
Kontakte spielen und macht für das Werk einen ebenfalls völlig
ahnungslosen Verleger ausfindig. Mit diesem wird ein Vertrag
abgeschlossen, so dass die Veröffentlichung nun auch
formaljuristisch korrekt vor sich geht. Der Vertrag markiert eine
entscheidende Etappe auf dem Weg des Lyrikers zum professionellen

Schriftsteller, der Ubergang zu den Gattungen der Prosa
zieht also auch den Ubergang zur Prosa des Berufs nach sich.

Der unbekannte Lyriker konnte es sich erlauben, das Geld zu
missachten, dem debütierenden Prosaschriftsteller mögen die
Details eines Vertrages noch gleichgültig sein, sobald aber die
Schwelle zur öffentlichen Anerkennung überschritten sein wird,
muss der sich etablierende Schriftsteller den Umgang mit dem
Leitmedium meistern, wobei er auf die tatkräftige Assistenz
seiner künftigen Frau vertrauen kann. An den exakt wiedergegebenen

Vertragsbedingungen lässt sich seine wachsende Integration
in einen Kreislauf ablesen, in dem Geld eine legitimierende und
autorisierende Rolle spielt.

Kurz nach der Veröffentlichung der Biographie setzt dann
ein wahrer Regen von Rezensionen ein. Zugleich geben diese
Rezensionen einen Einblick in die Produktions- und
Rezeptionsbedingungen von Exilliteratur, indem sie den heftigen
literarischen Parteienstreit bzw. die Gruppen- und Zirkelbildung auf
die Spitze treiben und karikieren. Die Schriftsteller der Emigration

konkurrierten aufs schärfste um die wenigen Leser und
mussten sich bis auf wenige Ausnahmen damit abfinden, nicht
von ihren literarischen Werken leben zu können. Auf Dauer waren

sie dem Schwund der Literaturinstitutionen, dem Verlust
eines Literaturmarkts, der meisten Leser und führender Literatur-

Mann als Sekretärin, Übersetzerin, Literaturagentin, Kritikerin und Ratgeberin

in allen praktischen Fragen, vgl. Stacy Schiff, Véra (Mrs Vladimir
Nabokov), New York, Random House, 1999, z. B. S. 49—56.



180 Wolfgang Stephan Kissel

kritiker wehrlos ausgesetzt. Zwar entstanden in den Zentren der

Emigration, besonders in Berlin zu Beginn der zwanziger Jahre
und in Paris in der zweiten Hälfte des Jahrzehnts, russische
Kolonien mit einer lebhaften Kulturszene, Verlagen, Buchhandlungen,

Theatern; aber der reduzierte Literaturmarkt reichte quantitativ

niemals entfernt an das Potential des Mutterlandes heran.
Nach der Veröffentlichung seiner Cernysevskij-Biographie

erlebt der junge Schriftsteller bei einem Ausflug im sonnen-
durchfluteten Grunewald einen Zustand ekstatischen Glücks,
ein Höhepunkt des letzten Kapitels:

CojiHue HaBajiHJiocb. Cojimje ciuiouib jirnajio Mena 6ojimiihm, rjia^KHM
H'ibiKOM. >1 nocTeneHHO nyBCiBOBa.i, liro cTaHOBjuocb pacKaneHHO-

iipoipaMHhiM, HaiiHBaiocb naaMeHeM h cymecTByio TOJibKO, nocKOJibicy

cymecTByeT oho. KaK cohhhckhc nepcBoaHTca Ha amoTHnecKoe Hape-

HHe, a 6bin nepeBe/ren Ha cojiHije.33

Die Sonne fiel über mich her. Die Sonne beleckte mich überall mit ihrer
großen, glatten Zunge. Allmählich hatte ich das Gefühl, daß ich schmelzend

durchsichtig, daß ich von einer Flamme durchdrungen war und nur
insoweit existierte, als sie es tat. Wie ein Buch in eine exotische Sprache
übersetzt wird, so wurde ich in Sonne übersetzt.34

Die Sonne, die Godunov-Cerdyncev physisch verwandelt, steht
hier für das reine Geben und Schenken aus einer unerklärlichen
Fülle, das sich in Zeiträumen vollzieht, die das menschliche
Fassungsvermögen übersteigen. In einer Ekstase des Glücks tritt
das Ich des Schriftstellers aus der Zeit heraus und kommt zu
sich selbst in einem der grossen epiphanischen Momente im
Werk Nabokovs. Dem Schriftsteller, der in den Lebensspender
Sonne übersetzt wird, ist die Gabe des wissenden Sehens verliehen.

Seit der Romantik lassen sich in englischen und französischen

literarischen Fiktionen vermehrt solche Epiphanien, d.h.

herausgehobene Passagen beobachten, in denen Individuen
durch starke Sinneseindrücke eine momentane Steigerung ihrer
Empfindensintensität, ihres Wahrnehmungsvermögens oder ih-

33 Vladimir Nabokov, Dar, op. cit., S. 373.

34 Vladimir Nabokov, Die Gabe, op. cit., S. 543.



Kulturelle Autorität und autoritärer Habitus 181

rer Erkenntnisfähigkeit erfahren. Während die Epiphanie nach

religiösem Verständnis das Erscheinen Gottes oder zumindest
eines göttlichen Wirkens, einer übernatürlichen Kraft in der Welt
bezeichnete, wird sie nun zu einem innerpsychischen Phänomen,
das, durch eine Sinnesreizung ausgelöst, häufig in Gestalt intensiver

Lichtphänomene erfahren wird. Für die englische Literatur
ist eine Filiation solcher literarischen Epiphanien gut belegt, die
sich von William Wordsworth über Walter Pater bis zu James
Joyce zieht. In der französischen Literatur finden sich solche
Momente verstärkt in der Lyrik Baudelaires, den Illuminations
Rimbauds und in Prousts A la recherche du temps perdu.

Man hat die Häufung von Epiphanien mit den Krisen der
Moderne, vor allem mit der Krise des Subjekts und der Sprache
in Verbindung gebracht: Zweifel an der Darstellbarkeit der Welt
und ein Ungenügen an reiner Rationalität führen nach dieser
Version zum Rückgriff auf sakrale Figuren, die jedoch nicht
mehr mit eindeutig religiösem Inhalt gefüllt werden können.
Stattdessen übersetzen die Augenblicke, die der Erscheinung des

Numinosum oder Faszinosum nachgebildet werden, Attribute
oder Effekte des Sakralen in eine säkulare Sprache. In Nabokovs
Gabe bekräftigt die finale Epiphanie jedoch weit eher ein tiefes
Einverständnis des schöpferischen Menschen Godunov-
Cerdyncev mit der Welt und seinem Werk, das in dieser Welt
möglich wurde. Mit der in Form eines Kreises angelegten
Künstlerautobiographie gibt er in einem schöpferischen Akt die
Gaben, die er vom Schicksal erhalten hat, allen voran das Geschenk
der Liebe zu Zina Mere, die russische Literatur und die Gabe des

Bewusstseins, an die russische Literatur und ihre Leser zurück.
Damit ist die Verpflichtung zur Erwiderung, die der Gabe von
jeher innewohnt, erfüllt: Der Roman Die Gabe ist als Literatur
über Literatur im vollen Sinne eine Gegengabe.35

35 Vgl. Karl-Heinz Bohrer, Plötzlichkeit. Zum Augenblick des ästhetischen Scheins,

Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1981, S. 186: "An die Stelle von Beschreibungen

von gesellschaftlichen Harmonie-Zuständen oder ihrer Umkehrung

rückt bei den Autoren des gesteigerten 'Augenblicks', bei Proust,
James Joyce und Musil, das 'Ich' im Zustand emphatischer Wahrnehmung,
einer die soziale, aber auch bloß private Wirklichkeit transzendierenden
'Ekstase' des 'Glücks'. Die objektive Realität wird nicht mehr als eine

utopisch veränderbare gedacht, die futuristische Antizipation fällt überhaupt



182 Wolfgang Stephan Kissel

VI

In der Gabe gelangt eine Poetik des Partikularen zur vollen
Ausprägung, die sich in Umrissen bereits in Zascita Euzina (Euzins
Verteidigung) oder in Prig/asenie na ka%n' {Einladung gur Enthauptung

abzeichnete. Sie trennt Natur-Kunde und Kunst nicht
durch eine unüberbrückbare Kluft, sondern lässt Erkenntnis und
Daseinsintensität in vereinzelten Augenblicken koinzidieren.
Zum Primat des Sehsinns war Nabokov durch eine ausserge-
wöhnliche eidetische bzw. synästhetische Begabung prädestiniert:

In seiner Autobiographie berichtet er von seiner Fähigkeit,
Farbe und Klang synästhetisch zum "Farbhören" zu verschmelzen,

von der früh geübten Komposition von Schachproblemen,
die ein ausgeprägtes räumliches Erinnerungs- und Vorstellungsvermögen

voraussetzt, und vom leidenschaftlichen Sammeln
und Klassifizieren von Schmetterlingsarten, die das Augenmerk
des Forschers auf feinste Unterschiede richten, um verwandte
oder scheinbar identische Spezies voneinander scheiden zu können.

In den späteren Meisterwerken schimmert gerade durch die
naturkundlich akribische Beschreibung der "realia", der sinnlich
erfahrbaren Welt, eine Ahnung der "realiora", einer ausserhalb
der Zeit gelegenen, den menschlichen Sinnen nicht unmittelbar
zugänglichen Welt, hindurch. Nabokovs visuelle Poetik trifft
sich mit der Forderung namhafter Formalisten wie etwas Viktor
Sklovskijs nach einem neuen Sehen, das die Automatismen der

Wahrnehmung durchbrechen und den Leser durch
Verfremdungseffekte anregen soll, die Welt mit anderen Augen zu sehen.

Die voll entfaltete visuelle Poetik der Gabe ist eng verknüpft
mit einer intensiven Reflexion über Zeit und Zeitlosigkeit. Das

"Gefängnis der Zeit" verhindert einen direkten Ausbruch, doch
über Spiegelungen und Brechungen, Reflexe von Reflexen lassen

sich die Konturen einer zeitlosen Welt erahnen. Aus einer sehr

spezifischen Bewusstseinsform, dem Bewusstsein der eigenen
Endlichkeit, steigt zugleich die Ahnung von Unendlichkeit
empor. Der Gegensatz von endlichem Leben und unendlichem
Schöpfertum erscheint in solch erleuchteten Momenten als Täu-

weg, und die utopische Phantasie verlagert sich in die Innenseite des

Subjekts."



Kulturelle Autorität und autoritärer Habitus 183

schung, als (Selbst-)Betrug oder einfach als falsche Frage. In der
Ekstase des Glücks tritt das Ich aus der Zeit heraus und kommt
zu sich selbst: Die Zeit des menschlichen Lebens lässt sich nicht
adäquat mit naturwissenschaftlichen Methoden "messen",
sondern nur mit Hilfe des Gedächtnisses in bedeutsame Ereignisse
unterteilen, das Gedächtnis ist das menschliche Sensorium für
Zeit, es hat sich in ihr und an ihr entwickelt. Es hält für die
individuelle Lebens-Zeit andere Zäsuren und Markierungen bereit
als die physikalisch exakte Chronometrie. Es filtert aus den

Kontingenzen des vergangenen Lebens Muster heraus und unterwirft
diese bis zum Lebensende einer immer erneuten verstehenden
und ordnenden Lektüre. So entsteht eine Hellsichtigkeit, die im
vergangenen Geschehen die "Muster" der Zukunft immer schon
zu ahnen oder zu lesen scheint: Diese Hellsichtigkeit teilt sich
wiederum dem Leser mit, der die Muster erkennt und sich bei
wiederholten, aufmerksamen Lektüren an sie zu erinnern
vermag.

Die Bevorzugung des Sehsinns verbindet Nabokov mit einer

Strömung neuzeitlichen Denkens, die als "Okularzentrismus"
beschrieben wurde, der vor allem die westliche Kultur und
insbesondere die Moderne nach Auffassung vieler Ideenhistoriker
tief geprägt hat.36 Die technische Expansion der Fernsinne, Sehsinn

und Gehör, haben bei der Entfaltung der
naturwissenschaftlich-technischen Zivilisation eine entscheidende Rolle
gespielt.37 Literatur als primär visuelles Medium hat an der
okularzentristischen Aufklärung wesentlich Anteil gehabt und sie

vorangetrieben. Die Lektüre basiert auf zielgerichteter visueller

Wahrnehmung, das physische Auge nimmt Bedeutungseinheiten
über die Schrift auf, die vom Gehirn, vom .geistigen Auge', in

36 Vgl. zu einer kritischen Diskussion einzelner Autoren und Stadien des

Okularzentrismus David Michael Levin (Hg.), Modernity and the Hegemony of
Vision, Berkeley/ Los Angeles/ London: University of California Press,

1993, und ders. (Hg.), Sites of Vision. The Discursive Construction of Sight in the

History ofPhilosophy, Cambridge (Mass.) u. a.: MIT Press, 1997.

37 Zum Versuch einer Parallelgeschichte von visueller Wahrnehmung und
Moderne vgl. Thomas Kleinspehn, Derflüchtige Blick. Sehen und Identität in der

Kultur der "Neuheit, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 1989; insbesondere das

Kapitel "Die Verdoppelung der Bilder und die Flüchtigkeit der Moderne",
S. 233 ff.



184 Wolfgang Stephan Kissel

Bilder, Vorstellungen, Ideen etc. umgesetzt werden. Die Fähigkeit

der Schrift, Illusionen zu erzeugen, die die Wahrnehmung
von Wirklichkeit vollkommen verdrängen können, rührt wesentlich

aus diesem Zusammenhang her. Der Philosoph Hans

Blumenberg nimmt diese Tradition in seiner Anthropologie auf,

wenn er den Menschen als das Lebewesen definiert, das

bestimmt wird vom "Komplex der Visibilität [...], der
Gesehenwerdenkönnen, Sichsehenlassen und Sichdarstellen
umschließt."38

Auf kaum einen Schriftsteller des 20. Jahrhunderts dürfte
dieses anthropologische Modell so zutreffen wie auf Nabokov.
Nabokov gehört zu den modernen Schriftstellern, die ihr Objekt
in erster Linie mit den Augen erfassen, diese visuellen Eindrücke
werden in Worte umgesetzt und verschriftlicht und dann vom
Leser erneut als Schrift erblickt und in eigene Vorstellungen,
Erinnerungen, Bilder übersetzt. So entsteht eine zirkuläre Bewegung

vom Auge zur Schrift und von der Schrift zurück zu einem
anderen Auge. Der hohe Bewusstseinsgrad und die Selbstrefle-
xivität solcher Texte machen sie zu einem Musterbeispiel für
Beobachtung zweiter Ordnung. Im Spiel mit dem Text (Inter-,
Intra- und Autotextualität), mit Schriftbild und Buchstabenkombinationen,

mit auktorialen Masken und Rollen offenbart sich
eine "anthromorphe Gottheit" namens V. V. Nabokov. Diese
Gottheit erschafft aus Buchstaben und Papier eine Welt, die von
fiktiven Geschöpfen bevölkert wird, die (seit den dreissiger Jahren)

selbst Autoren minderen Ranges sind, Kopisten eines fremden

Textes oder Ubersetzer eines höheren Autors, Verfasser
einer Schrift, die dem Leser in Auszügen oder zur Gänze

dargeboten wird. Zumeist gegen Ende der Fiktion, das oft mit
dem physischen Ende der fiktiven Autoren zusammenfällt, wird
diesen "Schreibern" eine Ahnung von der Welt ihres Schöpfers

38 Vgl. Hans Blumenberg, Beschreibung des Menschen, aus dem Nachlass heraus¬

gegeben von Manfred Sommer, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2006,
S. 779, vgl. auch ebd. S. 778: "Visibilität ist nicht nur der einfache Sachverhalt,

daß der Mensch ein körperliches und damit physisch 'sichtbares', also

Strahlung von der im Sonnenlicht enthaltenen Art reflektierendes Wesen
ist. Es bedeutet mehr; vor allem, daß er vom Sehenkönnen der anderen

ständig durchdrungen und bestimmt ist, sie als Sehende im Dauerkalkül
seiner Lebensformen und Lebensverrichtungen hat."



Kulturelle Autorität und autoritärer Habitus 185

bzw. Autors zuteil. Mit steigender Virtuosität nutzt Nabokov in
seinen russischen Romanen der dreissiger Jahre optische
Täuschungseffekte bei dem Versuch, mit Hilfe der Schrift und des

Schreibens über die Endlichkeit der menschlichen Existenz
"hinauszublicken".

Nabokovs Auseinandersetzung mit dem literarischen Feld
der Ersten Emigration und die Ausbildung einer visuellen Poetik
waren mit dem letzten russischen Roman abgeschlossen. Die
Erfahrungen, die er als junger, unbekannter Schriftsteller auf
dem heftig umkämpften Feld der russischen Exilliteratur in den

zwanziger und dreissiger Jahren sammelte, haben seine Strategie
im Umgang mit fremden literarischen Autoritäten und sein
Bemühen um die Erringung und Behauptung eigener Autorität
entscheidend geprägt. Beim Ubergang in ein zweites, völlig anders

geartetes literarisches Feld, den Literaturbetrieb der Vereinigten
Staaten zu Beginn der vierziger Jahre, wusste er diese Erfahrungen

und harten Auseinandersetzungen zu nutzen und mit grosser

Beharrlichkeit eine neue Position aufzubauen.



186 Wolfgang Stephan Kissel

Abstract

At the beginning of the 21st century Vladimir Nabokov is universally recognised

as one of the central figures of high modernism. His impressive cultural
authority is primarily based on his literary achievements in Russian and English
prose, but also on his stature as a scientist (lepidopterology) and his extraordinary

insights into the working of human visual perception. In his autobiography

Speak, memory he highlights his own experiences with "audition colorée"
and synaesthesia, his lifelong fascination with the aesthetics of butterflies, his
habit of composing intricate chess problems - all testimonies to his singular
visual gifts. Familiar with the literature of European symbolism and deeply
rooted in this intellectual and artistic movement the young author explored in
his Russian prose of the nineteen twenties and thirties various new approaches
to the translation of visual perception by means of language. Significantly
enough, during all his creative life Nabokov knew how to build up authority by
authoritarian gestures and statements, if necessary. Even as a young man he

was acutely aware of his position in Russian émigré letters and he developed a

highly effective strategy of self-assertion which finally assured him pride of
place among his contemporary rivals. In its first part this paper studies his
involvement with various literary quarrels about the cultural heritage of the Russian

classics in émigré circles — a period decisive for his understanding of the
relation between cultural authority and authoritarian habitus. The second part
of the article shows how Nabokov's last Russian novel The Gft combines a

retrospective of émigré literary life, its infighting and polemics around cultural
authority with a full-fledged visual poetics. Nabokov uses moments of intensified
visual perception to condense the ideas of the protagonist Godunov-
Cherdyncev about life and art. These "epiphanies" have to be situated in the

context of modern literature (English romanticism, French symbolism, Proust,
Joyce, V. Woolf, Musil) which has largely contributed to secularizing the originally

religious figure and to transforming it into a mental state which allows the
realisation of a hidden truth or the deciphering of signs hitherto unreadable. In
The Gift such moments convey a feeling of totality, plenitude and integrity.
Located out of time these moments express a strong aesthetic conviction: If
scrutinised carefully enough the very surface of things may turn out to be the
revelation vainly sought for elsewhere.


	Kulturelle Autorität und autoritärer Habitus : das Feld der Exilliteratur in V. Nabokovs Roman Die Gabe

