
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2010)

Heft: 41: Autoritäre Moderne = Autorité et modernité = Authority and
modernity

Artikel: Pentheus' Labyrinth : Autorität als Raum- und Textmodell in Hugo von
Hofmannsthals Pentheus-Fragment

Autor: Eder, Antonia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006362

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Antonia Eder

Pentheus' Labyrinth

Autorität als Raum- und Textmodell in Hugo von
Hofmannsthals Pentheus-Fragment

I. Mythos-Revision:
"Antike scheint also gar nichts gegebenes: sie wird, sie entsteht"1

ugo von Hofmannsthal strahlt als Stern mit Namen Loris
am Lyrikhimmel des Fin de Siècle. Doch er ist entschlossen,
diesen Stern sinken zu lassen im Tausch gegen die grosse

dramatische Form, die Tragödie. Gerade Hofmannsthals mythologische

Dramen lesen sich als dichtes Kondensat voll widersprüchlich
arrangierter Konstellationen, die das Heterogene in Gattung, Stil und
Ton erproben. In seinen Re-Visionen antiker Mythen, wie Ödipus und
die Sphinx, Elektro, in der Aridane auf Naxos oder dem Pentheus Fragment,

begegnet man stets mehreren thematischen Grosskomplexen.2
In der Neuausrichtung auf die Tragödie seit 1903 wird somit auch

eine Motivation des Autors deutlich, der auf den Höhenkamm der
Literatur will, der sich unterschätzt sieht als 'lyrisches Jungtalent'.
Hofmannsthal gewinnt mit seiner Einlassung auf den Mythos dessen
Autorität. Denn poetisch arbeitet Hofmannsthal sich mit seinen Mythos-
Adaptationen an Grössen wie Aischylos, Sophokles und Euripides
ab. Gleichzeitig stellt er sich unvermeidlich in eine Reihe mit den

Tragikern, indem er denselben Weg betritt wie sie. Denn auch sie

gestalteten bereits Variationen eines schon je bekannten Mythos, die
sich im berühmten Agon der Dionysien bewähren mussten.
Hofmannsthal sieht sich 2400 Jahre später vergleichbaren Wettkampfbe-

1 Unveröffentlichte Notiz aus dem Freien Deutschen Hochstift mit der Signatur
H IV b 177 9.

2 Werke Hofmannsthals werden nach folgender Ausgabe zitiert: Hugo von Hof¬
mannsthal, Gesammelte Werke in %ehn Ein^elbändeti, hg. v. Bernd Schoeller in Beratung

mit Rudolf Hirsch Frankfurt am Main, 1979. Für Zitatnachweise werden

folgende Siglen verwendet: EEG: Erzählungen, Erfundene Gespräche und Briefe;

D: Dramen; RA: Reden und Aufsätze I: 1891-1913, II: 1914-1924, III: 1925-
1929.

Colloquium Helveticum 41/2010



88 Antonia Eder

dingungen ausgesetzt: Literatur- und Theaterkritik, Zuschauerreaktionen,

Zuschauerzahlen, Aufführungswiederholungen. Für den
modernen Dramatiker spielt nicht zuletzt aus diesen Gründen
Wirkungsästhetik eine grosse Rolle. Im Namen der Wirksamkeit bedient
er sich bestimmter Schlüsselreize, die sich als Affektästhetik kategori-
sieren lassen. Dazu zählen die mit hohem Wiedererkennungseffekt
ausgestatteten Symptome der Hysterie3 oder die oft ausgesprochen
strategische Übertretung der Grenzen des bürgerlich 'guten
Geschmacks', wenn Hofmannsthal Motive wie Perversion, Notzucht,
Inzest oder das Monströse in seinen Mythos-Variationen betont.
Entweder bietet sie der Mythos selbst (der Inzest des Odipus, der
Muttermord des Atriden Orest, die Zerreissung des Pentheus) oder
Hofmannsthal zitiert die intensiv mit seinem Werk verwobenen
Intertexte. Auch diese Zitat- und Motivsteinbrüche rangieren auf
hohem kanonischen Niveau. Hofmannsthal schreibt seine Antikestücke
auf dem Fundament nietzscheanischer Kulturkritik mit erkennbaren
Zitaten und deutlichen von Bachofen, Rohde bis Freud entliehenen
Motiven. Doch Hofmannsthal zitiert diese prominenten Texte nicht
bloss, sondern wendet sie in sich und gegen einander — kritisch tut er
das vor allem mit den Theorien Freuds, weit bejahender mit den
Ideen Nietzsches.4

Seine Affekttechnik demonstriert Hofmannsthal noch auf einer
zweiten Ebene, die man als 'bürgerlichen Affekt' bezeichnen könnte;
nämlich auf der Ebene der Kultur, oder besser: des kulturellen
Wissens. Auch darin arbeitet Hofmannsthal publikumsorientiert,
wenn er das etwas eide Spiel des bildungsbürgerlichen 'Zitate-Ratens'
anheizt — ein Spiel mit Autorität. Seine Texte sind gespickt mit
Anspielungen und Zitaten aus Philosophie, bildender Kunst, Medizin,
Ethnologie, Religion. So zielt seine 'Affektästhetik' auf zweierlei:
erstens auf die voyeuristische Lust am Skandal und zum anderen auf
etwas wie Kulturstatus generell. Hofmannsthal hat also einen Slogan
variiert: 'Affect sells' — eine Einschätzung, die ihn mit Richard Strauss

verbinden wird.

3 Vgl. dazu Maximilian Bergengruen, Mystik der Nerven, Freiburg, 2010.
4 Zur Nietzscherezeption in Hofmannsthals Elektro vgl. Antonia Eder, "'Das maß¬

lose Wühlen im Schmerz'. Nietzscherezeption in Hofmannsthals Elektra", in:

Nietzsche — Philosoph der Kultur(en)?, hg. v. Andreas Urs Sommer, Berlin, New
York, 2008, S. 467-476.



Pentheus' Labyrinth 89

Fruchtbar gemacht werden daneben für diese Affektästhedk die
rauschhafte Wortgewalt und virile Bildermacht eines archaischen
Mythos abseits "jener antikisierenden Banalitäten, welche mehr geeignet
sind, zu ernüchtern als suggestiv zu wirken".5 Hofmannsthal bescheinigt

dem Mythos per se eine Überzeitlichkeit, die sich im Kern gegen
idealistische Harmonisierung genauso widerständig zeigt wie gegen
geschichtsphilosophische Bewegungen der Teleologie oder Dialektik.
Diese "Zeitresistenz"6 verweist für Hofmannsthal auf eine dem
Mythos eigene Gewalt. In der Absicht, die "Schauer des Mythos neu zu
schaffen",7 tritt Hofmannsthal hinter die klassizistische Serenität
zurück, die er Winckelmann und Goethe vorwirft; diese hätten schliesslich,

wie er konstatiert, nie den "italischen Strand" verlassen und nie
"eine wirkliche Antike, nie ein Bildwerk des fünften Jahrhunderts
gesehen".8

Hofmannsthal schwebt darum etwas genau Gegensätzliches zur
"verteufelt humanen" Iphigenie vor, er will die Antike "vom großen
Orient aus neu an (blicken]".9 Mit seiner ganz eigenen Antikerezeption

zielt Hofmannsthal also darauf, gemäss Nietzsches Diktum, dass

die attische Tragödie selbst bereits apollinischer Schein sei, über die
antiken Dramatiker hinaus- und zu den Ursprüngen des Mythos
zurückzugehen. Diese Antikerezeption betont das kultische
Wiederholungsmoment des Mythos: Strukturen, die in Opfer, Klage und Ritual
konstitutive Ambivalenzen von Wirklichkeit, Gewalt und Ästhetik
aufzeigen. So beherrschen die moderne Szene der antiken Stoffe
folgerichtig Gewalt, Rachsucht und Trostlosigkeit: Hofmannsthals
Mythen spielen im "Hinterhof' der Paläste, in "Zellen", "Enge, Unent-
fliehbarkeit, Abgeschlossenheit".10 In seinen Mythosbearbeitungen
brechen radikale Elemente des Nichtsprachlichen wie Tanz oder
Pantomime den Dramentext ab. Das Bühnenbild mit Färb- und Lichtregie

erhält eine eigene, in den Szenenanweisungen minutiös beschrie-

5 Hofmannsthal, D II "Szenische Vorschriften zu Elektra", S. 240.
6 Hans Ulrich Gumbrecht, "Präsenz-Spuren. Über Gebärden in der Mythographie

und die Zeitresistenz des Mythos", in: Präsenz des Mythos. Konfigurationen einer

Denkform in Mittelalter und Früher Neuheit, hg. v. Udo Friedrich, Bruno Quast, Berlin,

New York, 2004, S. 1-19.
7 Hofmannsthal, RA III, S. 443.
8 Hofmannsthal, EEG, S. 629.
9 Hofmannsthal, RA II, S. 156.

10 Hofmannsthal, D II Elektro, S. 240.



90 Antonia Eder

bene, also kalkulierte, performative Wirkkraft; eine expressive
Körpersprache schreibt Hofmannsthal seinen Figuren auf den theatralen
Leib — und nicht von ungefähr findet Richard Strauss in Hofmannsthal

den kongenialen Librettisten für viele seiner Opern.

II. Pentheus

In dem hier zu betrachtenden Pentheus Fragment wird es um die poe-
tologische Feinarbeit dieses Affekttheaters gehen, das sich auf zwei
Ebenen durch Konzepte von Autorität auszeichnet.11 Neben die

eingangs dargelegte Autorität des Mythos als Erzählform für
Hofmannsthals Text tritt ein weiteres Konzept im Umgang mit herme-
neutischer Autorität. Dieses intertextuelle Konzept möchte ich das

'zerstörende Zitieren' nennen, das die Reihe der Mythosadaptationen
Hofmannsthals auszeichnet. Die Lektüre von Hofmannsthals
sogenannten Griechendramen zeigt, dass diese Texte zwar in einem ersten
Schritt den Dialog mit ihren antiken, philosophischen, ethno-
soziologischen und psychologischen Intertexten suchen. Darüber
hinaus demonstrieren sie in der Friktion von Theatralität, Ritualität
und Intertextualität den notwendigen Zerfall von poetischen Figura-
tionen. Hier will ich mich zwar im Rahmen dieser These bewegen,
werde mich aber auf Hofmannsthals Pentheus beschränken, um darin
dem Labyrinth als literarischem und psychischem Raummodell
nachzugehen und dadurch den intertextuellen Blick auf die Theoreme
Sigmund Freuds zu richten.

1904 erreicht das Fragment seinen produktiven Höhepunkt in der

Gestaltung von Figuren-, Stimmungs- und Motivtektonik. Es lässt
sich eine Annährung an die euripideische Vorlage feststellen, die vor
allem die Figurenkonstellation betrifft: In den ersten Notizen hatte
Pentheus seinen dionysischen Widerpart noch in der eigenen Gattin,

11 Zitatnachweise für Hofmannsthals Pentheus Fragment werden in eckigen Klam¬

mern direkt im Text gefuhrt. Sie folgen der Ausgabe: Hugo von Hofmannsthal,
Gesammelte Werke in sçehn Eiwçelbânden, hg. v. Bernd Schoeller in Beratung mit
Rudolf Hirsch Frankfurt am Main, 1979. Zudem werden Zitate aus den chronologisch

aufgearbeiteten Notizen (N) der kritischen Hofmannsthal Ausgabe Sämtliche

Werke XVIII, Dramen 16, Fragmente aus dem Nachlaß 1, hg. von Ellen
Ritter, Frankfurt am Main, 1987, in runden Klammern im laufenden Text
ausgewiesen.



Pentheus' Labyrinth 91

die den "mystischen orgastischen Bräuchen" frönte.12 Danach stellt
sich dem König von Theben nun die eigene Mutter Agaue entgegen.
Diese intrikate Verschiebung der Paar-Konstellation zugunsten einer
Mutter-Sohn-Konstellation, in der der Gatte zum Sohn und die Gattin

zur Mutter wird, lässt einerseits die Ausrichtung am radikalen,
attischen Vorbild deutlich werden. Zum anderen aber zeigt sich in
Hofmannsthals Änderung nun erst eine ödipal akzentuierte psychische
Disposition des Helden. Nicht zuletzt an diese markante Umgestaltung

des Pentheus von 1904, zu einer Zeit ausgeprägter Rezeption der

psychoanalytischen Schriften Freuds, lassen sich im Folgenden weitere

Überlegungen zu Hofmannsthals poetologischem Vorgehen des

'zerstörenden Zitierens' anschliessen.

II. 1 Intertexte

Der weite Zeitrahmen von 1893 bis 1918, über den sich die Arbeit
am Pentheus erstreckt, liegt wie eine Folie hinter Hofmannsthals Um-
deutungen antiker Stoffe. So bereiten auch hier die Werke Nietzsches,

Bachofens und Freuds den intertextuellen Boden, der von
Hofmannsthal bestellt wird.13 Grundlegender Intertext ist allererst

Euripides' Tragödie Die Bacchen (408/407 v. Chr.), die dieser wiederum

nach einem verlorengegangenen Pentheus von Aischylos gestaltete
und mit denen er noch posthum einen Sieg bei den Dionysien in
Athen errang.14 Der antike Kernmythos verleiht einem entscheidenden

Moment griechischer Kulturgeschichte Ausdruck: dem Triumph
des "dunkel orgastischen" [557] Gottes Dionysos, des "Asiaten"
[553], der in Theben einfallt und seinen neuen Kult etabliert. Der

12 Hofmannsthal, SW XVIII, S. 48.

13 "Hofmannsthal spielt offen oder verdeckt" u.a. auf Nietzsche, die Bibel, Goethe,
Maeterlinck, Bachofen, Beer-Hofmann, Böcklin, Pater, Poe, Eekhoud und Willy,
Immermann, Beardsley, Hesiod, Baruzi, Hölderlin, Odipus, Harry Waiden,
Freud, Novalis, Herodot an, vgl. diese Liste bei Klaus E. Bohnenkamp, "... eine

aufregende Handlung". Hugo von Hofmannsthals 'Bacchen'- und 'Pentheus'-
Entwürfe, in: Jahrbuch des Freien Deutschen Hochstifts 1998, S. 191-230, hier S. 213.

14 Euripides, Tragödien, übers, von Hans Arnim, München 1990. Zur antiken Tra¬

gödie des Euripides sowie grundlegend zur Quellenlage Hofmannsthals und zur
etymologisch weitgehend spekulativen Herkunft des Wortes "Bacchen", dessen

Deutung als Schrei in der Tradition Walter Paters Greek Studies und Erwin Roh-
des Psyche Hofmannsthal offenbar favorisierte, vgl. Bohnenkamp, a.a.O., S. 194.



92 Antonia Eder

Gott kehrt hier bezeichnenderweise in seine Mutterstadt zurück, in
der einst die sterbliche Semele zur Geliebten von Zeus wurde und
dieser den gemeinsamen Sohn in seinem Schenkel vor den Titanen
rettete. Die Affinität des Dionysos zum Femininen als "der Frauen
Gott"15 unterstreicht Hofmannsthal in der Tradition Bachofens,
wenn er ihn in "weiblichem Gewand" [550] auftreten lässt und ihm
"schmachtendes Aussehen, weibliche Züge, rote Lippen wie eine

giftige Blume" (N2) verleiht. Im antiken Mythos verlangt nun der neue
Gott die bedingungslose Anerkennung seines Kultes. Sein Grossvater
Kadmos, Vater Agaues und ihrer beim Anblick Zeus' verbrannten
Schwester Semele, will ihm folgen, allerdings hat er den jungen König
Pentheus, Sohn Agaues, gegen sich. Der bezweifelt die göttliche
Herkunft des Eindringlings und verweigert ihm seine Ehrerbietung,
woraufhin der leidenschaftliche Gott zürnt und zur Strafe die Frauen
Thebens in Raserei fallen lässt — unter ihnen Pentheus' Mutter Agaue.
Diese gerieren sich als mänadische Begleiterinnen Dionysos' ekstatisch

verblendet und ziehen in wildem Rausch zur Jagd am Berg
Kithairon. Hierher folgt ihnen Pentheus heimlich, bezieht Späherposition

auf einer Fichte, wird entdeckt und von den im dionysischen
Wahn Befangenen für Beute gehalten, erlegt und zerrissen. Die Mutter

trägt den Kopf des eigenen Sohnes auf einem Thyrsusstab
triumphierend nach Theben zurück, wo sie schliesslich zu sich kommt, ihn
erkennt und betrauert, um dann verbannt zu werden. Die euripidei-
sche Figur des Dionysos bleibt bis zuletzt unerbittlich räch- und

herrschsüchtig gegen die Thebaner.

II.2. Identitätskonkurrenz: lx Pentheus vs. (2x Dionysos)2

Zurück zu Hofmannsthal: Pentheus ist erst seit kurzem "König", da
"sein Vater soeben gestorben" [551] ist. In dieser prekären Situation,
in der Pentheus noch bemüht ist, das politische Machtvakuum, das

der alte König hinterlassen hat, eloquent zu füllen, setzt die Tragödie
ein. Der auf den "strengsten Ahnenkult" [551] vertrauende Thronfolger

sieht durch das plötzliche Auftreten von Dionysos und dessen

15 Johann Jakob Bachofen, Das Mutterrecht. Eine Untersuchung über die Gynaikokratie
der alten Welt nach ihrer religiösen und rechtlichen Natur (1861), hg. von Hans-Jürgen
Heinrichs, Frankfurt am Main, 1980, S. 39.



Pentheus' Labyrinth 93

Machtanspruch nicht nur seine eigene politische und soziale Position,
sondern das gesamte Erbfolgegesetz bedroht. Was tun?

Für Pentheus ist "das Sondern, das Auseinanderhalten alles"
[553], er traut als Anhänger "logisch" sinnvoller Zusammenhänge nur
dem klar strukturierten "Greifbar-Tastbaren". Pentheus ist ein
aufgeklärter Rationalist, ein "Verständiger" [557], der in einem individualistischen

System der Differenz funktioniert. Symptomatischerweise
hält er im ersten Teil des Textes meist "ein Licht" [550] oder eine
"Fackel" [554] als Epitheton des Aufklärers, dank derer er "erkennt"
und meint, alles "rein hesiodisch, ethisch" erklären zu können [553].
In Dionysos will deshalb der "Skeptiker" [551] Pentheus auch nur
den "frechen Gaukler, der für einen Gott sich ausgibt!" [552], erkennen

und ihn als "Verbrecher, Bettler, Pariah" [551] ausgrenzen. Das
autoritäre Prinzip der gewaltsam eingrenzenden Ausgrenzung dient
Pentheus auch als Regierungsformel. So "erteilt er Befehle gegen die
Feier des neuen Gottes" [550] und ordnet an, alle, die Dionysos
"aufsuchen", umstandslos "lebendig zu begraben" [558], Dass sich in
eben dieser Massnahme gegen das eigene Volk ein Kontrollterror
manifestiert, der weit eher dazu angetan ist, das "Entfesseln aller
verborgnen Greuel der Menschennatur" [551] an Pentheus selbst zu
dokumentieren, als diese bspw. in den harmlosen Ehrbezeugungen des

greisen Cadmus zu suchen, "ahnt" die Mutter Agaue. Für sie steht
fest, dass das "Furchtbare an alle dem nur von dem Druck kommt,
der darauf lastet." [551].16 Dieser Druck, den Pentheus durch seine

In- und Exklusionspolitik erzeugt, schlägt in einer pathologischen
Angstvision zurück auf den vermeintlichen Kontrolleur: Er fühlt sich
bedroht von dem "in Kerkern Zusammengepreßten, lichtscheu
Hinschleichenden, vampyrhaft Hervorgrinsenden, sich Duckenden der
Welt" [551]. So gebiert das repressive Herrsch- und Denksystem von
Pentheus die eigene angststimulierte self-fulfilling Prophecy, ohne
dass der mächtige Kontrahent Dionysos zunächst überhaupt
eingeschritten wäre.

In der direkten Begegnung nimmt Dionysos nun konsequent
nicht den bloss komplementären Gegenpart zu Pentheus ein. Sondern

Dionysos ist alles, was Pentheus ist und darüber hinaus sein Ge-

16 An diese Vermutung Agaues schliessen sich im Fragment die in Klammern no¬
tierten Assoziationen "(Pathologie, Criminal-psychologie, Romane von Eekhoud,
Willy)" (N5) an.



94 Antonia Eder

genteil - der Gott der Bewegung, der Präsenz, der Indifferenz.
Hofmannsthals Dionysos trägt im Vergleich zu dessen Figuration bei
Nietzsche konzeptuelle Züge der vielfach potenten Überdetermination.17

In einer Art ununterschiedener und darin mächtigeren Variante
scheint Dionysos im Pentheus "Anwalt der individuellen amorphen
Sensationen zu sein, in welchen Individualität und Kosmos sogleich

gegeben; paradoxerweise propagiert er aber zugleich die Masse, die

Herde, die dunkle orgastische Anhäufung der Erdenwesen" [557,
Hervorh. A. E.]. Er eint nicht nur Individuum und Masse, sondern
hebt damit auch die Trennung zwischen Dionysischem und Apollinischem,

chtonischen und olympischen Gottheiten auf. Eine "Doppel-
heit in den Affecten" inhäriert zwar auch Nietzsches Dionysos, wenn
"Schmerzen Lust erwecken" und in der "höchsten Freude der Schrei
des Entsetzens" mittönt18 — dieser Wesenszug der Doppelheit
erscheint im Pentheus aber noch einmal potenziert: "Bacchus ist doppelt
ein Doppelgänger seiner selbst" [552], Darin wird er in einer Nietzsches

Konfiguration überbietenden Polyvalenz zum "Unnennbaren"
[554], weil Unendlichen, als gewaltiger Widerpart von Pentheus. Dieser,

als Kronzeuge des apollinischen Prinzips der Individuation, hält,
wie sich zeigt, in fatal "kurzsichtiger Weise an der Unteilbarkeit der
Person" [553], am In-Dividuum fest.

Als omnipotente Figur erhebt der Gott im Finale "eine gewaltige
Stimme" wie eine "eherne Trompete", bei deren Klang "sich alle

legen müssen wie gehorsame Tiere" [557].19 Das seit der Antike gängige

Motiv der akustischen Einflussmacht des Dionysos', wird eingeleitet

durch "geheimnisvolle Hornrufe". Im Gegensatz zu seinem

17 Hofmannsthal vereint im Grunde Nietzsches ewig rivalisierende Prinzipien des

Dionysischen und des Apollinischen in dem einen Dionysischen. Diese
Beobachtung macht auch Bohnenkamp, der hier Nietzsche von Hofmannsthal
"weiterführend" (a.a.O., S. 202) gedacht sieht.

18 Friedrich Nietzsche, "Die Geburt der Tragödie", in: ders., Sämtliche Werke, Bd. 1,

Kritische Studienausgabe hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, München,

1999, S. 33.

19 Bei Georg Simmel erfahrt man über den Gehörsinn: Der "sinnliche Charakter
des Sprachlautes, der die physische Möglichkeit unzählig vieler Hörer enthält, [...]
sich einheitlich und gleichmäßig einer Menschenmenge mitzuteilen", stiftet "eine
keineswegs nur äußerlich-quantitative, sondern mit seinem innersten Wesen tief
verbundene Bestimmung", die "eine unvergleichlich engere Einheit und
Stimmungsgemeinsamkeit" über den "Gehörseindruck" erzeugen kann (Georg Simmel,

Soziologische Ästhetik, hg. von Klaus Lichtblau, Wiesbaden, 2008, S. 123).



Pentheus' Labyrinth 95

Antagonisten Apoll, der für den Augen-Schein verantwortlich zeichnet,

erlebt das Gefolge des Dionysos stets einen manifesten Hör-
Rausch. Als Entäusserung dieses Rauschs erschallt auch bei
Hofmannsthal der "furchtbare nicht mehr menschliche Schrei" [551] der
Bacchen. Hier wird hörbar, dass im Dionysischen ein (von
Hofmannsthal) entgrenzter Begriff von Individualität das Ungeheure und
das Chaotische als Form einer gesteigerten Natur einschliesst.20 Ein
Zustand, der die Bedingtheit der Person übersteigt und sich folgerichtig

auch nicht mehr als diskursive Sprache, sondern als Schrei der
Bacchen manifestiert, der "ärger als das Brüllen des Bergsturzes"
[552], "grausenhafter als das Heulen eines todverwundeten Tieres"
ist, eben "weil er aus menschlichen Brüsten herausdringt" [556], In
der Durchdringung der Zuschreibungen von unbelebter und belebter
Natur, von Fels, Tier und Mensch kann Dionysos so zuletzt zum
"Symbol des Ungeheuren" [551] werden.

Diesem Ungeheuren, der antritt, "alle Fesseln" zu lösen, "alle
Unterschiede" aufzuheben,21 ist nicht mit Argumenten der autoritären
Hierarchie zu begegnen. Dass Pentheus mit seinem Konzept der

Clan-Logik scheitert, hat einen dynastischen und einen systematischen

Grund. Zum einen begeht er einen genealogischen Denkfehler:
Dionysos ist als Sohn von Semele, der Schwester Agaues,22 ein Cousin

und damit sehr wohl Mitglied des "clan" [551]. Zum anderen ist es

ein hoffnungsloses Unterfangen, das Prinzip der Entgrenzung durch
autoritäre Individuation bannen zu wollen. Ein anschauliches Beispiel
liefert dafür das im Fragment dominant auftretende Motiv des
Labyrinths als Raum- und Denkmodell.

20 Vgl. Ulrike Stamm, "Ein Kritiker aus dem Willen der Natur". Hugo von Hofmannsthal
und das Werk Walter Paters, Würzburg, 1997, hier S. 274f.

21 Johann Jakob Bachofen, Das Mutterrecht. Eine Untersuchung über die Gynaikokratie
der alten Welt nach ihrer religiösen und rechtlichen Natur (1861), hg. von Hans-Jürgen
Heinrichs, Frankfurt am Main, 1975, S. 40.

22 In Euripides' Tragödie (s. o.) erklärt Pentheus den Dionysos zum genetisch be¬

dingten Hochstapler, da ja schon dessen Mutter Semele behauptet hatte, die
Geliebte von Zeus gewesen zu sein, und zur Strafe für ihre Hybris vom Blitz getroffen

wurde. Diese mythischen Zusammenhänge bleiben in Hofmannsthals Stück

unerwähnt, allerdings argumentiert Pentheus hier wie da aus der Familiengenealogie

heraus.



96 Antonia Eder

III. Das Labyrinth

Die subversive Vorarbeit für die Herrschaft von Dionysos leistet im
Pentheus das mütterliche Prinzip als ius naturale. Agaue ist "dunkler
Möglichkeiten voll" [551], sie ist dem nicht gesonderten "Chaos
verbunden" [551] und bildet ordnungslogisch wie entwicklungsgeschichtlich

die Opposition zu ihrem alles sondernden Sohn. Eine
beunruhigende Masslosigkeit muss Pentheus an der eigenen Mutter
feststellen, wenn diese die "Trauer" um den verstorbenen Gatten,
"der sie sich unendlich hingab", umstandslos abbricht, "um sich unendlich

dem Dionysos hinzugeben" [551, Hervorh. im Text]. Die Ersetzung

lässt infolge der Austauschbarkeit ihrer Objekte den Modus der

Hingabe umso deutlicher hervortreten: Sie ist grenzenlos. Markanterweise

erscheint Pentheus die so charakterisierte Masslosigkeit seiner
Mutter erst zusammen mit dem neuen Kult befremdlich; erst jetzt
stellt er fest, dass sie "so aus ihrem Charakter fällt", dass er das nur
mehr als "Verbrechen, Auswuchs, Krankheit" [553] zu deuten weiss.

Wie sich zeigen wird, unterliegt auch Agaue dem "Anderswerden"

[554], das der "Fremdmacher" [557] über den dionysischen
Kult herbeizuführen weiss.23 Zunächst allerdings ist der Machtbereich
Agaues ganz der Erde verbundenen und den chthonischen "Göttern"
[551] geweiht. Sie agiert in einer Sub-Kultur: Das unterirdische Labyrinth

Agaues unterminiert den Palasts von Pentheus.24 Ihr paralleler
Machtraum ist ein unüberschaubarer "Irrgarten" mit zahllosen dunklen

"Grotten", "unterirdischen Teichen", einem opaken "Schacht, der
in den Berg führt", und ausgerechnet durch eine "Falltür" [553]25 ge-

23 Bohnenkamp stellt zur ähnlichen Wirkung und Wahrnehmung des Dionysos auf
Agaue und Pentheus, trotz gänzlich verschiedener Perspektive fest: "Diesen Gott
erleben Pentheus und Agaue als unfaßbares, jenseitiges Element, ganz aus ihrer
gegeneinanderstehenden, subjektiven Empfindung heraus: rationalistisch der

eine, schwärmerisch 'chaotisch' die andere" {a.a.O., S. 215).
24 "Mit der Erde identifiziert sich die Nacht, welche, als chthonische Macht aufge¬

faßt, mütterlich gedacht, zu dem Weibe in besondere Beziehung gesetzt und mit
dem ältesten Szepter ausgestattet wird" (Bachofen, Muttemcht, S. 52).

25 Das hier gewählte Vokabular scheint geradezu eine dem Symbolbereich des

Weiblichen in Freuds Traumdeutung entsprechende Bebilderung zu sein (Sigmund
Freud, "Die Traumdeutung", in: Studienausgabe, Band II, hg. v. Alexander Mit-
scherlich, Frankfurt am Main, 1982): "Höhlen" und "Zimmer" sowie deren

"Eingänge und Ausgänge" verweisen nach Freud im Traum auf "Frauenzimmer"



Pentheus' Labyrinth 97

langt man in die verschachtelten "inneren Gemächer" Agaues, in die
wiederum überraschend "von oben die Sterne fallen" [554] — die to-
pologischen Zuordnungen sind gänzlich verwirrt. Jedoch muss
Pentheus, als er endlich "den geheimen Gang mit einer Fackel" [554]
hinabschreitet, nicht nur feststellen, dass das Reich der "Naturmütter"

verwaist ist, sondern dass es auch seinen "sinnlich-erotischen"26
Kult in ungeahnten Ausmassen bis in die oberen Etagen, ja in "alle
Räume" des Palastes ausgebreitet hatte. Der Palast selbst ist das lustvoll

unterschiedslose Labyrinth:

Schauerlich für Pentheus die Schilderung die Cadmus gibt: warum in diesem
Palast alle Räume: Schlafgemach, Gerichtssaal und Verließ durch geheime Türen
verbunden: um ein Ineinanderfließen aller königlichen Wollüste zu schaffen.

[553]

Die Unterwanderung der rationalen Individualmacht des Königs
Pentheus vollzieht sich metaphorisch wie realiter durch das unterirdische

Labyrinth in dessen "eigenem Palast", den er bezeichnenderweise

"nicht kennt" [552]. Es zeugt zudem von der Stabilität dieses

parallelen Subraums, dass die Entdeckung durch Pentheus zu spät
kommt. Erst als er den obskuren Machenschaften seiner Familie in
der Verehrung des neuen Gottes nachgeht, stösst er — und das nicht
einmal aus eigener Kraft — auf die inzwischen "leeren" [550] Räume
dieses mütterlichen Herrschaftsbereichs. Denn zu diesem Zeitpunkt
ist die subversive Kultstätte bereits aufgegeben zugunsten der neuen
dionysischen Religion.

III.l Labyrinthisches Raummodell: Subversion und Autorität

Das "symbolische Motiv" [552] des Labyrinths ist eng mit paradigmatischen

Motiven des Mythos selbst verbunden. Schon formal generiert

es sich aus Variation und Kontingenz: Derjenige, der das Labyrinth

betritt, folgt der ebenso spielerischen wie kraftraubenden Trial-

(S. 348), den "Schacht" deutet Freud stets als "Vagina" (S. 359), wie überhaupt
die "unterirdische" Anlage auf Freuds Konzept des Unbewussten hinweist.

26 Bachofen, Mutterrecht, S. 39.



98 Antonia Eder

and-Error-Regel.27 Gerade die Spannung zwischen bauwerklicher Statik

und strukturauflösender Innentopographie hat diesen vieldeutigen
Raum der Um- und Gegenläufe auch im ästhetischen Diskurs etabliert.

Literarisch hat das Labyrinth seine "topologischen Qualitäten als

Parcours für avantgardistische Schreibweisen" unter Beweis gestellt.28
Das Labyrinth ist das "mythische Raummodell des aussichtslosen
Umherirrens mit oft tödlichem Ausgang", ein Ort des "Heils" wie
des "Teufels" und dient darum oft als hochgradig aufgeladenes
Weltdeutungsmuster:

Es gilt als Ort des Schreckens, der Ein- und Ausschließung, als Gefängnis, in
dem das Verbotene (der Minotaurus) den Blicken entzogen wird, ebenso aber

auch, seit der Renaissance, als 'Irrgarten', als Schauplatz des so lustvoll wie ängstlich

erlebten Selbstverlusts, als Ort der Bewegung zwischen Orientierung und

Desorientierung etc.29

Im Labyrinth treffen sich Chaos und Ordnung, angsterzeugende wie

lusterregende Momente — eine berüchtigte Mischung aus "Terror"
und "Spiel".30 Dem Spiel als Kategorie anthropologischer Ästhetik ist
seit Schiller das zwanglose Zusammenwirken von Sinnlichkeit und

27 Umberto Eco hat drei Varianten von Labyrinthen kenntlich gemacht: Das my¬
thische Uriabyrinth des Theseus besteht im Grunde aus nur einem, zwar mäan-

dernden, aber einsinnigen Weg, der einen Ariadnefaden eigentlich überflüssig
macht und an dessen Ende, im Zentrum, das Monster (Minotaurus) wartet. Das
zweite ist der manieristische Irrgarten, der die Wahlfreiheit oder ihren Zwang
vorsieht, da er aus mehreren Wegen und Sackgassen besteht, in denen der
Mensch sich bewähren muss und am Ende die Freiheit gewinnt oder erschöpft
scheitert. Die dritte Art Labyrinth hat die Form eines Rhizoms angenommen, das

keinen Ein- oder Ausgang mehr hat, kein Zentrum und keine Mitte, es ist die

wuchernde, nicht zu domestizierende Form der Ziel- und Regellosigkeit, es hat
allen und keinen Sinn. Vgl. Umberto Eco, "Die Enzyklopädie als Labyrinth", in:

ders., Im Labyrinth der Vernunft. Texte über Kunst und Zeichen, Leipzig, 1989, S. 104—

112.

28 Manfred Schmeling, Der labyrinthische Diskurs, Frankfurt am Main, 1987, S. 13.

Anzuführen wären u. a. Kafka, Joyce, Walser oder Borges.
29 Zur mythischen Kodierung des Labyrinthbegriffs vgl. den Band Tabyrinth und

Spiel. Umdeutung eines Mythos, hg. v. Hans Richard Brittnacher und Rolf-Peter
Janz, Göttingen, 2007, hier S. 8.

30 Hans Blumenberg, "Wirklichkeitsbegriff und Wirkungspotential des Mythos", in:
Terror und Spiel Probleme der Mythenresçeption, hg. von Manfred Fuhrmann, München,

1971, S. 11-66. Diesen Zusammenhang stellen einleuchtend dar: Brittna-
cher/Janz, a.a.O., S. 11.



Pentheus' Labyrinth 99

Denken als Freiheit zugeordnet. Im labyrinthischen Spiel radikalisiert
sich allerdings ein moderner Zweifel an der utopischen Potenz dieses

Spielbegriffs: Die spielende Freiheit im Labyrinth ist immer auch mit
Selbstverlust oder Todesdrohung (Minotauros) verbunden. Damit
oszilliert die Funktion des Labyrinths ständig zwischen Initiation,
Devianz und Scheitern. Die klassische Moderne leidet symptomatisch
unter dem ideellen Verlust eines Zentrums. Labyrinthe treten in diesen

Texten über ihre Grenzen hinaus und potenzieren sich in allen

Lebenszusammenhängen.
Paradigmatisch hierfür erscheint die Leere, der Pentheus im Zentrum

des unterirdischen Labyrinths begegnet. Die ambivalenten Zu-
schreibungen des labyrinthischen Raumes werden in Hofmannsthals
Text variierend ausgekostet, indem sich die Wahrnehmung der
Labyrinthstruktur je nach Rezipient wandelt. Diese konträren Rezeptionen
der unentwirrbaren Topographie sind den polaren Weltsichten Agau-
es und Pentheus' geschuldet. Seine labyrinthischen Strukturen
inszenieren Terror angesichts einer masslosen Unordnung (Pentheus)
ebenso wie eine spielerische Lust am Kontrollverlust (Agaue).
Pentheus glaubt an ein manieristisches, traditionell bezwingbares, weil
explorierend begehbares Labyrinth der Renaissance. Im Bild des

fackeltragenden Pentheus erhellt die cartesianische Weltdeutung das

finstere Mutterlabyrinth allerdings nur, um eine Leerstelle zu beleuchten.

Damit verweist die autoritär agierende Pentheus figur auf eine

Position blossen Ressentiments.
Das Labyrinth, auf das Pentheus trifft, entpuppt sich hingegen als

eines der Moderne, es hat seine architektonisch fixierenden Formen
zurückgelassen. Dieses Labyrinth mutiert vom Raummodell zur
unkontrollierbaren Denkbewegung. Letztlich löst das dionysische Labyrinth

Pentheus als Souverän ab. Wenn Dionysos seine Stimme wie
eine "eherne Trompete" erhebt, "alle zur Ruhe" weist und sie "sich
legen wie gehorsame Tiere" [557], werden demokratisierende

Entgrenzung und überindividuelle Ekstase ihrerseits ersetzt durch den
klar hierarchischen Anspruch eines Souveräns. Die von Hofmannsthal

final akzentuierte Seite des Dionysos als "Herrscher"31 verschiebt
die Form des neuen Kults zugunsten einer abermals autoritären
Struktur.

31 Nietzsche, "Geburt der Tragödie", a.a.O., S. 72.



100 Antonia Eder

IV. Textuelle Autorität: Pentheus der Anti-Ödipus

Das aufgefächerte Deutungsmuster des Labyrinths als gesellschaftsstruktureller

Reflex, kann, gut labyrinthisch, auch in seine Gegenrichtung

gelesen werden: als Inversion des Labyrinths zum psychischen
Innenraum. Anhand dieser These lässt sich im Folgenden zeigen,
dass Hofmannsthal Szenen und Motive des Pentheus in deutlich
ironisierender Haltung und als Kommentar zur freudianischen Systematik
der Psychoanalyse entwirft. Die folgenden Überlegungen wollen
indes keine dezidiert psychoanalytische Lektüre des Pentheus nahelegen.32

Sie sollen aber zeigen, wie Hofmannsthal anhand der poetolo-
gischen Aneignung psychologischer Motive einen teils kritischen, teils

persiflierenden Kommentar zu Freuds Deutungshoheit im kulturellen
Diskurs der Jahrhundertwende abgibt. Damit wäre gerade nicht der
Lesart gefolgt, dass Hofmannsthal affirmativ Thesen Freuds in Poesie
verwandelt.33 Vielmehr scheinen gerade umgekehrt diese Motive und
Metaphern auffallend ungeeignet, die Autorität Freud anzurufen.
Hofmannsthal spielt die fixe Symbolaufladung in Freuds Sinne gegen
deren allzu plakativ wirkenden Erkenntniseffekt aus.

Das für Pentheus "schauerlich" [553] und zudem unterirdische

Labyrinth voll ungesonderten sexuellen Begehrens ruft beinahe
umgehend die archäologische Metaphorik der Bewusstseinsschichten
Freuds auf. Dieser folgend, lässt sich das Labyrinth leicht als Unbe-
wusstes lesen. Beinahe zitathaft erinnert auch Hofmannsthals
Szenenbeschreibung, dass "Pentheus seinen eigenen Palast nicht kennt"
[552f.] an Freuds die "menschliche Größensucht" so kränkende Dik-
tum, dass das Ich "nicht einmal Herr ist im eigenen Hause", sondern
darüber hinaus "auf kärgliche Nachrichten angewiesen bleibt von

32 Dies tut, stringent und einleuchtend, indem er die Motive der modernen "Ich-
Problematik" anhand von Freuds Thesen im Drama durcharbeitet, der die

psychoanalytische, einer poetologischen oder ästhetischen Lesart der Griechendramen

überordnende Text von Kristin Uhlig, Hofmannsthals Anverwandtung antiker

Stoffe, Freiburg 2003, hier S. 237-241.
33 Uhlig, Anverwandlung, S. 240, Heinz Politzer, "Hugo von Hofmannsthals 'Elek-

tra\ Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Psychopathologie", in: DVis, 47,

1973, S. 95-119.



Pentheus' Labyrinth 101

dem, was unbewusst in seinem Seelenleben vorgeht."34 Solch kärgliche

Nachrichten erreichen auch Pentheus. Nach den beunruhigenden
Hinweisen von seinem Grossvater Cadmus ist Pentheus "krampfig
bestrebt" [554], diesen Informationsengpass zu überwinden, indem
er das "grässüche Verborgene aufspürend" [551] in das Labyrinth
hinabsteigt.

Auffallig an der von Hofmannsthal konzipierten Ausgangssituation
ist zudem das erst kürzlich defizitär gewordene ödipale Dreieck,

das sich, da der "Vater soeben gestorben" [551] ist, um eine Leerstelle

gruppiert. Damit sieht sich Pentheus der klassisch ödipalen Chance
auf Mutter und Königreich gegenüber. Doch Hofmannsthal verkehrt
von nun an die psychoanalytische Urszene und entwirft eine Art
Karikatur des Ödipuskomplex': Nachdem der Vater tot ist, darf
Pentheus die Mutter begehren und "befiehlt, den geheimen Eingang
zur Mutter zu öffnen", der bis dato "stets verschloßen" [550] gehalten

wurde. Er "stürzt hinein" in die promiske Umwegigkeit des

Labyrinths — natürlich mit dem obligatorischen "Licht" ausgestattet —

und läuft buchstäblich ins Leere: Die "Gemächer" der Mutter sind
"leer". Die Erfüllung seines ödipalen Begehrens wird ihm verwehrt,
die Mutter ist verschwunden. Unverrichteter Dinge "wankt" er "wieder

heraus" [550] und hat neben seiner Körperkontrolle auch das

politische wie soziale Zentrum verloren. Dass ausgerechnet der Ent-
schluss, sein Unbewusstes zu erhellen, Pentheus die Erkenntnis
liefert, dass das psychoanalytisch zentrale Begehrensobjekt 'Mutter'
fehlt, ja dass sich damit das eigene Begehren als "leer", als

gegenstandslos enthüllt,35 diskreditiert sowohl die Methode als auch das

pauschal am männlichen Begehren ausgerichtete Deutungsmuster der

Psychoanalyse. Wenn nun auch noch bekannt wird, dass die "Königin

auf den Bergen" [550] ist, muss Pentheus die Kränkung hinnehmen,

dass die Lust einen ausserhalb seiner Einflussmacht gelingenden

Ort findet: Dionysos ist ihm zuvor gekommen und hält als

potenter Konkurrent das Begehren Agaues besetzt. So gebärdet
Pentheus sich denn auch eher kindisch besitzergreifend und doch

34 Sigmund Freud, "Vorlesung zur Einführung in die Psychoanalyse", in: Studien¬

ausgabe, Band I, hg. v. Alexander Mitscherlich u.a., Frankfurt am Main, 1982,
S. 284.

35 Diese Leere liesse sich im psychoanalytischen Kontext problemlos als Kastra¬

tionsangst deuten.



102 Antonia Eder

machtlos, wenn er dem Dionysos droht: "Nenne meine Mutter
nicht!" [553].36

Aufgrund der Analogien zu Freuds Begriffsfavoriten und
Analyseinstrumentarien scheint Hofmannsthal eine grundlegende Sympathie

für dessen metaphorischen Beschreibungsmodus zu hegen. Seine

poetisch gestalteten Einwände richten sich denn auch eher gegen die
Eindimensionalität des psychoanalytischen Interpretationsrahmens.
So wenn er in überzogenen Bildern den "phallischen Überschwang"
des greisen Cadmus ausstellt, der das zu "Fanatismus gewordene"
männliche "Heiligtum" [552f.] preist.3t Die mit einem ausschliesslich

psychoanalytischen Zugriff einhergehende Reduktion führt
Hofmannsthal vor, indem er dessen zentrale Begriffsfelder aufruft, deren

Bedeutung aber löscht und statt der Zentren von phallischem Begehren

und ödipaler Familienordo die dionysische Promiskuität etabliert.
Als Dionysos den Pentheus gefesselt "unter die lauernden Mäna-

den" führt,38 ist der Aufklärer Pentheus "mit einem Schleier von
Finsternis umhüllt" [556], Damit wird Pentheus selbst zum Verborgenen

und Verbotenen: Das Prinzip Familie als männliche Clan-
Kultur wird unkenntlich gemacht und erlischt. So kann auch, obwohl
Mutter und Sohn sich "Aug-in-Auge" gegenüber stehen, Pentheus
nicht mehr als der "starre gefesselte Sohn", sondern nur als "Opfer"
[556] von Agaue erkannt und deshalb zerrissen werden. Diese Szene

führt drastisch vor, dass die Psychoanalyse dort nicht greifen kann,
wo die familiäre Struktur als Prinzip nicht gültig ist. Wo das Gesetz
der ödipalen Ich-Konstitution, gereift innerhalb des Familiendreiecks,
ersetzt wird vom Gesetz der überindividuellen Ekstase, kann die
Mutter dem eigenen Begehren gehorchen und sogar den Sohn zer-
reissen.

Indem Hofmannsthal den freudianischen Argumentationszusammenhang

anzitiert und dann verlässt, konturiert er ausserdem etwas,
das in Freuds Systematik stets negiert wird: das weibliche Begehren.

36 Die hier aufgerufene Bedeutung des Namens ordnet die drohende dionysische
Benennung, ganz im Sinne Blumenbergs, einem Bedeutungsfeld der In-
Besitznahme und Unterwerfung zu.

37 Auch Dionysos wird mit den eindeutigen phallischen Attributen der Traumdeutung

versehen, wenn er seinen "Stock (Wanderstab)" hinwirft und dieser sich wie "eine

große Schlange" [554] vor Pentheus' Thron bäumt.
38 Die Fesselung spiegelt die nun verkehrte Situation des zuvor von Pentheus ge¬

fesselten Dionysos.



Pentheus' Labyrinth 103

In Hofmannsthals Figurenkonstellation ist es im Gegensatz zur
anatomisch basierten These Freuds nun der männliche Part, der als
defizitär39 markiert ist: Pentheus starrt in das "leere" Zentrum seines

labyrinthischen Unbewussten. Das weibliche Begehren indes erscheint
anhand der Figur der Agaue zwar präsent, wenn auch nicht minder
tragisch. Determiniert durch Zerstörung und Verlust bildet es erneut
die Gegenseite des polaren Geschlechtersystems. Allerdings bewegt
es sich hier ausserhalb des ödipalen Musters. Pentheus wird in dieser

Abkehrung zum 'Anti-Odipus' Hofmannsthals.

V. Ad Infinitum:
"wie ja alle Entwicklung sich in der Spirale vollzieht"40

Die Brüche im Pentheus (zugrunde gehende Körper ebenso wie Text-
und Raummodelle) verunsichern zugleich die repräsentationale
Ordnung der Wirklichkeit qua Dichtung erheblich. Hofmannsthal
destabilisiert hier grundlegend eine mythischem Erzählen inhärente
Zusicherung, "es sei dies zu Ende gebracht und 'schon lange her'".41 Er
unterwandert damit eine Funktion mythischen Erzählens, der nicht
zuletzt in der Spätromantik eine den Nationalstaat stabilisierende
oder gar generierende Rolle zugewiesen wurde. Der Gedanke einer

produktiven Teilhabe am Mythos als kollektiv sinn- und
nationenstiftender Narration wird dem konservativen Revolutionär
Hofmannsthal im Alter nicht allzu fern gelegen haben, denkt man an
seinen späten Text Das Schrifttum als geistiger Raum der Nation (1927).
Seine explizite Arbeit am Mythos in den Griechendramen zwischen
1903 und 1910 weist aber noch in eine ganz andere Richtung: Die
Eigenart von Hofmannsthals Mythenbearbeitungen zeigt sich darin,
dass in ihr erneuernde Wiederholung und zersetzende Variation

39 Zur phallozentrischen Geschlechtssozialisation der nicht nur darin, sondern all¬

gemein defizitären Frau vgl. Sigmund Freud, "Uber die weibliche Sexualität", in:
Studienausgabe, Band V, darin bspw.: "Das Weib anerkennt die Tatsache der
Kastration und damit auch die Überlegenheit des Mannes und seine eigene
Minderwertigkeit" (S. 279).

40 Hofmannsthal in einem Brief an Strauss vom 20.3.1911, Richard Strauss - Hugo

von Hofmannsthal. Briefwechsel, hg. v. Alice Strauss, Willi Schuh, Zürich, 1952,
S. 112.

41 Blumenberg, "Wirklichkeitsbegriff", a.a.O., S. 57f.



104 Antonia Eder

ineinander greifen, dass das Kritikpotential des Mythos in die

Dynamik mythopoietischer Produktion eingelassen erscheint.
Zwei Strategien Hofmannsthals sind am Pentheus Fragment im

Umgang mit Autorität auszumachen:
1. Die Affirmation: Der Mythos wird als Gegenstand und
Denkgewohnheit adaptiert. Hofmannsthals Mythos-Adaptation reiht sich ein
in die Variationen seit der Antike. Als Geste der Autorität lässt sich
nicht zuletzt die Kanonisierung der Griechendramen selbst lesen.
2. Die Kritik: Hofmannsthal stellt deutlich intertextuelle Bezüge zu
Autoritäten des wissenschaftlichen und kulturellen Diskurses her:

genauer zu literarischen (Euripides), medizinischen (Freud), soziologischen

(Bachofen) und philosophischen (Nietzsche) Diskursen. Aber
er wendet diese Bezüge so in sich und gegeneinander, dass deren
hermeneutische Autorität zerfällt — wie hier am Beispiel Freuds
gezeigt.

Der Verdacht liegt damit nahe, dass sich Hofmannsthals Pentheus-

Fragment poetologisch analog zu dem in ihm beschriebenen dionysischen

Labyrinth verhält. Die sich in diesem Text manifestierende
Kultur der hermeneutischen Autorität begegnet einer Strategie des

'zerstörenden Zitierens'. Damit wählt Hofmannsthal gezielt das
Verfahren der Intertextualität, um es noch einmal zu überbieten: Er
liefert die eigene literarische Variation dem zwingenden Zusammenbruch

aus, sowohl formalästhetisch als Fragment wie poetologisch als

Defiguration. Er reflektiert damit eine iterative Dynamik vorgängig42

labyrinthischen Schreibens.

42 Der Begriff des "Vorgängigen" ist doppelt besetzt: Vorgängig ist nicht bloss zeit¬

lich Vorangegangenes, sondern auch stets weiter und immer wieder Vorgehendes;

darin verbinden sich im Begriff selbst lineare und zirkuläre Vorstellungen,
auf die Hofmannsthal sich bspw. in der Figur der "Spirale" bezieht.



Pentheus' Labyrinth 105

Abstract

As a professed epigone, Hofmannsthal conjoins two phenomena of authority in his

adaptation of the Pentheus myth. He affirmatively considers himself within the narrative

tradition of myth as variation, of which the Attic tragedians had already been a

part of. Moreover, he critically inverts a hermeneutic concept of authority into an in-
tertextual strategy I refer to as 'destructive quoting' (zerstörendes Zitieren). The obviously

Nietzschean and Freudian intertexts are assembled with Hofmannsthal's own ideas

(figuration) in such a way that they are disassembled in a critical and even satirical

movement of semantic de-figuration. This technique is intelligibly illustrated in
Pentheus by the maze as a psychological and literary model of space. In Pentheus' maze,
movement and stasis lead a tropological double life similar to the "epigonality" and

"poetology" in Hofmannsthal's fragment.




	Pentheus' Labyrinth : Autorität als Raum- und Textmodell in Hugo von Hofmannsthals Pentheus-Fragment

