Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2010)

Heft: 41: Autoritare Moderne = Autorité et modernité = Authority and
modernity

Artikel: Pentheus' Labyrinth : Autoritat als Raum- und Textmodell in Hugo von
Hofmannsthals Pentheus-Fragment

Autor: Eder, Antonia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006362

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Antonia Eder

Pentheus’ Labyrinth

Autoritat als Raum- und Textmodell in Hugo von
Hofmannsthals Pentheus-Fragment

I. Mythos-Revision:
“Antike scheint also gar nichts gegebenes: sie wird, sie entsteht”!

ugo von Hofmannsthal strahlt als Stern mit Namen Loris

am Lyrikhimmel des Fin de Siecle. Doch er ist entschlossen,

diesen Stern sinken zu lassen im Tausch gegen die grosse
dramatische Form, die Tragoédie. Gerade Hofmannsthals mythologi-
sche Dramen lesen sich als dichtes Kondensat voll widersprichlich
arrangierter Konstellationen, die das Heterogene in Gattung, Stil und
Ton erproben. In seinen Re-Visionen antiker Mythen, wie Odipus und
die Sphinx, Elektra, in der Aridane anf Naxos oder dem Penthens Frag-
ment, begegnet man stets mehreren thematischen Grosskomplexen.?

In der Neuausrichtung auf die Tragodie seit 1903 wird somit auch

eine Motivation des Autors deutlich, der auf den Hohenkamm der Li-
teratur will, der sich unterschitzt sieht als ‘lyrisches Jungtalent’. Hof-
mannsthal gewinnt mit seiner Einlassung auf den Mythos dessen Au-
toritat. Denn poetisch arbeitet Hofmannsthal sich mit seinen Mythos-
Adaptationen an Grossen wie Aischylos, Sophokles und Euripides
ab. Gleichzeitig stellt er sich unvermeidlich in eine Reihe mit den
Tragikern, indem er denselben Weg betritt wie sie. Denn auch sie ge-
stalteten bereits Variationen eines schon je bekannten Mythos, die
sich im berihmten Agon der Dionysien bewihren mussten. Hof-
mannsthal sieht sich 2400 Jahre spiter vergleichbaren Wettkampfbe-

1 Unveroffentlichte Notiz aus dem Freien Deutschen Hochstift mit der Signatur
HIVb17709.

Werke Hofmannsthals werden nach folgender Ausgabe zitiert: Hugo von Hof-
mannsthal, Gesammelte Werke in gehn Fingelbdanden, hg. v. Bernd Schoeller in Bera-
tung mit Rudolf Hirsch Frankfurt am Main, 1979. Fir Zitatnachweise werden
folgende Siglen verwendet: EEG: Erzihlungen, Erfundene Gespriche und Brie-
fe; D: Dramen; RA: Reden und Aufsitze I: 1891-1913, I1: 19141924, 11I: 1925—
1929,

(38}

Colloquium Helveticum 41/2010



88 Antonia Eder

dingungen ausgesetzt: Literatur- und Theaterkritik, Zuschauerreakti-
onen, Zuschauerzahlen, Auffihrungswiederholungen. Fir den mo-
dernen Dramatiker spielt nicht zuletzt aus diesen Grinden Wir-
kungsisthetik eine grosse Rolle. Im Namen der Wirksamkeit bedient
er sich bestimmter Schlisselreize, die sich als Affektisthetik kategori-
sieren lassen. Dazu zihlen die mit hohem Wiedererkennungseffekt
ausgestatteten Symptome der Hysterie3 oder die oft ausgesprochen
strategische Ubertretung der Grenzen des birgetlich ‘guten Ge-
schmacks’, wenn Hofmannsthal Motive wie Perversion, Notzucht,
Inzest oder das Monstrose in seinen Mythos-Variationen betont.
Entweder bietet sie der Mythos selbst (der Inzest des Odipus, der
Muttermord des Atriden Orest, die Zerreissung des Pentheus) oder
Hofmannsthal zitiert die intensiv mit seinem Werk verwobenen In-
tertexte. Auch diese Zitat- und Motivsteinbriiche rangieren auf ho-
hem kanonischen Niveau. Hofmannsthal schreibt seine Antikesticke
auf dem Fundament nietzscheanischer Kulturkritik mit erkennbaren
Zitaten und deutlichen von Bachofen, Rohde bis Freud entliechenen
Motiven. Doch Hofmannsthal zitiert diese prominenten Texte nicht
bloss, sondern wendet sie in sich und gegen einander — kritisch tut er
das vor allem mit den Theorien Freuds, weit bejahender mit den
Ideen Nietzsches.4

Seine Affekttechnik demonstriert Hofmannsthal noch auf einer
zweiten Ebene, die man als ‘burgerlichen Affekt’ bezeichnen kénnte;
namlich auf der Ebene der Kultur, oder besser: des kulturellen
Wissens. Auch darin arbeitet Hofmannsthal publikumsorientiert,
wenn er das etwas eitle Spiel des bildungsburgerlichen “Zitate-Ratens’
anheizt — ein Spiel mit Autoritit. Seine Texte sind gespickt mit An-
spielungen und Zitaten aus Philosophie, bildender Kunst, Medizin,
Ethnologie, Religion. So zielt seine ‘Affektisthetik’ auf zweierlei:
erstens auf die voyeuristische Lust am Skandal und zum anderen auf
etwas wie Kulturstatus generell. Hofmannsthal hat also einen Slogan
variiert: ‘Affect sells’ — eine Einschitzung, die thn mit Richard Strauss
verbinden wird.

3 Vgl. dazu Maximilian Bergengruen, Mystik der Nerven, Freiburg, 2010.

4  Zur Nietzscherezeption in Hofmannsthals Flek#ra vgl. Antonia Eder, ““‘Das maB3-
lose Wiihlen im Schmerz’. Nietzscherezeption in Hofmannsthals Elektra”, in:
Nietzsche — Philosoph der Kultur(en)?, hg. v. Andreas Urs Sommer, Berlin, New
York, 2008, S. 467-476.



Pentheus” Labyrinth 89

Fruchtbar gemacht werden daneben fir diese Affektisthetik die
rauschhafte Wortgewalt und virile Bildermacht eines archaischen My-
thos abseits “jener antikisierenden Banalititen, welche mehr geeignet
sind, zu erniichtern als suggestiv zu wirken”.> Hofmannsthal beschei-
nigt dem Mythos per se eine Uberzeitlichkeit, die sich im Kern gegen
idealistische Harmonisierung genauso widerstindig zeigt wie gegen
geschichtsphilosophische Bewegungen der Teleologie oder Dialektik.
Diese “Zeitresistenz”¢ verweist fur Hofmannsthal auf eine dem My-
thos eigene Gewalt. In der Absicht, die “Schauer des Mythos #ex zu
schaffen”7 tritt Hofmannsthal hinter die klassizistische Serenitit zu-
ruck, die er Winckelmann und Goethe vorwirft; diese hatten schliess-
lich, wie er konstatiert, nie den “italischen Strand” verlassen und nie
“eine wirkliche Antike, nie ein Bildwerk des finften Jahrhunderts ge-
sehen™.8

Hofmannsthal schwebt darum etwas genau Gegensitzliches zur
“verteufelt humanen” Iphigenie vor, er will die Antike “vom groflen
Orient aus neu an|blicken]”.9 Mit seiner ganz eigenen Antikerezepti-
on zielt Hofmannsthal also darauf, gemiss Nietzsches Diktum, dass
die attische Tragodie selbst bereits apollinischer Schein sei, tber die
antiken Dramatiker hinaus- und zu den Urspringen des Mythos zu-
riuckzugehen. Diese Antikerezeption betont das kultische Wiederho-
lungsmoment des Mythos: Strukturen, die in Opfer, Klage und Ritual
konstitutive Ambivalenzen von Wirklichkeit, Gewalt und Asthetik
aufzeigen. So beherrschen die moderne Szene der antiken Stoffe fol-
gerichtig Gewalt, Rachsucht und Trostlosigkeit: Hotmannsthals My-
then spielen im “Hinterhof” der Paliste, in “Zellen”, “Enge, Unent-
flichbarkeit, Abgeschlossenheit”.10 In seinen Mythosbearbeitungen
brechen radikale Elemente des Nichtsprachlichen wie Tanz oder Pan-
tomime den Dramentext ab. Das Bihnenbild mit Farb- und Lichtre-
gie erhilt eine eigene, in den Szenenanweisungen minutios beschrie-

5 Hofmannsthal, D I1 “Szenische Vorschriften zu Elektra”, S. 240.

6 Hans Ulrich Gumbrecht, “Prisenz-Spuren. Uber Gebirden in der Mythographie
und die Zeitresistenz des Mythos”, in: Prdseng des Mythos. Konfigurationen einer
Denkform in Mittelalter und Frither Neugeit, hg. v. Udo Friedrich, Bruno Quast, Ber-
lin, New York, 2004, S. 1-19.

7 Hofmannsthal, RA III, S. 443,

Hofmannsthal, EEG, S. 629.
9  Hofmannsthal, RA 11, S. 156.
10 Hofmannsthal, D 11 Elkktra, S. 240.



90 Antonia Eder

bene, also kalkulierte, performative Wirkkraft; eine expressive Kor-
persprache schreibt Hofmannsthal seinen Figuren auf den theatralen
Leib — und nicht von ungefihr findet Richard Strauss in Hofmanns-
thal den kongenialen Librettisten fir viele seiner Opern.

I1. Pentheus

In dem hier zu betrachtenden Pentheus Fragment wird es um die poe-
tologische Feinarbeit dieses Affekttheaters gehen, das sich auf zwei
Ebenen durch Konzepte von Autoritit auszeichnet.!! Neben die ein-
gangs dargelegte Autoritit des Mythos als Erzihlform fir Hof-
mannsthals Text tritt ein weiteres Konzept im Umgang mit herme-
neutischer Autoritit. Dieses intertextuelle Konzept mochte ich das
‘zerstorende Zitieren’ nennen, das die Reihe der Mythosadaptationen
Hofmannsthals auszeichnet. Die Lektire von Hofmannsthals soge-
nannten Griechendramen zeigt, dass diese Texte zwar in einem ersten
Schritt den Dialog mit ihren antiken, philosophischen, ethno-
soziologischen und psychologischen Intertexten suchen. Dartber
hinaus demonstrieren sie in der Friktion von Theatralitat, Ritualitit
und Intertextualitit den notwendigen Zerfall von poetischen Figura-
tionen. Hier will ich mich zwar im Rahmen dieser These bewegen,
werde mich aber auf Hofmannsthals Pentheus beschrinken, um darin
dem Labyrinth als literarischem und psychischem Raummodell nach-
zugehen und dadurch den intertextuellen Blick auf die Theoreme
Sigmund Freuds zu richten.

1904 erreicht das Fragment seinen produktiven Hohepunkt in der
Gestaltung von Figuren-, Stimmungs- und Motivtektonik. Es lisst
sich eine Annahrung an die euripideische Vorlage feststellen, die vor
allem die Figurenkonstellation betrifft: In den ersten Notizen hatte
Pentheus seinen dionysischen Widerpart noch in der eigenen Gattin,

11 Zitatnachweise fiir Hofmannsthals Penthens Fragment werden in eckigen Klam-
mern direkt im Text geftuhrt. Sie folgen der Ausgabe: Hugo von Hofmannsthal,
Gesammelte Werke in zehn Eingelbanden, hg. v. Bernd Schoeller in Beratung mit Ru-
dolf Hirsch Frankfurt am Main, 1979. Zudem werden Zitate aus den chronolo-
gisch aufgearbeiteten Notizen (N) der kritischen Hofmannsthal Ausgabe Samtii-
che Werke XV1II, Dramen 16, Fragmente aus dem Nachla3 1, hg. von Ellen
Ritter, Frankfurt am Main, 1987, in runden Klammern im laufenden Text ausge-
wiesen.



Pentheus’ Labyrinth 91

die den “mystischen orgiastischen Brauchen” fronte.12 Danach stellt
sich dem Konig von Theben nun die eigene Mutter Agaue entgegen.
Diese intrikate Verschiebung der Paar-Konstellation zugunsten einer
Mutter-Sohn-Konstellation, in der der Gatte zum Sohn und die Gat-
tin zur Mutter wird, lisst einerseits die Ausrichtung am radikalen, atti-
schen Vorbild deutlich werden. Zum anderen aber zeigt sich in Hof-
mannsthals Anderung nun erst eine 6dipal akzentuierte psychische
Disposition des Helden. Nicht zuletzt an diese markante Umgestal-
tung des Penthens von 1904, zu einer Zeit ausgeprigter Rezeption der
psychoanalytischen Schriften Freuds, lassen sich im Folgenden weite-
re Uberlegungen zu Hofmannsthals poetologischem Vorgehen des
‘zerstorenden Zitierens’ anschliessen.

11.1 Intertexte

Der weite Zeitrahmen von 1893 bis 1918, Gber den sich die Arbeit
am Pentheus erstreckt, liegt wie eine Folie hinter Hofmannsthals Um-
deutungen antiker Stoffe. So bereiten auch hier die Werke Nietz-
sches, Bachofens und Freuds den intertextuellen Boden, der von
Hofmannsthal bestellt wird.!3 Grundlegender Intertext ist allererst
Euripides’ Tragodie Die Bacchen (408/407 v. Chr.), die dieser wiede-
rum nach einem verlorengegangenen Penthens von Aischylos gestaltete
und mit denen er noch posthum einen Sieg bei den Dionysien in
Athen errang.!4 Der antike Kernmythos verleiht einem entscheiden-
den Moment griechischer Kulturgeschichte Ausdruck: dem Triumph
des “dunkel orgiastischen” [557] Gottes Dionysos, des “Asiaten”
[553], der in Theben einfillt und seinen neuen Kult etabliert. Der

12 Hofmannsthal, SW XVIII, S. 48.

13 “Hofmannsthal spielt offen oder verdeckt” u.a. auf Nietzsche, die Bibel, Goethe,
Maeterlinck, Bachofen, Beer-Hofmann, Bocklin, Pater, Poe, Eekhoud und Willy,
Immermann, Beardsley, Hesiod, Baruzi, Holderlin, Odipus, Harry Walden,
Freud, Novalis, Herodot an, vgl. diese Liste bei Klaus E. Bohnenkamp, “... eine
aufregende Handlung”. Hugo von Hofmannsthals ‘Bacchen’- und ‘Pentheus’-
Entwrfe, in: Jahrbuch des Freien Deutschen Hochstifts 1998, S. 191-230, hier S. 213.

14 Euripides, Tragidien, tbers. von Hans Arnim, Minchen 1990. Zur antiken Tra-
godie des Euripides sowie grundlegend zur Quellenlage Hofmannsthals und zur
etymologisch weitgehend spekulativen Herkunft des Wortes “Bacchen”, dessen
Deutung als Schrei in der Tradition Walter Paters Greek Studies und Erwin Roh-
des Psyche Hofmannsthal offenbar favorisierte, vgl. Bohnenkamp, a.a.0., S. 194.



92 Antonia Eder

Gott kehrt hier bezeichnenderweise in seine Mutterstadt zurtck, in
der einst die sterbliche Semele zur Geliebten von Zeus wurde und
dieser den gemeinsamen Sohn in seinem Schenkel vor den Titanen
rettete. Die Affinitit des Dionysos zum Femininen als “der Frauen
Gott”15 unterstreicht Hofmannsthal in der Tradition Bachofens,
wenn er ithn in “weiblichem Gewand” [550] auftreten lisst und ihm
“schmachtendes Aussehen, weibliche Ziige, rote Lippen wie eine gif-
tige Blume” (N2) verleiht. Im antiken Mythos verlangt nun der neue
Gott die bedingungslose Anerkennung seines Kultes. Sein Grossvater
Kadmos, Vater Agaues und ihrer beim Anblick Zeus’ verbrannten
Schwester Semele, will ihm folgen, allerdings hat er den jungen Konig
Pentheus, Sohn Agaues, gegen sich. Der bezweifelt die gottliche Her-
kunft des Eindringlings und verweigert ihm seine Ehrerbietung, wo-
rauthin der leidenschaftliche Gott ziirnt und zur Strafe die Frauen
Thebens in Raserei fallen lisst — unter ihnen Pentheus” Mutter Agaue.
Diese gerieren sich als mianadische Begleiterinnen Dionysos’ eksta-
tisch verblendet und ziehen in wildem Rausch zur Jagd am Berg Kit-
hairon. Hierher folgt ihnen Pentheus heimlich, bezieht Spiherpositi-
on auf einer Fichte, wird entdeckt und von den im dionysischen
Wahn Befangenen fiir Beute gehalten, erlegt und zerrissen. Die Mut-
ter trigt den Kopf des eigenen Sohnes auf einem Thyrsusstab trium-
phierend nach Theben zuriick, wo sie schliesslich zu sich kommt, ithn
erkennt und betrauert, um dann verbannt zu werden. Die euripidei-
sche Figur des Dionysos bleibt bis zuletzt unerbittlich rach- und
herrschstichtig gegen die Thebaner.

I1.2. Identititskonkurrenz: 1x Pentheus vs. (2x Dionysos)?

Zuruck zu Hofmannsthal: Pentheus ist erst seit kurzem “Konig”, da
“sein Vater soeben gestorben” [551] ist. In dieser prekiren Situation,
in der Pentheus noch bemiht ist, das politische Machtvakuum, das
der alte Konig hinterlassen hat, eloquent zu fullen, setzt die Tragodie
ein. Der auf den “strengsten Ahnenkult” [551] vertrauende Thronfol-
ger siecht durch das plotzliche Auftreten von Dionysos und dessen

15 Johann Jakob Bachofen, Das Mutterrecht. Eine Untersuchung siber die Gynaikokratie
der alten Welt nach ihrer religiisen und rechtlichen Natur (1861), hg. von Hans-Jiirgen
Heinrichs, Frankfurt am Main, 1980, S. 39.



Pentheus” Labyrinth 93

Machtanspruch nicht nur seine eigene politische und soziale Position,
sondern das gesamte Erbfolgegesetz bedroht. Was tun?

Fur Pentheus ist “das Sondern, das Auseinanderhalten alles”
[553], er traut als Anhinger “logisch” sinnvoller Zusammenhinge nur
dem klar strukturierten “Greifbar-Tastbaren”. Pentheus ist ein aufge-
klarter Rationalist, ein “Verstindiger” [557], der in einem individualis-
tischen System der Differenz funktioniert. Symptomatischerweise
halt er im ersten Teil des Textes meist “ein Licht” [550] oder eine
“Fackel” [554] als Epitheton des Aufklirers, dank derer er “erkennt”
und meint, alles “rein hesiodisch, ethisch” erkliren zu kénnen [553].
In Dionysos will deshalb der “Skeptiker” [551] Pentheus auch nur
den “frechen Gaukler, der fir einen Gott sich ausgibt!” [552], erken-
nen und ihn als “Verbrecher, Bettler, Pariah” [551] ausgrenzen. Das
autoritare Prinzip der gewaltsam eingrenzenden Ausgrenzung dient
Pentheus auch als Regierungsformel. So “erteilt er Befehle gegen die
Feier des neuen Gottes” [550] und ordnet an, alle, die Dionysos “auf-
suchen”, umstandslos “lebendig zu begraben” [558]. Dass sich in
eben dieser Massnahme gegen das eigene Volk ein Kontrollterror
manifestiert, der weit eher dazu angetan ist, das “Entfesseln aller ver-
borgnen Greuel der Menschennatur” [551] an Pentheus selbst zu do-
kumentieren, als diese bspw. in den harmlosen Ehrbezeugungen des
greisen Cadmus zu suchen, “ahnt” die Mutter Agaue. Fir sie steht
fest, dass das “Furchtbare an alle dem nur von dem Druck kommt,
der darauf lastet.” [551].1¢ Dieser Druck, den Pentheus durch seine
In- und Exklusionspolitik erzeugt, schligt in einer pathologischen
Angstvision zurtick auf den vermeintlichen Kontrolleur: Er fiihlt sich
bedroht von dem “in Kerkern Zusammengepref3ten, lichtscheu Hin-
schleichenden, vampyrhaft Hervorgrinsenden, sich Duckenden der
Welt” [551]. So gebiert das repressive Herrsch- und Denksystem von
Pentheus die eigene angststimulierte self-fulfilling Prophecy, ohne
dass der michtige Kontrahent Dionysos zunichst Gberhaupt einge-
schritten wiire.

In der direkten Begegnung nimmt Dionysos nun konsequent
nicht den bloss komplementiren Gegenpart zu Pentheus ein. Son-
dern Dionysos ist alles, was Pentheus ist und dariber hinaus sein Ge-

16 An diese Vermutung Agaues schliessen sich im Fragment die in Klammern no-
tierten Assoziationen “(Pathologie, Criminal-psychologie, Romane von Eekhoud,

Willy)” (N5) an.



94 Antonia Eder

genteil — der Gott der Bewegung, der Prisenz, der Indifferenz. Hof-
mannsthals Dionysos trigt im Vergleich zu dessen Figuration bei
Nietzsche konzeptuelle Ziige der vielfach potenten Uberdeterminati-
on.17 In einer Art ununterschiedener und darin michtigeren Variante
scheint Dionysos im Penthens “Anwalt der individuellen amorphen
Sensationen zu sein, in welchen Individualitit und Kosmos gugleich
gegeben; paradoxerweise propagiert er aber guglich die Masse, die
Herde, die dunkle orgiastische Anhdufung der Erdenwesen” [557,
Hervorh. A. E.]. Er eint nicht nur Individuum und Masse, sondern
hebt damit auch die Trennung zwischen Dionysischem und Apollini-
schem, chtonischen und olympischen Gottheiten auf. Eine “Doppel-
heit in den Affecten” inhiriert zwar auch Nietzsches Dionysos, wenn
“Schmerzen Lust erwecken” und in der “hochsten Freude der Schrei
des Entsetzens” mittont!® — dieser Wesenszug der Doppelheit er-
scheint im Pentheus aber noch einmal potenziert: “Bacchus ist doppelt
ein Doppelginger seiner selbst” [552]. Darin wird er in einer Nietz-
sches Konfiguration tGberbietenden Polyvalenz zum “Unnennbaren”
[554], weil Unendlichen, als gewaltiger Widerpart von Pentheus. Die-
ser, als Kronzeuge des apollinischen Prinzips der Individuation, hailt,
wie sich zeigt, in fatal “kurzsichtiger Weise an der Unteilbarkeit der
Person” [553], am In-Dividuum fest.

Als omnipotente Figur erhebt der Gott im Finale “eine gewaltige
Stimme” wie eine “eherne Trompete”, bei deren Klang “sich alle le-
gen missen wie gehorsame Tiere” [557].19 Das seit der Antike gangi-
ge Motiv der akustischen Einflussmacht des Dionysos’, wird eingelei-
tet durch “geheimnisvolle Hornrufe”. Im Gegensatz zu seinem

17 Hofmannsthal vereint im Grunde Nietzsches ewig rivalisierende Prinzipien des
Dionysischen und des Apollinischen in dem einen Dionysischen. Diese Be-
obachtung macht auch Bohnenkamp, der hier Nietzsche von Hofmannsthal
“weiterfithrend” (2.4.0., S. 202) gedacht sieht.

18 Friedrich Nietzsche, “Die Geburt der Tragodie”, in: ders., Samtliche Werke, Bd. 1,
Kritische Studienausgabe hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miin-
chen, 1999, S. 33.

19 Bei Georg Simmel erfihrt man tber den Gehérsinn: Der “sinnliche Charakter
des Sprachlautes, der die physische Moglichkeit unzihlig vieler Horer enthilt, |...]
sich einheitlich und gleichmaBig einer Menschenmenge mitzuteilen”, stiftet “eine
keineswegs nur auBerlich-quantitative, sondern mit seinem innersten Wesen tief
verbundene Bestimmung”, die “eine unvergleichlich engere Einheit und Stim-
mungsgemeinsamkeit” Giber den “Gehorseindruck” erzeugen kann (Georg Sim-
mel, Sogiologische Asthetik, hg. von Klaus Lichtblau, Wiesbaden, 2008, S. 123).



Pentheus’ Labyrinth 95

Antagonisten Apoll, der fir den Augen-Schein verantwortlich zeich-
net, erlebt das Gefolge des Dionysos stets einen manifesten Hor-
Rausch. Als Entausserung dieses Rauschs erschallt auch bei Hof-
mannsthal der “furchtbare nicht mehr menschliche Schrei” [551] der
Bacchen. Hier wird horbar, dass im Dionysischen ein (von Hof-
mannsthal) entgrenzter Begriff von Individualitit das Ungeheure und
das Chaotische als Form einer gesteigerten Natur einschliesst.20 Ein
Zustand, der die Bedingtheit der Person tibersteigt und sich folgerich-
tig auch nicht mehr als diskursive Sprache, sondern als Schrei der
Bacchen manifestiert, der “drger als das Briillen des Bergsturzes”
[552], “grausenhafter als das Heulen eines todverwundeten Tieres”
ist, eben “weil er aus menschlichen Bristen herausdringt” [556]. In
der Durchdringung der Zuschreibungen von unbelebter und belebter
Natur, von Fels, Tier und Mensch kann Dionysos so zuletzt zum
“Symbol des Ungeheuren” [551] werden.

Diesem Ungeheuren, der antritt, “alle Fesseln” zu losen, “alle Un-
terschiede” aufzuheben,2! ist nicht mit Argumenten der autoritiren
Hierarchie zu begegnen. Dass Pentheus mit seinem Konzept der
Clan-Logik scheitert, hat einen dynastischen und einen systemati-
schen Grund. Zum einen begeht er einen genealogischen Denkfehler:
Dionysos ist als Sohn von Semele, der Schwester Agaues,?2 ein Cous-
in und damit sehr wohl Mitglied des “clan” [551]. Zum anderen ist es
ein hoffnungsloses Unterfangen, das Prinzip der Entgrenzung durch
autoritare Individuation bannen zu wollen. Ein anschauliches Beispiel
liefert dafiir das im Fragment dominant auftretende Motiv des Laby-
rinths als Raum- und Denkmodell.

20 Vgl. Ulrike Stamm, “Ein Kritiker aus dem Willen der Natur”. Hugo von Hofmannsthal
und das Werk Walter Paters, Warzburg, 1997, hier S. 274f.

21 Johann Jakob Bachofen, Das Mutterrecht. Eine Untersuchung iiber die Gynaikokratie
der alten Welt nach ihrer religiosen und rechtlichen Natur (1861), hg. von Hans-Jirgen
Heinrichs, Frankfurt am Main, 1975, S. 40.

22 In Euripides’ Tragodie (s. 0.) erklirt Pentheus den Dionysos zum genetisch be-
dingten Hochstapler, da ja schon dessen Mutter Semele behauptet hatte, die Ge-
liebte von Zeus gewesen zu sein, und zur Strafe fir ihre Hybris vom Blitz getrof-
fen wurde. Diese mythischen Zusammenhange bleiben in Hofmannsthals Stiick
unerwihnt, allerdings argumentiert Pentheus hier wie da aus der Familiengenea-
logie heraus.



96 Antonia Eder

I11. Das Labyrinth

Die subversive Vorarbeit fur die Herrschaft von Dionysos leistet im
Penthens das mitterliche Prinzip als ius naturale. Agaue ist “dunkler
Moglichkeiten voll” [551], sie ist dem nicht gesonderten “Chaos ver-
bunden” [551] und bildet ordnungslogisch wie entwicklungsge-
schichtlich die Opposition zu ihrem alles sondernden Sohn. Eine be-
unruhigende Masslosigkeit muss Pentheus an der eigenen Mutter
feststellen, wenn diese die “Trauer” um den verstorbenen Gatten,
“der sie sich unendlich hingab”, umstandslos abbricht, “um sich #nend-
lich dem Dionysos hinzugeben” [551, Hervorh. im Text|. Die Erset-
zung lasst infolge der Austauschbarkeit ihrer Objekte den Modus der
Hingabe umso deutlicher hervortreten: Sie ist grenzenlos. Markanter-
weise erscheint Pentheus die so charakterisierte Masslosigkeit seiner
Mutter erst zusammen mit dem neuen Kult befremdlich; erst jetzt
stellt er fest, dass sie “so aus ihrem Charakter fallt”, dass er das nur
mehr als “Verbrechen, Auswuchs, Krankheit” [553] zu deuten weiss.
Wie sich zeigen wird, unterliegt auch Agaue dem “Anders-
werden” [554], das der “Fremdmacher” [557] Uber den dionysischen
Kult herbeizufiihren weiss.23 Zunichst allerdings ist der Machtbereich
Agaues ganz der Erde verbundenen und den chthonischen “Gottern”
[551] geweiht. Sie agiert in einer Sub-Kultur: Das unterirdische Laby-
rinth Agaues unterminiert den Palasts von Pentheus.24 Thr paralleler
Machtraum ist ein uniiberschaubarer “Irrgarten” mit zahllosen dunk-
len “Grotten”, “unterirdischen Teichen”, einem opaken “Schacht, der
in den Berg fihrt”, und ausgerechnet durch eine “Falltir” [553]25 ge-

23 Bohnenkamp stellt zur ahnlichen Wirkung und Wahrnehmung des Dionysos auf
Agaue und Pentheus, trotz ginzlich verschiedener Perspektive fest: “Diesen Gortt
erleben Pentheus und Agaue als unfalbares, jenseitiges Element, ganz aus ihrer
gegeneinanderstehenden, subjektiven Empfindung heraus: rationalistisch der ei-
ne, schwirmerisch ‘chaotisch’ die andere” (4.4.0., S. 215).

24 “Mit der Erde identifiziert sich die Nacht, welche, als chthonische Macht aufge-

faBt, mutterlich gedacht, zu dem Weibe in besondere Beziechung gesetzt und mit

dem iltesten Szepter ausgestattet wird” (Bachofen, Mutterrecht, S. 52).

Das hier gewihlte Vokabular scheint geradezu eine dem Symbolbereich des

Weiblichen in Freuds Traumdentung entsprechende Bebilderung zu sein (Sigmund

Freud, “Die Traumdeutung”, in: Studienansgabe, Band 11, hg. v. Alexander Mit-

scherlich, Frankfurt am Main, 1982): “Hohlen” und “Zimmer” sowie deren

“Einginge und Ausginge” verweisen nach Freud im Traum auf “Frauenzimmer”

[Sv]
w



Pentheus’ Labyrinth 97

langt man in die verschachtelten “inneren Gemacher” Agaues, in die
wiederum tberraschend “von oben die Sterne fallen” [554] — die to-
pologischen Zuordnungen sind ginzlich verwirrt. Jedoch muss
Pentheus, als er endlich “den geheimen Gang mit einer Fackel” [554]
hinabschreitet, nicht nur feststellen, dass das Reich der “Naturmut-
ter” verwaist ist, sondern dass es auch seinen “sinnlich-erotischen26
Kult in ungeahnten Ausmassen bis in die oberen Etagen, ja in “alle
Riume” des Palastes ausgebreitet hatte. Der Palast selbst ist das lust-
voll unterschiedslose Labyrinth:

Schauerlich fiir Pentheus die Schilderung die Cadmus gibt: warum in diesem Pa-
last alle Raume: Schlafgemach, Gerichtssaal und VerlieS durch geheime Tiren
verbunden: um ein IneinanderflieBen aller koniglichen Wolliiste zu schaffen.

[553]

Die Unterwanderung der rationalen Individualmacht des Konigs
Pentheus vollzieht sich metaphorisch wie realiter durch das unterirdi-
sche Labyrinth in dessen “eigenem Palast”, den er bezeichnender-
weise “nicht kennt” [552]. Es zeugt zudem von der Stabilitit dieses
parallelen Subraums, dass die Entdeckung durch Pentheus zu spit
kommt. Erst als er den obskuren Machenschaften seiner Familie in
der Verehrung des neuen Gottes nachgeht, stosst er — und das nicht
einmal aus eigener Kraft — auf die inzwischen “leeren” [550] Riume
dieses miitterlichen Herrschaftsbereichs. Denn zu diesem Zeitpunkt
ist die subversive Kultstitte bereits aufgegeben zugunsten der neuen
dionysischen Religion.

II1.1 Labyrinthisches Raummodell: Subversion und Autoritit

Das “symbolische Motiv” [552] des Labyrinths ist eng mit paradigma-
tischen Motiven des Mythos selbst verbunden. Schon formal gene-
riert es sich aus Variation und Kontingenz: Derjenige, der das Laby-
rinth betritt, folgt der ebenso spielerischen wie kraftraubenden Trial-

(S. 348), den “Schacht” deutet Freud stets als “Vagina” (S. 359), wie iberhaupt
die “unterirdische” Anlage auf Freuds Konzept des Unbewussten hinweist.
26 Bachofen, Mutterrecht, S. 39.



98 Antonia Eder

and-Error-Regel.2” Gerade die Spannung zwischen bauwerklicher Sta-
tik und strukturauflésender Innentopographie hat diesen vieldeutigen
Raum der Um- und Gegenliufe auch im dsthetischen Diskurs etab-
liert. Literarisch hat das Labyrinth seine “topologischen Qualititen als
Parcours fir avantgardistische Schreibweisen” unter Beweis gestellt.28
Das Labyrinth ist das “mythische Raummodell des aussichtslosen
Umbherirrens mit oft todlichem Ausgang”, ein Ort des “Heils” wie
des “Teufels” und dient darum oft als hochgradig aufgeladenes Welt-
deutungsmuster:

Es gilt als Ort des Schreckens, der Ein- und AusschlieBung, als Gefingnis, in
dem das Verbotene (der Minotaurus) den Blicken entzogen wird, ebenso aber
auch, seit der Renaissance, als ‘Irrgarten’, als Schauplatz des so lustvoll wie angst-
lich erlebten Selbstverlusts, als Ort der Bewegung zwischen Orientierung und
Desorientierung etc.2?

Im Labyrinth treffen sich Chaos und Ordnung, angsterzeugende wie
lusterregende Momente — eine bertchtigte Mischung aus “Terror”
und “Spiel”.30 Dem Spiel als Kategorie anthropologischer Asthetik ist
seit Schiller das zwanglose Zusammenwirken von Sinnlichkeit und

27 Umberto Eco hat drei Varianten von Labyrinthen kenntlich gemacht: Das my-
thische Urlabyrinth des Theseus besteht im Grunde aus nur einem, zwar mian-
dernden, aber einsinnigen Weg, der einen Ariadnefaden eigentlich tberflissig
macht und an dessen Ende, im Zentrum, das Monster (Minotaurus) wartet. Das
zweite ist der manieristische Irrgarten, der die Wahlfreiheit oder ihren Zwang
vorsieht, da er aus mehreren Wegen und Sackgassen besteht, in denen der
Mensch sich bewihren muss und am Ende die Freiheit gewinnt oder erschopft
scheitert. Die dritte Art Labyrinth hat die Form eines Rhizoms angenommen, das
keinen Ein- oder Ausgang mehr hat, kein Zentrum und keine Mitte, es ist die
wuchernde, nicht zu domestizierende Form der Ziel- und Regellosigkeit, es hat
allen und keinen Sinn. Vgl. Umberto Eco, “Die Enzyklopidie als Labyrinth”, in:
dets., Im Labyrinth der Vernunft. Texte iiber Kunst und Zeichen, Leipzig, 1989, S. 104—
112

28 Manfred Schmeling, Der labyrinthische Diskurs, Frankfurt am Main, 1987, S. 13.
Anzufiihren wiren u. a. Kafka, Joyce, Walser oder Borges.

29 Zur mythischen Kodierung des Labyrinthbegriffs vgl. den Band Labyrinth und
Spiel. Umdentung eines Mythos, hg. v. Hans Richard Brittnacher und Rolf-Peter
Janz, Géttingen, 2007, hier S. 8.

30 Hans Blumenberg, “Wirklichkeitsbegriff und Wirkungspotential des Mythos”, in:
Terror und Spiel. Probleme der Mythenrezeption, hg. von Manfred Fuhrmann, Min-
chen, 1971, S. 11-66. Diesen Zusammenhang stellen einleuchtend dar: Brittna-
cher/Janz, a.a.0., S. 11.



Pentheus’ Labyrinth 99

Denken als Freiheit zugeordnet. Im labyrinthischen Spiel radikalisiert
sich allerdings ein moderner Zweifel an der utopischen Potenz dieses
Spielbegriffs: Die spielende Freiheit im Labyrinth ist immer auch mit
Selbstverlust oder Todesdrohung (Minotauros) verbunden. Damit
oszilliert die Funktion des Labyrinths standig zwischen Initiation,
Devianz und Scheitern. Die klassische Moderne leidet symptomatisch
unter dem ideellen Verlust eines Zentrums. Labyrinthe treten in die-
sen Texten uber ithre Grenzen hinaus und potenzieren sich in allen
Lebenszusammenhingen.

Paradigmatisch hierfir erscheint die Leere, der Pentheus im Zent-
rum des unterirdischen Labyrinths begegnet. Die ambivalenten Zu-
schreibungen des labyrinthischen Raumes werden in Hofmannsthals
Text variierend ausgekostet, indem sich die Wahrnehmung der Laby-
rinthstruktur je nach Rezipient wandelt. Diese kontriren Rezeptionen
der unentwirrbaren Topographie sind den polaren Weltsichten Agau-
es und Pentheus’ geschuldet. Seine labyrinthischen Strukturen insze-
nieren Terror angesichts einer masslosen Unordnung (Pentheus)
ebenso wie eine spielerische Lust am Kontrollverlust (Agaue).
Pentheus glaubt an ein manieristisches, traditionell bezwingbares, weil
explorierend begehbares Labyrinth der Renaissance. Im Bild des fa-
ckeltragenden Pentheus erhellt die cartesianische Weltdeutung das
finstere Mutterlabyrinth allerdings nur, um eine Leerstelle zu beleuch-
ten. Damit verweist die autoritir agierende Pentheusfigur auf eine
Position blossen Ressentiments.

Das Labyrinth, auf das Pentheus trifft, entpuppt sich hingegen als
eines der Moderne, es hat seine architektonisch fixierenden Formen
zurickgelassen. Dieses Labyrinth mutiert vom Raummodell zur un-
kontrollierbaren Denkbewegung. Letztlich 16st das dionysische Laby-
rinth Pentheus als Souverin ab. Wenn Dionysos seine Stimme wie
eine “eherne Trompete” erhebt, “alle zur Ruhe” weist und sie “sich
legen wie gehorsame Tiere” [557], werden demokratisierende Ent-
grenzung und tberindividuelle Ekstase ihrerseits ersetzt durch den
klar hierarchischen Anspruch eines Souverins. Die von Hofmanns-
thal final akzentuierte Seite des Dionysos als “Herrscher”3! verschiebt
die Form des neuen Kults zugunsten einer abermals autoritiren
Struktur.

31 Nietzsche, “Geburt der Tragodie”, a.4.0., S. 72.



100 Antonia Eder

IV. Textuelle Autoritit: Pentheus der Anti-Odipus

Das aufgeficherte Deutungsmuster des Labyrinths als gesellschafts-
struktureller Reflex, kann, gut labyrinthisch, auch in seine Gegenrich-
tung gelesen werden: als Inversion des Labyrinths zum psychischen
Innenraum. Anhand dieser These lasst sich im Folgenden zeigen,
dass Hofmannsthal Szenen und Motive des Penthens in deutlich ironi-
sierender Haltung und als Kommentar zur freudianischen Systematik
der Psychoanalyse entwirft. Die folgenden Uberlegungen wollen in-
des keine dezidiert psychoanalytische Lektire des Penthens nahele-
gen.32 Sie sollen aber zeigen, wie Hofmannsthal anhand der poetolo-
gischen Aneignung psychologischer Motive einen teils kritischen, teils
persiflierenden Kommentar zu Freuds Deutungshoheit im kulturellen
Diskurs der Jahrhundertwende abgibt. Damit wire gerade nicht der
Lesart gefolgt, dass Hofmannsthal affirmativ Thesen Freuds in Poesie
verwandelt.33 Vielmehr scheinen gerade umgekehrt diese Motive und
Metaphern auffallend ungeeignet, die Autoritit Freud anzurufen.
Hofmannsthal spielt die fixe Symbolaufladung in Freuds Sinne gegen
deren allzu plakativ wirkenden Erkenntniseffekt aus.

Das fir Pentheus “schauerlich” [553] und zudem unterirdische
Labyrinth voll ungesonderten sexuellen Begehrens ruft beinahe um-
gehend die archiaologische Metaphorik der Bewusstseinsschichten
Freuds auf. Dieser folgend, lisst sich das Labyrinth leicht als Unbe-
wusstes lesen. Beinahe zitathaft erinnert auch Hofmannsthals Sze-
nenbeschreibung, dass “Pentheus seinen eigenen Palast nicht kennt”
[552f.] an Freuds die “menschliche GroBensucht” so krinkende Dik-
tum, dass das Ich “nicht einmal Herr ist im eigenen Hause”, sondern
dartiiber hinaus “auf kirgliche Nachrichten angewiesen bleibt von

32 Dies tut, stringent und einleuchtend, indem er die Motive der modernen “Ich-
Problematik” anhand von Freuds Thesen im Drama durcharbeitet, der die psy-
choanalytische, einer poetologischen oder asthetischen Lesart der Griechendra-
men tiberordnende Text von Kristin Uhlig, Hofmannsthals Anverwandlung antiker
Stoffe, Freiburg 2003, hier S. 237-241.

33 Uhlig, Anverwandlung, S. 240, Heinz Politzer, “Hugo von Hofmannsthals ‘Elek-
tra’. Geburt der Tragodie aus dem Geiste der Psychopathologie”, in: D17s, 47,
1973, S. 95-119.



Pentheus’ Labyrinth 101

dem, was unbewusst in seinem Seelenleben vorgeht.”34 Solch kirgli-
che Nachrichten erreichen auch Pentheus. Nach den beunruhigenden
Hinweisen von seinem Grossvater Cadmus ist Pentheus “krampfig
bestrebt” [554], diesen Informationsengpass zu Uberwinden, indem
er das “grissliche Verborgene aufspiirend” [551] in das Labyrinth
hinabsteigt.

Auffillig an der von Hofmannsthal konzipierten Ausgangssituati-
on ist zudem das erst kiirzlich defizitir gewordene odipale Dreieck,
das sich, da der “Vater soeben gestorben” [551] ist, um eine Leerstel-
le gruppiert. Damit sieht sich Pentheus der klassisch 6dipalen Chance
auf Mutter und Konigreich gegentiber. Doch Hofmannsthal verkehrt
von nun an die psychoanalytische Urszene und entwirft eine Art Ka-
rikatur des Odipuskomplex> Nachdem der Vater tot ist, darf
Pentheus die Mutter begehren und “befiehlt, den geheimen Eingang
zur Mutter zu 6ffnen”, der bis dato “stets verschloBen” [550] gehal-
ten wurde. Er “stirzt hinein” in die promiske Umwegigkeit des La-
byrinths — nattrlich mit dem obligatorischen “Licht” ausgestattet —
und liuft buchstiblich ins Leere: Die “Gemicher” der Mutter sind
“leer”. Die Erfillung seines 6dipalen Begehrens wird ihm verwehrt,
die Mutter ist verschwunden. Unverrichteter Dinge “wankt” er “wie-
der heraus” [550] und hat neben seiner Korperkontrolle auch das po-
litische wie soziale Zentrum verloren. Dass ausgerechnet der Ent-
schluss, sein Unbewusstes zu erhellen, Pentheus die Erkenntnis
liefert, dass das psychoanalytisch zentrale Begehrensobjekt ‘Mutter’
fehlt, ja dass sich damit das eigene Begehren als “leer”, als gegen-
standslos enthullt,3> diskreditiert sowohl die Methode als auch das
pauschal am minnlichen Begehren ausgerichtete Deutungsmuster der
Psychoanalyse. Wenn nun auch noch bekannt wird, dass die “Koni-
gin auf den Bergen” [550] ist, muss Pentheus die Krinkung hinneh-
men, dass die Lust einen ausserhalb seiner Einflussmacht gelingen-
den Ort findet: Dionysos ist ihm zuvor gekommen und halt als
potenter Konkurrent das Begehren Agaues besetzt. So gebirdet
Pentheus sich denn auch eher kindisch besitzergreifend und doch

34 Sigmund Freud, “Vorlesung zur Einfihrung in die Psychoanalyse”, in: Studien-
ausgabe, Band 1, hg. v. Alexander Mitscherlich u.a., Frankfurt am Main, 1982,
S. 284.

35 Diese Leere liesse sich im psychoanalytischen Kontext problemlos als Kastra-
tionsangst deuten.



102 Antonia Eder

machtlos, wenn er dem Dionysos droht: “Nenne meine Mutter
nicht!” [553].36

Aufgrund der Analogien zu Freuds Begriffstavoriten und Analy-
seinstrumentarien scheint Hofmannsthal eine grundlegende Sympa-
thie fir dessen metaphorischen Beschreibungsmodus zu hegen. Seine
poetisch gestalteten Einwinde richten sich denn auch eher gegen die
Eindimensionalitit des psychoanalytischen Interpretationsrahmens.
So wenn er in lberzogenen Bildern den “phallischen Uberschwang”
des greisen Cadmus ausstellt, der das zu “Fanatismus gewordene”
miannliche “Heiligtum™ [552f.] preist.3” Die mit einem ausschliesslich
psychoanalytischen Zugriff einhergehende Reduktion fihrt Hof-
mannsthal vor, indem er dessen zentrale Begriffsfelder aufruft, deren
Bedeutung aber 16scht und statt der Zentren von phallischem Begeh-
ren und odipaler Familienordo die dionysische Promiskuitit etabliert.

Als Dionysos den Pentheus gefesselt “unter die lauernden Mina-
den” fuhrt3® ist der Aufklirer Pentheus “mit einem Schleier von
Finsternis umhullt” [556]. Damit wird Pentheus selbst zum Verbor-
genen und Verbotenen: Das Prinzip Familie als minnliche Clan-
Kultur wird unkenntlich gemacht und erlischt. So kann auch, obwohl
Mutter und Sohn sich “Aug-in-Auge” gegentiiber stehen, Pentheus
nicht mehr als der “starre gefesselte Sohn”, sondern nur als “Opfer”
[556] von Agaue erkannt und deshalb zerrissen werden. Diese Szene
fihrt drastisch vor, dass die Psychoanalyse dort nicht greifen kann,
wo die familidre Struktur als Prinzip nicht giltig ist. Wo das Gesetz
der odipalen Ich-Konstitution, gereift innerhalb des Familiendreiecks,
ersetzt wird vom Gesetz der uberindividuellen Ekstase, kann die
Mutter dem eigenen Begehren gehorchen und sogar den Sohn zer-
reissen.

Indem Hofmannsthal den freudianischen Argumentationszusam-
menhang anzitiert und dann verlisst, konturiert er ausserdem etwas,
das in Freuds Systematik stets negiert wird: das weibliche Begehren.

36 Die hier aufgerufene Bedeutung des Namens ordnet die drohende dionysische
Benennung, ganz im Sinne Blumenbergs, einem Bedeutungsfeld der In-
Besitznahme und Unterwerfung zu.

37 Auch Dionysos wird mit den eindeutigen phallischen Attributen der Traumdeutung
versehen, wenn er seinen “Stock (Wanderstab)” hinwirft und dieser sich wie “ei-
ne groBe Schlange” [554] vor Pentheus’ Thron baumt.

38 Die Fesselung spiegelt die nun verkehrte Situation des zuvor von Pentheus ge-
fesselten Dionysos.



Pentheus’ Labyrinth 103

In Hofmannsthals Figurenkonstellation ist es im Gegensatz zur ana-
tomisch basierten These Freuds nun der mannliche Part, der als defi-
zitar3? markiert ist: Pentheus starrt in das “leere” Zentrum seines la-
byrinthischen Unbewussten. Das weibliche Begehren indes erscheint
anhand der Figur der Agaue zwar prasent, wenn auch nicht minder
tragisch. Determiniert durch Zerstorung und Verlust bildet es erneut
die Gegenseite des polaren Geschlechtersystems. Allerdings bewegt
es sich hier ausserhalb des 6dipalen Musters. Pentheus wird in dieser
Abkehrung zum ‘Anti—Odipus’ Hofmannsthals.

V. Ad Infinitum:
“wie ja alle Entwicklung sich in der Spirale vollzieht™40

Die Briiche im Pentheus (zugrunde gehende Korper ebenso wie Text-
und Raummodelle) verunsichern zugleich die reprisentationale
Ordnung der Wirklichkeit qua Dichtung erheblich. Hofmannsthal de-
stabilisiert hier grundlegend eine mythischem Erzahlen inhirente Zu-
sicherung, “es sei dies zu Ende gebracht und ‘schon lange her.41 Er
unterwandert damit eine Funktion mythischen Erzihlens, der nicht
zuletzt in der Spiatromantik eine den Nationalstaat stabilisierende
oder gar generierende Rolle zugewiesen wurde. Der Gedanke einer
produktiven Teilhabe am Mythos als kollektiv sinn- und
nationenstiftender Narration wird dem konservativen Revolutionar
Hofmannsthal im Alter nicht allzu fern gelegen haben, denkt man an
seinen spiten Text Das Schrifitum als geistiger Raum der Nation (1927).
Seine explizite Arbeit am Mythos in den Griechendramen zwischen
1903 und 1910 weist aber noch in eine ganz andere Richtung: Die
Eigenart von Hofmannsthals Mythenbearbeitungen zeigt sich darin,
dass in ihr erneuernde Wiederholung und zersetzende Variation

39 Zur phallozentrischen Geschlechtssozialisation der nicht nur darin, sondern all-
gemein defizitiren Frau vgl. Sigmund Freud, “Uber die weibliche Sexualitit”, in:
Studienausgabe, Band V, darin bspw.: “Das Weib anerkennt die Tatsache der Kast-
ration und damit auch die Uberlegenheit des Mannes und seine eigene Minder-
wertigkeit” (S. 279).

40 Hofmannsthal in einem Brief an Strauss vom 20.3.1911, Richard Strauss — Hugo
von Hofmannsthal. Briefwechsel, hg. v. Alice Strauss, Willi Schuh, Zirich, 1952,
S.112.

41 Blumenberg, “Wirklichkeitsbegriff”, .a.0., S. 57f.



104 Antonia Eder

ineinander greifen, dass das Krittkpotential des Mythos in die
Dynamik mythopoietischer Produktion eingelassen erscheint.

Zwei Strategien Hofmannsthals sind am Penthens Fragment im
Umgang mit Autoritit auszumachen:

1. Die Affirmation: Der Mythos wird als Gegenstand und Denkge-
wohnheit adaptiert. Hofmannsthals Mythos-Adaptation reiht sich ein
in die Variationen seit der Antike. Als Geste der Autoritat lasst sich
nicht zuletzt die Kanonisierung der Griechendramen selbst lesen.

2. Die Kiritik: Hofmannsthal stellt deutlich intertextuelle Beziige zu
Autorititen des wissenschaftlichen und kulturellen Diskurses her: ge-
nauer zu literarischen (Euripides), medizinischen (Freud), soziologi-
schen (Bachofen) und philosophischen (Nietzsche) Diskursen. Aber
er wendet diese Bezlige so in sich und gegeneinander, dass deren
hermeneutische Autoritat zerfallt — wie hier am Beispiel Freuds ge-
zeigt.

Der Verdacht liegt damit nahe, dass sich Hofmannsthals Penthens-
Fragment poetologisch analog zu dem in ithm beschriebenen dionysi-
schen Labyrinth verhalt. Die sich in diesem Text manifestierende
Kultur der hermeneutischen Autoritit begegnet einer Strategie des
‘zerstorenden Zitierens’. Damit wihlt Hofmannsthal gezielt das Ver-
fahren der Intertextualitit, um es noch einmal zu uberbieten: Er lie-
fert die eigene literarische Variation dem zwingenden Zusammen-
bruch aus, sowohl formalisthetisch als Fragment wie poetologisch als
Defiguration. Er reflektiert damit eine iterative Dynamik vorgingig#?
labyrinthischen Schreibens.

42 Der Begriff des “Vorgingigen” ist doppelt besetzt: Vorgingig ist nicht bloss zeit-
lich Vorangegangenes, sondern auch stets weiter und immer wieder Vorgehen-
des; darin verbinden sich im Begriff selbst lineare und zirkulire Vorstellungen,
auf die Hofmannsthal sich bspw. in der Figur der “Spirale” bezieht.



Pentheus” Labyrinth 105

Abstract

As a professed epigone, Hofmannsthal conjoins two phenomena of authority in his
adaptation of the Penthens myth. He affirmatively considers himself within the narra-
tive tradition of myth as variation, of which the Attic tragedians had already been a
part of. Moreover, he critically inverts a hermeneutic concept of authority into an in-
tertextual strategy I refer to as ‘destructive quoting’ (erstirendes Zitieren). The obvious-
ly Nietzschean and Freudian intertexts are assembled with Hofmannsthal’s own ideas
(figuration) in such a way that they are disassembled in a critical and even satirical
movement of semantic de-figuration. This technique is intelligibly illustrated in Pen-
theus by the maze as a psychological and literary model of space. In Pentheus’ maze,
movement and stasis lead a tropological double life similar to the “epigonality” and
“poetology” in Hofmannsthal’s fragment.






	Pentheus' Labyrinth : Autorität als Raum- und Textmodell in Hugo von Hofmannsthals Pentheus-Fragment

