Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2010)

Heft: 41: Autoritare Moderne = Autorité et modernité = Authority and
modernity

Artikel: "Hermes! Er weiss nicht, wer das ist, und ist es selbst!" : Die Autoritat
des Mythos in Thomas Manns Felix Krull

Autor: Atlas, Yasmine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006358

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Yasmine Atlas

“Hermes! Er weiss nicht, wer das ist, und
ist es selbst!”

Die Autoritat des Mythos in Thomas Manns
Felix Krull

L.

c c Hermes, meine Lieblingsgottheit”,! schreibt Thomas
Mann am 24. Marz 1934 an den Altphilologen und My-
thologen Karl Kerényi. Dem Hermes-Motiv begegnet

man tatsachlich in mehreren seiner Werke, vor allem im Tod in 1 ene-

dig, im Zauberberg, in der Joseph-Tetralogie und in den Bekenntnissen des

Hochstaplers Felixx Krull. In diesem Roman, der Thomas Mann fast le-

benslang begleitet hat, ist der mythologische Stoff gleich zu Beginn

prasent, als der “Uberaus angenehm und gottergleich gewachsen|e]2

Felix, Sohn eines Schaumweinfabrikanten im Rheingau, seinem Paten

im “Buch der Kindheit” als ‘Griechengott’ Modell steht. Fir einen

friheren Auftritt — als (nachahmender) Violinist — wird er unter Bei-

fall und Lobsprichen mit einer “funkelnde[n] Diamantbrosche in

Leiergestalt” ausgezeichnet. Damit gibt der achtjahrige Felix sein

Debiit in der Hochstapelei. Wihrend seiner Schulzeit beschrinkt sich

die Kunst der Verstellung auf “[s]eine Rolle als Kranker”# die mit ei-

nem Uberzeugenden epileptischen Anfall vor der Musterungskom-
mission ihren Hohepunkt erreichen wird. Doch nehmen die ruhigen

Tage im Rheinland ein Ende, als die Familienfirma Konkurs geht und

Vater Krull durch Selbstmord aus dem Leben scheidet. Nach einem

mit Nachtlokal- und Freudenmadchenbesuchen verbundenen Auf-

enthalt in Frankfurt macht sich der Sohn auf den Weg nach Paris, wo

1 Karl Kerényi, Romandichtung und Mythologie. Ein Briefwechsel mit Thomas Mann, Z-
rich, Rhein Verlag, 1945, S. 32.

Thomas Mann, “Bekenntnisse des Hochstaplers Felix Krull. Der Memoiren ers-
ter Teil” [1954], in: ders., Gesammelte Werke in dreizehn Bénden, Frankfurt a. M., Fi-
scher Verlag, 1974, Bd. 7, S. 284.

3  Ebd,S. 281.

4 Ebd.,S. 304.

(S8

Colloquium Helveticum 41/2010



20 Yasmine Atlas

eine Stelle in einem vornehmen Hotel auf ithn wartet. Beim deutsch-
franzosischen Zoll entwendet der in seiner Kindheit zum Meisterdieb
von Sussigkeiten gewordene Felix einer reichen Dame das Schmuck-
kastchen. Thr begegnet er zufilligerweise im Pariser Hotel wieder und
fallt — diesmal in seiner Liftboylivree — besonders positiv auf. Heim-
lich trifft und amusiert man sich nach Feierabend, wobei der Name
des Gottes zum ersten Mal auftaucht: “Hermes! Er weiss nicht, wer
das ist, und ist es selbst!”5> Als Abschied fir immer will Diane
Houpflé — so heisst sie — von Felix erneut bestohlen werden, und
zwar vor ihren Augen. Dadurch erlangt der Hotelangestellte die noti-
gen Mittel, um ein gehobenes Leben fithren zu konnen. Als er in ei-
nem der feinsten Restaurants diniert, kommt er mit dem jungen, in
Paris verliebten Marquis de Venosta ins Gesprich. Er geht auf das
Angebot ein, dessen Identitit anzunehmen, um die von der Familie
angeordnete Weltreise an seiner Stelle anzutreten. Unterwegs nach
Portugal macht Felix die Bekanntschaft von Professor Kuckuck, Pa-
liontologe und Direktor des Naturhistorischen Museums in Lissa-
bon. Dieser legt Wert darauf, den angeblichen Marquis bei seiner
Familie und sogar am koniglichen Hof einzufihren.

Allein die groben Zuge der Handlung heben hervor, wie zentral
und ausschlaggebend die Affire mit Frau Houpflé — “ein Erlebnis
furs Leben™® — in Felix’ Werdegang ist. Diese Episode, in welcher der
Pikaro seine ‘mythische Identitit’ erfihrt, scheint demnach einen in-
teressanten Ausgangspunkt fiir die Deutung der hermetischen An-
spielungen zu bilden.

L1

Als entscheidender Punkt der Gleichsetzung mit Hermes gilt zweifel-
los die Neigung zum Diebstahl: “Er ist der geschmeidige Gott der
Diebe”,” so stellt ihn Frau Houpflé dem Felix vor. Der Homerische
Hymnus an Hermes lasst sich namlich lang und breit tiber die Art und

5 Ebd,S. 448.
6 FEbd,S. 451.
7 Ebd,S. 444.



“Hermes! Er weiss nicht, wer das ist, und ist es selbst!” 21

Weise aus, wie “der schlaue Gott der Diebe und Betriiger” schon als
kleines Kind einige Rinder aus der Herde seines Bruders Apoll stiehlt.
Durch das Geschenk der von ithm angefertigten Leier gelingt es ihm
jedoch, diesen wieder zu versohnen. Was Felix betrifft, gesteht er
Frau Houpflé, ihr Saffiankistchen “genommen’ zu haben. Daher ihr
merkwurdiger Befehl: “Steh auf, wie du da bist, diebischer Gott, und
stichl!”.10 Zwischen Felix und Hermes bewirkt die als Apposition
verwendete Metapher eine quasi objektivierte Identifikation, welche
durch den Chiasmus — auf der Ebene der Silbenzahl der Satzteile wie
auch auf der Klangebene — verstirkt wird.

Ausserdem ist es wichtig auf das von Felix verwendete Verb zu-
ruckzukommen:

“Ich habe es genommen.”

“Genommen? Wann?”

“Bei der Douane standen wir nebeneinander. Du warst beschaftigt, und da nahm
ich es.”

“Du hast es gestohlen? Du bist ein Dieb? [...]”11

Nur Frau Houpflé nennt das Kind beim Namen. Felix dagegen legt
kein grosses Gewicht auf den Unterschied zwischen Fund und Raub:
“Das Saffiankastchen”, so heisst es, “glitt unversehens [...] mit in
[s]ein Kofferchen. Das war mehr ein Geschehen als ein Tun”.12 Hier
sei darauf hingewiesen, dass das griechische Wort hermaion urspring-
lich die an den Rastplitzen fiir Hermes deponierten Opfergaben be-
zeichnete und dann “zu einem Namen fir unverhofften Gewinn
schlechthin wurde”.13 Dazu schreibt Walter Otto in seinem im Jahre
1929 erschienenen Buch Die Gatter Griechenlands:

8 llse Becher, “Hermes”, Lexikon der Antike, hg. v. Johannes Irmscher, in Zusam-
menarbeit mit Renate Johne, Leipzig, VEB Bibliographisches Institut, 1990,
S. 242,

9 Thomas Mann, 4.a.0., S. 447.

10 Ebd., S. 448.

11 Ebd.,S. 447-448.

12 Ebd, S. 389.

13 Gerhard Binder, “Hermes”, Der Neue Pauby. Enzyklopidie der Antike, hg. v. Hubert
Cancik u. Helmuth Schneider, Stuttgart/Weimar, Metzler Verlag, 1998, Bd. 5,
S. 427.



22 Yasmine Atlas

Von ihm [Hermes] kommt der Gewinn, der klug berechnete und der ginzlich

unerwartete; am meisten aber dieser. Das bezeichnet ithn ganz. Wer einen kostba-

ren Fund am Wege macht, wem plétzlich ein Gliick zufillt, der dankt dem Her-
14

mes.

Die Gemeinsamkeiten sind frappant.!> Und wihrend in der griechi-
schen Antike jene Art Glucksfund nach Hermes genannt wurde,
wurde Felix durch die Wahl des Namens im Zeichen des Gliicks — an
“einem Sonntage ubrigens”16 — geboren. Das Glick manifestiert sich
auch dadurch, dass der Fund-Raub weiter keine Folgen hat: Hermes
“ist der Gott des frohlichen und unbedenklichen Gewinnmachens”.1”?
Bei Felix wird der Raub sogar gelobt: “Du hast es gestohlen? Du bist
ein Dieb? Mais ¢a c’est supréme! Ich liege im Bett mit einem Die-
be!”,18 ruft Frau Houpflé entziickt aus. So verstarkt der Juwelendieb-
stahl die Anziehungskraft, die Felix auf sie austibt. Seine Affire mit
Frau Houpflé entspricht iibrigens ganz und gar den hermetischen At-
tributen, denn

auch im Reiche der Liebe ist Hermes heimisch [...]. Auch das Reich der Liebe
hat Anteil am Gliickshaften, ja, es kann ganz aufgehen in der Gunst des Augen-
blicks, im glicklichen Erhaschen, im Schelmenstick — und dann ist es das Reich
des Hermes. [...] Das ist die Liebe als ‘Fund’, als ‘Raub’.1?

Dass bei Felix die Liebe eng mit dem Raubmotiv verbunden ist, wird
durch Frau Houpflés wiederholten Ausdruck “Liebes-Diebsgut”20
bestitigt. Mit diesem Ausdruck fasst Thomas Mann die von Kerényi

14 Walter F. Otto, Die Gitter Griechenlands. Das Bild des Gattlichen im Spiegel des griechi-
schen Geistes, Bonn, Cohen Verlag, 1929, S. 137.

15 Laut seiner Korrespondenz mit Karl Kerényi soll Thomas Mann aber das Buch
auch gelesen haben: “Wer und was alles Hermes ist”, schreibt der Altphilologe
am 1. Marz 1934, “schildert untibertrefflich Walter F. Otto in seinem Buch ‘Die
Gotter Griechenlands’ (Bonn 1929), das Sie — wenn Sie mir diese dringliche
Empfehlung verzeihen — unbedingt lesen miissten”, worauf Thomas Mann ant-
wortet: “Das Buch von Otto ist in meinen Hinden und ich beginne eben, nach
Beendigung des Thren, es zu lesen.” Karl Kerényi, 2.4.0., S. 23 bzw. 32.

16 Thomas Mann, a.a.0., S. 269.

17 Walter Otto, a.a.0., S. 139.

18 Thomas Mann, a.4.0., S. 448.

19 Walter Otto, a.a.0., S. 142.

20 Thomas Mann, a.4.0., S. 450,



“Hermes! Er weiss nicht, wer das ist, und ist es selbst!” 23

in der Eznfiibrung in das Wesen der Mythologie angedeutete Synthese zu-
sammen:

Das Weltall kennt eine Melodie — so konnen wir dieses etwas komplexere Wesen
umschreiben - vom ewigen Zusammenhang von Liebe und Diebstahl und Han-
del: diese Melodie ist — in minnlicher Tonart — Hermes.2!

Bei Thomas Mann verschmelzen Liebe und Diebstahl miteinander,
so dass sie nur noch ein einziges, durch den Binnenreim vereinheit-
lichtes Wort bilden.

Dank diesem “Liebes-Diebsgut” und — vorher schon — dem Saffi-
ankastchen kann sich Felix mit Kleidern ausstatten, wofur er sich bei
Frau Houpflé, die “Herrin des Kistchens, [...] Spenderin [s]einer
Knopfstiefel, [s]eines Stockschirmes und [s]eines Ausgeh-Anzugs” 22
zu bedanken hat. Dadurch, dass Frau Houpflé als eine Wohltiterin
bezeichnet wird, besitzt sie ein Attribut der Gottheit Artemis, die als
Huterin des Waldes und des Wildes unter anderem die Scheunen der
Bauern fillt und fir Jungtiere sorgt. Die Gemeinsamkeiten zwischen
Artemis und Frau Houpflé werden durch deren Vornamen noch
deutlicher zum Ausdruck gebracht. Zudem ist Artemis nicht nur die
Schiitzerin des jungen Wildes, sondern auch der Jugend im Allgemei-
nen: “Sie wacht [...], dhnlich wie ihr Bruder Apollon, uber die her-
anwachsende Jugend und steht in besonderer Beziehung zu denen,
die ins Alter der Reife treten.”23 Uberdies weist Otto darauf hin, dass
sie in threm Heiligtum der Stadt Elis “den bezeichnenden Namen
‘Freundin der Knaben’ (pihopgipal: Pausan. 6, 23, 8)24 trug. All die-
se Higenschaften bekraftigen die Verbindung zwischen Artemis und
Diane Houpflé. Bedeutsam in dieser Hinsicht ist Felix’ verwunderte
Bemerkung, als er feststellt, dass Frau Houpflé sich den Namen des
Liftboys Armand gemerkt hat: “Es hatte sein Auffallendes und zeugte
von ihrer Leutseligkeit, dass sie, so kiirzlich erst angekommen, schon

21 Carl G. Jung u. Karl Kerényi, Einfiibrung in das Wesen der Mythologie. Gottkindmythos.
Elensinische Mysterien, Zirich, Rascher Verlag, 1941, S. 82. Dass Thomas Mann
dieses Buch mit grossem Interesse gelesen hat, geht aus seiner Korrespondenz
hervor: “Das ,Gottliche Kind’ [1. Teil der ,Einfihrung in das Wesen der Mytho-
logie’] hat mich richtig erreicht.” Kerényi, Romandichtung und Mythologie, S. 82.
Thomas Mann, a.4.0., S. 435.

Walter Otto, a.a.0., S. 113.

Ebd., S. 112.

o o N
(SR NS ]

NN



24 Yasmine Atlas

den Namen des Burschen wusste.”25 Wihrend Diane Houpflé sich
den Knaben gegentber leutselig verhilt, “verabscheult] [sie] den
Vollmann mit dem Vollbart, die Brust voller Wolle, den reifen [...]
Mann.”’26

Im Gegensatz dazu wird Felix vielmehr als ein anziehender
Androgyn dargestellt: “Ich aber besass seidenweiches Haar, wie man
es nur selten beim minnlichen Geschlechte findet.”2” Ferner behaup-
tet er, “nicht [...] Frau [...], aber auch nicht [...] Mann, sondern et-
was Wunderbares dazwischen”8 zu sein. Die hermaphroditische
Komponente kommt im Vorstellungsgesprich mit Herrn Stirzli
deutlich ins Spiel: “[...] da er mich ins Auge fasste, verzerrte sich sein
Gesicht zu einem gewissen eklen Ausdruck, der, wie ich genau ver-
stand, auf nichts anderes als auf meine damalige Jugendschone zu-
rickzufithren war.”2? Felix ist sich bewusst, durch sein zweideutiges
Wesen bei Herrn Sturzli die widersprichlichste Reaktion ausgelost zu
haben. In seinem Buch Hemnes der Seelenfiibrer befasst sich Karl
Kerényi mit vorolympisch-mythologischen Erzihlungen, die darauf
hinweisen, dass der Ur-Hermes androgyn war: “Wissen wir denn,
dass der urmythologische Hermes |...] schon ein eindeutig mannli-
ches Wesen war? Viel wahrscheinlicher ist das Gegenteil davon.””30
Wie oft hervorgehoben, “ist [Hermes| eine androgyne Gottheit, ein
Vermittler widerstreitender Extreme und ihr Allverséhner”.31 Die
Androgynie — als Vereinigung der Gegensitze par excellence — wird in
Thomas Manns Stil wiedergegeben,

ein Stil, der bis in die feinsten Veridstelungen hinein die Vorliebe des Erzihlers
fur antithetische Zuspitzungen erkennen ldsst, ein Stil, in dem nur zu gern Wi-
derspriichlichstes auf knappstem Raum, in der Form des Oxymorons, zusam-

mengezwingt wird [...].32

w

Thomas Mann, a.a.0., S. 420.

Ebd., S. 445.

Ebd.,S. 273.

Ebd., S. 374.

Ebd., S. 411.

30 Karl Kerényi, Hermes der Seelenfiibrer, Zrich/Stuttgart, Rhein Verlag, 1944, S. 74.

31 Bernd M. Kraske, Im Spiel von Sein und Schein. Thomas Manns Hochstapler-Roman “TFe-
lix Krull”, Bad Schwartau, WFB Verlagsgruppe, 2005, S. 33.

32 Jurgen Rothenberg, “Der gottliche Mittler. Zur Deutung der Hermes-

Figurationen im Werk Thomas Manns”, Euphorion, 66, 1972, S. 60.

(=)

~J

N DN
o o]

=)



“Hermes! Er weiss nicht, wer das ist, und ist es selbst!” 25

Dies gibt der verschwenderischen Fille von Oxymora3 eine neue
Bedeutung. In Frau Houpflés begeistertem Ausruf “Die Brust so stiss
in ihrer weichen und klaren Strenge”3+ verschmelzen entgegengesetz-
te Eigenschaften miteinander, die Felix> Androgynie widerspiegeln,
niamlich die weibliche Anmut und die minnliche Kraft. Auch die dia-
lektische Satzstruktur entspricht seiner zweideutigen Identitat: “Ich
liege hier [...] mit einem zwar gottlichen, doch ganz gemeinen Do-
mestikenjungen.”3 Frau Houpflé zufolge wire Felix nicht nur Mittler
zwischen Mann und Weib, sondern auch ein Vermittler zwischen
dem Gottlichen und dem Gemeinen. Dazu kommt, dass er sowohl
mit der gehobenen Gesellschaft, als auch mit der Unterwelt verkehrt.
Es ist kein Zufall, dass ihm der Name Armand — lautlich nah zum
franzosischen ‘Hermes’ — gerade am Tag bevor er als Liftjunge zu ar-
beiten anfiangt, zugeschrieben wird: “In dieser seiner Titigkeit wird er
dem antiken Hermes verglichen, der als Gétterbote Verbindung stif-
tete zwischen der oberen und der unteren Welt, zwischen Gottern
und Menschen.”3¢ Besonders aufschlussreich in dieser Beziehung ist
auch die Tatsache, dass Herr Stirzli mit seiner “ungewohnliche[n]
Korperfille”, “seinem wulstigen Doppelkinn”, seinem “lberaus mis-
sig gewolbt[en]” Ricken, seinem ““dusserst speckig gedrungen|en]”
Nacken und der “hornartig erhabenen Warze” auf dem “vordere|n]
Teil seiner Nase™ als eine Unterweltfigur dargestellt wird. Schon der
Weg, der Felix zum Generaldirektor fuhrt, hat etwas von einer Hol-
lenfahrt nach volkstimlichen Vorstellungen: “Wir stiegen eine Trep-
pe hinab”, die Ginge waren “mit schonen roten Laufern belegt” und
der Fahrstuhl “mit einer roten Sammetbank versehen”. Als sie, das
heisst Felix und sein Begleiter, “unten [waren|”, zeigte sich “Herr
Starzli, ein Mann [...] mit grauem Spitzbirtchen”.37

Im Gegensatz zu Felix ist bei Diane Houpflé nicht — oder nicht in
erster Linie — das Ausserliche zweideutig, sondern der Charakter, und
zwar in Ubereinstimmung mit der typischen Ambivalenz der olympi-
schen Gotter einschliesslich Artemis: “Bei Homer erhilt sie die eh-

b E AN 14

33 “Junger Teufel, glatter Knabe”, “holder Dimmling”, “Goéttlich-Dumme(r]” und
“susser Tropf” sind nur einige Beispiele davon. Thomas Mann, a.a.0., S. 442—
444,

34 Ebd,S. 444.

35 Ebd,S. 443.

36 Jirgen Rothenberg, a.a.0., S. 64.

37 Thomas Mann, 4.2.0., S. 409-411.



26 Yasmine Atlas

rende Bezeichnung ayvr, ein Wort, [...] das vorziglich Anwendung
findet auf die unberthrten Elemente der Natur”38, Jedoch hat sie eine
dunkle Seite, und zwar dadurch, dass sie — wie von Kerényi betont —
in der spiten Dichtung mit Hekate, der Gottin der Finsternis und des
Mondes, gleichgesetzt wurde: “Hekate und Artemis [...] werden in
der antiken Literatur so oft als gleichwertige Namen verwendet, dass
wir dies nicht fir véllig grundlos halten dirfen.”3 Aufgrund dieser
Gleichsetzung steht Artemis in Zusammenhang mit dusteren Taten.
Das ist bei Frau Houpflé auch der Fall. Als Diane ist die Vertreterin
des Intellekts, mithin die ziichtige Jungfrau: “Ich schreibe unter mei-
nem Midchennamen Diane Philibert.”40 Als Madame Houpflé hinge-
gen ist sie Hekate, die wilde Wanderjagerin.4! Felix’ Gedanke, als er
sie im Lift des Hotels wieder trifft, gewinnt in dieser Hinsicht an neu-
er Bedeutung:

Dass ihr Meingedenken, ihr Fragen nach mir die Form gegen mich gerichteter
Schritte annehmen konnte, dass sie vielleicht von solchen Schritten gerade zu-
rickkehrte, diese naheliegende Moglichkeit [...] vermochte nicht aufzukommen
gegen den Zauber einer Situation, in welcher der Fragenden der Gegenstand ih-
res Fragens, ohne dass sie es ahnte, so nahe war.42

Zu diesem Zeitpunkt ist er selbst weit davon entfernt zu ahnen, dass
Frau Houpflé weniger nach dem Dieb ihres Schmuckkistchens als
nach jungen schonen Liebhabern sucht. Als Hekate ist sie letztlich die
laszive und zugleich aggressive, sich mit Genuss entwiirdigende

Nymphe — Ambivalenz pur: “Ich heisse Diane [...], nenne mich Hu-
re, 43

38 Walter Otto, a.a.O., S. 105. Walter Burkert fugt dazu an: “Die Goéttin im Kreis
ithrer Nymphen ist Aagné im besonderen Sinn, als unberihrte und unberithrbare
Jungfrau”. Walter Burkert, Griechische Religion der archaischen und klassischen Epoche,
Stuttgart/Berlin, Kohlhammer Verlag, 1977, S. 235.

39 Carl G. Jung u. Karl Kerényi, Einfiibrung in das Wesen der Mythologie, a.a.O., S. 160.

40 Thomas Mann, a.a.0., S. 443.

41 Cf. dazu Donald F. Nelson, Portrait of the Artist as Hermes. A Study of Myth and Psy-
chology in Thomas Mann’s Felix Krull, Chapel Hill, The University of North Caroli-
na Press, 1971, S. 49.

42 Thomas Mann, a.4.0., S. 420.

43 Ebd., S. 443.



“Hermes! Er weiss nicht, wer das ist, und ist es selbst!” 27

I11.

Trotz ihrer Selbsterniedrigung als Hekate-Figur erhoéht sich Frau
Houpflé durch ihre bildungsbiirgerlichen mythologischen Assoziatio-
nen. So verleiht ihr der Mythos eine besondere Autoritat, umso mehr
als Felix diesen nicht kennt:44

“[...] Weisst du, wer Hermes ist?”

“Ich muss gestehen, im Augenblick —”

“Céleste! Diane Philibert macht Liebe mit einem, der von Hermes nie gehért hat!
Wie das den Geist kostlich erniedrigt! Ich will dir sagen, siisser Tropf, wer Her-

mes ist. [...]"45

Aufgrund dieser Kenntnis setzt Frau Houpflé Felix herab und macht
sich in schonungsloser Weise lustig tiber ithn. Doch, genauso wie sie
sich selbst erniedrigt und zugleich erhoht, erhebt sie Felix aufgrund
seiner Schonheit, und trotz wiederholter Erwihnung seiner “stupidi-
t€¢”’46 und seines niedrigen sozialen Status, auf den Rang einer Gott-
heit. Die Erh6éhung konnte tibrigens schon im Motiv des Lifts wie
auch im Namen der Strasse, in der Felix’ Hehler wohnt, niamlich
“Rue de I'Echelle au Ciel”, gegeben sein.#” Sie hat aber auch mit sozi-
alem Aufstieg zu tun; dank dem Schmuckkistchen und vor allem
dem “frischen Anlauf einer neu auftretenden Begabung# fiir den
Handel erwirbt Felix eine stattliche Summe sowie die Anerkennung
des Uhrmachers:

Nun, bravo! [...] Du gefillst mir [...] und ich hitte nicht so unerlaubt generés
mit dir abgeschlossen, wenn du mir nicht wirklich Vertrauen einflosstest. Sieh,

ich mochte die Verbindung mit dir gern aufrechthalten. [...] Du hast etwas Son-

niges. [...| Erweise dich dankbar, indem du wiederkommst!49

44 Fir Felix wird die Erwihnung von Hermes im Gesprich mit dem gelehrten Pro-
fessor Kuckuck entscheidend sein, um als Aristokrat glaubwiirdig aufzutreten:
“bei meiner Erziechung auf dem Schloss wurde aufs Mythologische immer viel
Wert gelegt. Eine personliche Liebhaberei meines Hauslehrers ... Ebd., S. 540.

45 FEbd., S. 444.

46 Ebd.,S. 443.

47 Vgl. dazu Hans Wysling, Narzissmus und illusiondre Existenzform. Zu den Bekenntnis-
sen des Hochstaplers Felixx Krull, Bern/Munchen, Francke Verlag, 1982, S. 263.

48 Thomas Mann, 4.4.0., S. 428.

49 Ebd., S. 429-430.



28 Yasmine Atlas

Dadurch, dass Felix sich sozusagen als sonniger “Gott des Handels
und des Marktes30 durchsetzt, wird seine Identifizierung mit Hermes
verstirkt. Oder, von der anderen Seite her gesehen, fiihrt diese Iden-
tifizierung den Pikaro zur ganz spontanen Ubernahme eines weiteren
hermetischen Attributs und rechtfertigt sie zugleich. Durch den
Hermes-Mythos gewinnt Felix jedenfalls an Autoritit. Auf der Ebene
des Dargestellten scheint also die Mythologie die rhetorische Funkti-
on der symbolischen Selbsterh6hung zu haben. Der Ausdruck “Ein-
kleidungs- und Erhohungsgeschichte”! weist darauf hin, dass der
Mythos hier auch eine Verschleierungsfunktion hat. Das Bild der
Einkleidung, und der Verkleidung gar,52 ist bedeutsam in dieser Be-
zichung: durch die mythologischen Anspielungen wird — sagt Hans
Wysling — Felix” Affire mit Diane Houpflé in eine “Gotterhochzeit”s3
verwandelt. Unter der Autoritit des Hermes-Mythos wird das Unan-
genchme beschonigt, dhnlich wie das normabweichende Verhalten
der homerischen Gotter durch allegorische Exegesen gerechtfertigt
wurde. Dass es sich zwischen Felix und Diane ausserdem um eine
Minnerbeziehung handelt, ist im Hinblick darauf, dass “die Houpflé-
Szene schon in der Frihzeit konzipiert worden [ist]”,54 nicht auszu-
schliessen, denn “homoerotische Erfahrungen hat Thomas Mann”
laut Wysling “in den Frihwerken zum Teil in heterosexuelle umge-
wandelt”.5> In Bezug auf Tonio Kriger schreibt Heinrich Detering in
seinem Buch Das offene Geheimnis von einer “Camouflage-Strategie”.6
Fir ein homosexuelles Verhiltnis spricht in den Bekenntnissen auch die
Tatsache, dass Frau Houpflé Felix als “Mignon in Livree”57 bezeich-
net. Wihrend der Mythos als Verschleierung einer homoerotischen
Bezichung fungieren konnte, dienen Dianes Alexandriner als sprach-
liche Verzierung ihrer Liebe zu den Knaben: “ihr werdet immer sein,

50 Ilse Becher, a.a.0O., S. 242.

51 Thomas Mann, 4.4.0., S. 525.

52 Laut seinem Paten Schimmelpreester hat Felix “einen Kostimkopf”. Ebd.,
S. 284.

53 Hans Wysling, 2.4.0., S. 264.

54 Ebd.,S. 87.

55 Ebd., S. 90.

56 “Die Grenze zwischen homoerotischer und heteroerotischer Lesbarkeit des Tex-
tes verlauft [...] zwischen zwei Ebenen des Textes selbst”. Heinrich Detering,
Das offene Gebeimnis. Zur literarischen Produktivitit eines Tabus von Winckelmann bis 3u
Thomas Mann, Gottingen, Wallstein Verlag, 1994, S. 292,

57 Thomas Mann, @.a.0., S. 441.



“Hermes! Er weiss nicht, wer das ist, und ist es selbst!” 29

der Schonheit kurzes Glick, holdseliger Unbestand, ewiger Augen-
blick.”s8

Durch ihre Poesie sowie durch ihre klassische Bildung macht Frau
Houpflé ihren Status als “Frau von Geist” geltend. Doch hilt sie
nicht geheim, dass sie ithre “Romane [...] voll Seelenkunde, pleins
d’esprit” und ihre “volumes de vers passionnés”>® dank den “Strass-
burger Klosettschiisseln von Houpflé”é0 “schreiben kann™: “ich habe
Houpflé geheiratet [...] damit ich im Schutze seines Reichtums meine
Biicher schreiben kann, qui sont énormément intelligents.”’6! Dieses
komische Mizenatentum sowie die Tatsache, dass Felix als Muse
dient und dadurch verewigt werden soll, fiihrt — ausserhalb der darge-
stellten Geschichte — zur Travestie der fradition classique, auf deren Au-
toritat sich Frau Houpflé beruft.

Dieser Kontrast zwischen Geist und Trivialem ist kennzeichnend
fur Frau Houpflés Gerede. Das absolut Triviale der Liebesszene ver-
bindet sie nicht nur mit Mythologie und Dichtung, sondern auch mit
angeblichen philosophischen Uberlegungen:

Der Geist ist wonnegierig nach [...] dem Lebendig-Schonen dans sa stupidité,
[...] verliebt ist er ins Schone und Géttlich-Dumme, er kniet vor ihm, er betet es
an in der Wollust der Selbstentsagung, Selbsterniedrigung, und es berauscht ihn,
von ihm erniedrigt zu werden.62

Der Zusammenhang vom Geist und dem durch die Substantivierung
abstrakt wirkenden Schonen erinnerté3 an die platonische Ideenlehre,
nach welcher die korperliche Schonheit einen Zugang zur Schonheit
selbst bietet. Dieser Vorgang kommt im Symposion bestens zum Aus-
druck:

58 Ebd., S. 446. Auch auf Franzosisch spricht Diane Houpflé Alexandriner, und
zwar bis hin zur diérése: ““Tu ne connais pas donc le vers alexandrin — ni le dzeu
voleur, toi-meéme si divin?” Ebd. Hervorhebung Y. A.

59 Ebd., S. 443,

60 Ebd,S. 448.

61 Ebd.,S. 440.

62 Ebd.,S. 443—-444,

63 Frederick Lubich spricht von “pseudoplatonischen Aufschwiinge[n]”. Frederick
A. Lubich, Die Dialektik von 1.ogos und Fros im Werk von Thomas Mann, Heidelberg,
C. Winter Universitatsverlag, 1986, S. 302.



30 Yasmine Atlas

Wenn also jemand mittels der echten Knabenliebe, von dort an aufgestiegen, je-
nes Schone anfingt zu erblicken, der kann beinahe zur Vollendung gelangen.
Denn dies ist die rechte Art, sich auf die Liebe zu legen oder von einem anderen
dazu angefihrt zu werden, dass man von diesem einzelnen Schonen beginnend
jenes einen Schonen wegen immer hoher hinaufsteige, gleichsam stufenweise
von einem zu zweien und von zweien zu allen schonen Gestalten, und von den
schonen Gestalten zu den schénen Sitten und Handlungsweisen, und von den
schonen Sitten zu den schonen Kenntnissen, bis man von den Kenntnissen end-
lich zu jener Kenntnis gelangt, welche von nichts anderem als eben von jenem
Schonen selbst die Kenntnis ist, und man also zuletzt jenes selbst, was schon ist,
erkenne.64

Wie schon hervorgehoben, wird auch in den Bekenntnissen aut die Me-
taphorik des Aufstiegs zuriickgegriffen. Bei Felix ist das Motiv der
Himmelsleiter aber so eng mit dem materiellen Gewinn verbunden,
dass die Anspielung komisch wirkt. Im Tod in 1enedig wird der “Auf-
stieg [...] von der empirischen Schonheit zur allgemeinen Idee des
Schonen™ sogar “erlautert”,65 und zwar anlisslich Aschenbachs my-
thologisch-philosophischer Vision: “Die Schonheit, Phaidros, merke
das wohl, [...] [ist] des Sinnlichen Weg, ist, kleiner Phaidros, der Weg
des Kinstlers zum Geiste.”66 Und ferner: “So ist die Schonheit der
Weg des Fihlenden zum Geiste, — nur der Weg, ein Mittel nur, kleiner
Phaidros.”6” Die eines sokratischen Transzendierens fihige Liebe soll
tatsachlich asketisch sein, denn

wer nur nicht noch frischen Andenkens ist oder schon verdorben, der wird auch
nicht heftig von hier dorthin gezogen zu der Schonheit selbst, indem er, was hier
ihren Namen tragt, erblickt: so dass er es auch nicht anschauend verehrt, sondern
der Lust ergeben, gedenkt er sich auf tierische Art zu vermischen und roher Wei-
se sich tihm nahend, fiirchtet er sich nicht, noch scheut er sich, widernatiirlich der
Lust nachzugehen.68

64 Platon, “Das Gastmahl”, 211b—c, in: ders., Werke in acht Bénden, griechisch u.
deutsch hg. v. Gunther Eigler, bearb. v. Dietrich Kurz, griechischer Text v. Léon
Robin, Auguste Dies u. Joseph Souilhé, deutsche Ubersetzung v. Friedrich
Schleiermacher, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1988, Bd. 3,
S. 348-349. Freundlicher Hinweis von Peter Frei.

65 Manfred Dierks, Studien zu Mythos und Psychologie bei Thomas Mann. An seinem Nach-
lass orientierte Untersuchungen zum “Tod in VVenedig”, zum “Zanberberg” und zur “Joseph -
Tetralogie, Bern/Munchen, Francke Verlag, 1972, S. 235.

66 Thomas Mann, Der Tod in V'enedig, Frankfurt a. M., Fischer Taschenbuch Verlag,
1984, S. 65 — 66.

67 Ebd.,S. 43. Hervorhebung Y. A.

68 Platon, “Phaidros”, 250e, in: ders., Werke in acht Binden, 1983, Bd. 5, S. 89.



“Hermes! Er weiss nicht, wer das ist, und ist es selbst!” 37

Anders ausgedruckt darf der Geliebte in der Knabenliebe nicht im
Sinnlichen bleiben, sondern muss zum Geistigen tbergehen. Nach
einer metaphysischen Erfahrung strebt Frau Houpflé hingegen nicht,
sondern gibt sich trotz ihrer unauthorlichen Rederei, durch welche
das Ganze ins Licherliche gezogen wird, nur reiner Sinnlichkeit hin:
“Ich lebe [...] in der Liebe zu euch, zu dir, du Wunschbild, dessen
Schonheit ich kisse mit meines Geistes letzter Unterwiirfigkeit!”’69
Indem Frau Houpflé die Schonheit kusst, “erblickt” sie tatsichlich
nur, “was hier ihren Namen tragt”, namlich das zuvor erwihnte “Le-
bendig-Schone| |”. Besonders interessant ist hier, dass diese sinnliche
Schonheit, die eigentlich zur Ideenwelt fithren sollte, als dumm be-
trachtet wird. All das trigt letzten Endes zur komischen Entlarvung
des platonischen Idealismus bei. Innerhalb der dargestellten Ge-
schichte dagegen erscheint der Platonismus — dhnlich wie im Tod in
[enedig — als intellektuelle Zuflucht fiir Frau Houpflés abweichendes
Verhalten, als Sublimierung ihrer Geschlechtstriebe. Mit anderen
Worten beruft sie sich auf die Autoritit des hier im platonischen Sin-
ne fungierenden Mythos:

Willst du glauben, Geliebter, dass ich nur dich, immer nur dich geliebt habe, seit
ich empfinde? Will sagen, natiirlich nicht dich, doch die Idee von dir, den holden Au-
genblick, den du verkorperst?70

Diese Idee, die Felix vergegenwirtigt, konnte aber anders gedeutet
werden, namlich als der Typus, fiir den Frau Houpflé eine besondere
Vorliebe hat: “Nur euch Knaben hab’ ich geliebt von je [...]. Der Ty-
pus wuchs ein wenig mit mir und meinen Jahren, aber tiiber achtzehn
hat er’s [...] nie hinausgebracht.”7! Bei Frau Houpflé trigt dieser Ty-
pus einen Namen, nimlich Hermes: “das Gottliche, das Meisterwerk
der Schopfung, Standbild der Schonheit, das seid ihr, ihr jungen, ganz
jungen Manner mit den Hermes-Beinen.”72 Also gilt Hermes fur sie
als mythisches Grundmuster des schonen jungen Burschen, kurzum
als Urbild des Epheben. In seinen Studien zu Mythos und Psychologie bei
Thomas Mann weist Manfred Dierks darauf hin, dass “raumzeitliches

69 Thomas Mann, a.a.0., S. 446.

70 Ebd., S. 445. Hervorhebung Y. A.
71 Ebd.

72 Ebd., S. 444.



32 Yasmine Atlas

Denken [...] sich die ewige Idee eines Wesens ,mythisch’ als sukzes-
sive Reproduktion seines (Gattungs-) Typus dar[stellt]”.” In dieser
Hinsicht ist es interessant, Felix’ Einstieg in die Liftboy-Rolle niher
zu betrachten: “Felix, das hat etwas zu Privates [...]. Sie werden Ar-
mand genannt werden”74 entscheidet Herr Stirzli. Indem er “den
Namen seines Vorgingers vom Lift, Armand, [ibernimmt|”,75 “wird
Krull mit allen jenen Figuren auf eine Stufe gestellt, die im Typus
aufgehen”.76 Felix’ Zugehorigkeit zu diesem Typus wird durch fol-
gende Aussage von Frau Houpflé bestitigt: “Der neue Armand, wenn
ich nicht irre?”’?”7 Zudem bringt dieses Zitat die zuvor erwihnte “suk-
zessive Reproduktion” des Gattungstypus deutlich zum Ausdruck.
Nunmehr wird klarer, weshalb Frau Houpflé, “so kiirzlich erst ange-
kommen, schon den Namen des Burschen wusste”:78 “Vielleicht
kannte sie ihn linger”, figt Felix dazu an. Sie kannte den ‘vorderen’
Armand tatsichlich linger, insofern, als er in gleicher Weise wie Felix
dem Grundmuster der “jungen Manner mit den Hermes-Beinen”
entspricht. Letztlich erweisen sich der Armand- und der Hermes-
Typus als Synonyme zueinander, was auch schon durch die Parony-
mie suggeriert wird. Hier fungiert der Mythos als Mittel der Typisie-
rung und damit gewinnt das Dargestellte an erheblicher Autoritiit.

IV. Epilog

Die Verleihung der Hermes-Attribute bleibt indes hochst ambivalent.
Einerseits gibt sie Frau Houpflé Anlass, ihre Autoritit als gebildete
Biirgerin hervorzuheben und Felix gleichzeitig herabzusetzen; ande-
rerseits bewirkt sie die symbolische Erhohung des Protagonisten.
Ausserdem dient die Mythologie nicht nur der kitschigen Verzierung
des Unangenehmen, sondern hat vor allem eine legitimierende Funk-
tion: Durch den im dichterischen aber auch im platonischen Sinne

73 Manfred Dierks, a.4.0., S. 99.

74 Thomas Mann, a.a.0., S. 417.

75  Hans Wysling, “Mythos und Psychologie” bei 'Thomas Mann. Frweiterte Antrittsvorlesung,
gehalten am 17. Mai 1969 an der Eidgendssischen Technischen Hochschule, Ziirich, Polyg-
raphischer Verlag, 1969, S. 18.

76 Hans Wysling, Nargissmus und illusiondre Fxcistengform, a.a.0., S. 262.

77 Thomas Mann, a.a.0., S. 437.

78 FEbd., S. 420.



“Hermes! Er weiss nicht, wer das ist, und ist es selbst!” 33

fungierenden Mythos rechtfertigt Frau Houpflé ihr Verhiltnis mit Fe-
lix. Ausserhalb der dargestellten Geschichte verliert jedoch der My-
thos diese legitimierende Funktion, indem seine Autoritit, auf die
sich Frau Houpflé beruft — sei es in Form der #radition classigue oder
des platonischen Idealismus —, komisch entlarvt wird. Auch wenn Fe-
lix — gemaiss der Tradition der Autobiographie — die Erzihlung seiner
eigenen Geschichte regelmassig unterbricht und sich an den Leser
wendet, so halt er sich als erzahlendes Ich in der Episode mit Frau
Houpflé im Hintergrund. Den auf dieses Erlebnis zurtickblickenden
Felix kann man daher nicht gut fiir den Misskredit, in den die Autori-
tit des Mythos gebracht wird, verantwortlich machen. Die Entlar-
vung ist also Folge einer Konstruktion, die sich auf einer noch ande-
ren, zu untersuchenden Ebene abspielt.

Der fiktiven Schriftstellerin verweigert ‘der Text’ gewissermassen
die Legitimation durch den Mythos. Vielmehr scheint er diese fiir
sich zu bewahren, als ginge es letztlich um die Legitimitit des Schrei-
bens im Fall von Bekenntnissen eines Hochstaplers. Wird das Un-
authentische, das Betrtugerische, das Hochstaplerische der Dichtung,
im Besonderen der Autobiographie, hier nicht etwa durch den My-
thos legitimiert, so dass die Frage nach Wahrheit letzten Endes keine
Rolle mehr spielt? Wird das Dargestellte nicht zu einer wise en abyme
fur den Betrug, fir das Stehlen im Schreiben? Ob Hans Wysling auch
daran denkt, wenn er im Hinblick auf Hermes’ Vielseitigkeit und
Verwandlungsfihigkeit sagt, Thomas Mann habe “den Gott seiner
Kunst” gefunden?” “Hermes, meine Lieblingsgottheit ...”

79 Hans Wysling, “Nachwort”, Bekenntnisse des Hochstaplers Felix Krull. Der Memoiren
erster Teil, Frankfurt a. M., Fischer Verlag, 2002, S. 429.



34 Yasmine Atlas

Abstract

Félix Krull est né sous le signe d’Hermes, figure récurrente dans I'ceuvre de Thomas
Mann. L’épithete de “dieu des larrons”, a laquelle il peut prétendre des I'enfance, ne
lui est pourtant donnée que par la bouche de Madame Houpflé. Femme de lettres
imbue de tradition classique, celle-ci se réjouit d’avoir pris pour amant I’adroit voleur
de son coffret a bijoux. Tout comme ce butin, qui permettra a Félix de gravir les
échelons de la société jusqu’a usurper le titre de marquis, les références mytholo-
giques semblent investies d’une fonction ‘exaltative’. A travers le mythe et ses avatars
poético-philosophiques, se trouve encore légitimée la relation entre le jeune Félix et
intellectuelle autoproclamée. L’effet comique produit par le verbiage de Madame
Houpflé indique toutefois que la mythologie perd, aux yeux du lecteur, sa fonction
de légitimation. En derniere analyse, on peut se demander si le roman ne la reprend
pas a son compte, palliant ainsi 'inauthenticité des confessions de 'imposteur qu’est
Félix Krull.



	"Hermes! Er weiss nicht, wer das ist, und ist es selbst!" : Die Autorität des Mythos in Thomas Manns Felix Krull

