
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2010)

Heft: 41: Autoritäre Moderne = Autorité et modernité = Authority and
modernity

Artikel: "Hermes! Er weiss nicht, wer das ist, und ist es selbst!" : Die Autorität
des Mythos in Thomas Manns Felix Krull

Autor: Atlas, Yasmine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006358

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Yasmine Atlas

"Hermes! Er weiss nicht, wer das ist, und
ist es selbst!"

Die Autorität des Mythos in Thomas Manns
Felix Krull

i.

Q £ T" "T* ermes, meine Lieblingsgottheit",1 schreibt Thomas
I I Mann am 24. März 1934 an den Altphilologen und My-

JL -JLthologen Karl Kerényi. Dem Hermes-Motiv begegnet
man tatsächlich in mehreren seiner Werke, vor allem im Tod in Venedig.,

im Zauberberg, in der /o.f£y>ATetralogie und in den Bekenntnissen des

Hochstaplers Felix Krull. In diesem Roman, der Thomas Mann fast

lebenslang begleitet hat, ist der mythologische Stoff gleich zu Beginn
präsent, als der "überaus angenehm und göttergleich gewachsen [e]"2
Felix, Sohn eines Schaumweinfabrikanten im Rheingau, seinem Paten
im "Buch der Kindheit" als 'Griechengo}:t' Modell steht. Für einen
früheren Auftritt — als (nachahmender) Violinist — wird er unter Beifall

und Lobsprüchen mit einer "funkelnde [n] Diamantbrosche in
Leiergestalt"3 ausgezeichnet. Damit gibt der achtjährige Felix sein

Debüt in der Hochstapelei. Während seiner Schulzeit beschränkt sich
die Kunst der Verstellung auf "|s|eine Rolle als Kranker",4 die mit
einem überzeugenden epileptischen Anfall vor der Musterungskommission

ihren Höhepunkt erreichen wird. Doch nehmen die ruhigen
Tage im Rheinland ein Ende, als die Familienfirma Konkurs geht und
Vater Krull durch Selbstmord aus dem Leben scheidet. Nach einem
mit Nachtlokal- und Freudenmädchenbesuchen verbundenen
Aufenthalt in Frankfurt macht sich der Sohn auf den Weg nach Paris, wo

1 Karl Kerényi, Romandichtung und Mythologie. Ein Briefwechsel mit Thomas Mann, Zü¬

rich, Rhein Verlag, 1945, S. 32.
2 Thomas Mann, "Bekenntnisse des Hochstaplers Felix Krull. Der Memoiren ers¬

ter Teil" [1954], in: ders., Gesammelte Werke in dreizehn Bänden, Frankfurt a. M.,
Fischer Verlag, 1974, Bd. 7, S. 284.

3 Ebd., S. 281.
4 Ebd., S. 304.

Colloquium Helveticum 41/2010



20 Yasmine Atlas

eine Stelle in einem vornehmen Hotel auf ihn wartet. Beim
deutschfranzösischen Zoll entwendet der in seiner Kindheit zum Meisterdieb

von Süssigkeiten gewordene Felix einer reichen Dame das Schmuckkästchen.

Ihr begegnet er zufälligerweise im Pariser Hotel wieder und
fällt — diesmal in seiner Liftboylivree — besonders positiv auf. Heimlich

trifft und amüsiert man sich nach Feierabend, wobei der Name
des Gottes zum ersten Mal auftaucht: "Hermes! Er weiss nicht, wer
das ist, und ist es selbst!"5 Als Abschied für immer will Diane

Houpflé — so heisst sie — von Felix erneut bestohlen werden, und
zwar vor ihren Augen. Dadurch erlangt der Hotelangestellte die nötigen

Mittel, um ein gehobenes Leben führen zu können. Als er in
einem der feinsten Restaurants diniert, kommt er mit dem jungen, in
Paris verliebten Marquis de Venosta ins Gespräch. Er geht auf das

Angebot ein, dessen Identität anzunehmen, um die von der Familie

angeordnete Weltreise an seiner Stelle anzutreten. Unterwegs nach

Portugal macht Felix die Bekanntschaft von Professor Kuckuck,
Paläontologe und Direktor des Naturhistorischen Museums in Lissabon.

Dieser legt Wert darauf, den angeblichen Marquis bei seiner
Familie und sogar am königlichen Hof einzuführen.

Allein die groben Züge der Handlung heben hervor, wie zentral
und ausschlaggebend die Affäre mit Frau Houpflé - "ein Erlebnis
fürs Leben"6 — in Felix' Werdegang ist. Diese Episode, in welcher der
Pikaro seine 'mythische Identität' erfährt, scheint demnach einen

interessanten Ausgangspunkt für die Deutung der hermetischen
Anspielungen zu bilden.

II.

Als entscheidender Punkt der Gleichsetzung mit Hermes gilt zweifellos

die Neigung zum Diebstahl: "Er ist der geschmeidige Gott der

Diebe",7 so stellt ihn Frau Houpflé dem Felix vor. Der Homerische

Hymnus an Hermes lässt sich nämlich lang und breit über die Art und

5 Ebd., S. 448.

6 Ebd., S. 451.

7 Ebd., S. 444.



"Hermes! Er weiss nicht, wer das ist, und ist es selbst!" 21

Weise aus, wie "der schlaue Gott der Diebe und Betrüger"8 schon als

kleines Kind einige Rinder aus der Herde seines Bruders Apoll stiehlt.
Durch das Geschenk der von ihm angefertigten Leier gelingt es ihm
jedoch, diesen wieder zu versöhnen. Was Felix betrifft, gesteht er
Frau Houpflé, ihr Saffiankästchen "genommen"9 zu haben. Daher ihr
merkwürdiger Befehl: "Steh auf, wie du da bist, diebischer Gott, und
stiehl!".10 Zwischen Felix und Hermes bewirkt die als Apposition
verwendete Metapher eine quasi objektivierte Identifikation, welche
durch den Chiasmus — auf der Ebene der Silbenzahl der Satzteile wie
auch auf der Klangebene — verstärkt wird.

Ausserdem ist es wichüg auf das von Felix verwendete Verb
zurückzukommen:

"Ich habe es genommen."
"Genommen? Wann?"
"Bei der Douane standen wir nebeneinander. Du warst beschäftigt, und da nahm
ich es."
"Du hast es gestohlen? Du bist ein Dieb? f...]"11

Nur Frau Houpflé nennt das Kind beim Namen. Felix dagegen legt
kein grosses Gewicht auf den Unterschied zwischen Fund und Raub:

"Das Saffiankästchen", so heisst es, "glitt unversehens [...] mit in
[s]ein Köfferchen. Das war mehr ein Geschehen als ein Tun".12 Hier
sei darauf hingewiesen, dass das griechische Wort hermaion ursprünglich

die an den Rastplätzen für Hermes deponierten Opfergaben
bezeichnete und dann "zu einem Namen für unverhofften Gewinn
schlechthin wurde".13 Dazu schreibt Walter Otto in seinem im Jahre
1929 erschienenen Buch Die Götter Griechenlands-.

8 Ilse Becher, "Hermes", Lexikon der Antike, hg. v. Johannes Irmscher, in Zusam¬
menarbeit mit Renate Johne, Leipzig, VEB Bibliographisches Institut, 1990,
S. 242.

9 Thomas Mann, a.a.O., S. 447.
10 Ebd., S. 448.

11 Ebd., S. 447-448.
12 Ebd., S. 389.

13 Gerhard Binder, "Hermes", Der Neue Pau/y. Enzyklopädie derAntike, hg. v. Hubert
Cancik u. Helmuth Schneider, Stuttgart/Weimar, Metzler Verlag, Î998, Bd. 5,
S. 427.



22 Yasmine Atlas

Von ihm [Hermes] kommt der Gewinn, der klug berechnete und der gänzlich
unerwartete; am meisten aber dieser. Das bezeichnet ihn ganz. Wer einen kostbaren

Fund am Wege macht, wem plötzlich ein Glück zufällt, der dankt dem
Hermes.'4

Die Gemeinsamkeiten sind frappant.15 Und während in der griechischen

Antike jene Art Glücksfund nach Hermes genannt wurde,
wurde Felix durch die Wahl des Namens im Zeichen des Glücks — an
"einem Sonntage übrigens"16 — geboren. Das Glück manifestiert sich
auch dadurch, dass der Fund-Raub weiter keine Folgen hat: Hermes
"ist der Gott des fröhlichen und unbedenklichen Gewinnmachens".'7
Bei Felix wird der Raub sogar gelobt: "Du hast es gestohlen? Du bist
ein Dieb? Mais ça c'est suprême! Ich liege im Bett mit einem
Diebe!",18 ruft Frau Houpflé entzückt aus. So verstärkt der Juwelendiebstahl

die Anziehungskraft, die Felix auf sie ausübt. Seine Affare mit
Frau Houpflé entspricht übrigens ganz und gar den hermetischen
Attributen, denn

auch im Reiche der Liebe ist Hermes heimisch [...]. Auch das Reich der Liebe
hat Anteil am Glückshaften, ja, es kann ganz aufgehen in der Gunst des Augenblicks,

im glücklichen Erhaschen, im Schelmenstück - und dann ist es das Reich
des Hermes. [...] Das ist die Liebe als 'Fund', als 'Raub'.19

Dass bei Felix die Liebe eng mit dem Raubmoüv verbunden ist, wird
durch Frau Houpflés wiederholten Ausdruck "Liebes-Diebsgut"20
bestätigt. Mit diesem Ausdruck fasst Thomas Mann die von Kerényi

14 Walter F. Otto, Die Götter Griechenlands. Das Bild des Göttlichen im Spiegel des griechi¬

schen Geistes, Bonn, Cohen Verlag, 1929, S. 137.

15 Laut seiner Korrespondenz mit Karl Kerényi soll Thomas Mann aber das Buch
auch gelesen haben: "Wer und was alles Hermes ist", schreibt der Altphilologe
am 1. März 1934, "schildert unübertrefflich Walter F. Otto in seinem Buch 'Die
Götter Griechenlands' (Bonn 1929), das Sie - wenn Sie mir diese dringliche
Empfehlung verzeihen — unbedingt lesen müssten", worauf Thomas Mann
antwortet: "Das Buch von Otto ist in meinen Händen und ich beginne eben, nach

Beendigung des Ihren, es zu lesen." Karl Kerényi, a.a.O., S. 23 bzw. 32.

16 Thomas Mann, a.a.O., S. 269.
17 Walter Otto, a.a.O., S. 139.

18 Thomas Mann, a.a.O., S. 448.
19 Walter Otto, a.a.O., S. 142.

20 Thomas Mann, a.a.O., S. 450.



"Hermes! Er weiss nicht, wer das ist, und ist es selbst!" 23

in der Einführung in das Wesen der Mythologie angedeutete Synthese
zusammen:

Das Weltall kennt eine Melodie — so können wir dieses etwas komplexere Wesen
umschreiben - vom ewigen Zusammenhang von Liebe und Diebstahl und Handel:

diese Melodie ist - in männlicher Tonart — Hermes.21

Bei Thomas Mann verschmelzen Liebe und Diebstahl miteinander,
so dass sie nur noch ein einziges, durch den Binnenreim vereinheitlichtes

Wort bilden.
Dank diesem "Liebes-Diebsgut" und — vorher schon — dem

Saffiankästchen kann sich Felix mit Kleidern ausstatten, wofür er sich bei
Frau Houpflé, die "Herrin des Kästchens, [...] Spenderin [s]einer
Knöpfstiefel, [s] eines Stockschirmes und [s] eines Ausgeh-Anzugs",22
zu bedanken hat. Dadurch, dass Frau Houpflé als eine Wohltäterin
bezeichnet wird, besitzt sie ein Attribut der Gottheit Artemis, die als

Hüterin des Waldes und des Wildes unter anderem die Scheunen der
Bauern füllt und für Jungtiere sorgt. Die Gemeinsamkeiten zwischen
Artemis und Frau Houpflé werden durch deren Vornamen noch
deutlicher zum Ausdruck gebracht. Zudem ist Artemis nicht nur die
Schützerin des jungen Wildes, sondern auch der Jugend im Allgemeinen:

"Sie wacht [...], ähnlich wie ihr Bruder Apollon, über die
heranwachsende Jugend und steht in besonderer Beziehung zu denen,
die ins Alter der Reife treten."23 Überdies weist Otto darauf hin, dass

sie in ihrem Heiligtum der Stadt Elis "den bezeichnenden Namen
'Freundin der Knaben' ((pikopc.îpaç: Pausan. 6, 23, 8)"24 trug. All diese

Eigenschaften bekräftigen die Verbindung zwischen Artemis und
Diane Houpflé. Bedeutsam in dieser Hinsicht ist Felix' verwunderte
Bemerkung, als er feststellt, dass Frau Houpflé sich den Namen des

Liftboys Armand gemerkt hat: "Es hatte sein Auffallendes und zeugte
von ihrer Leutseligkeit, dass sie, so kürzlich erst angekommen, schon

21 Carl G. Jung u. Karl Kerényi, Einführung in das Wesen der Mythologie. Gottkindmythos.
Eleusinische Mysterien, Zürich, Rascher Verlag, 1941, S. 82. Dass Thomas Mann
dieses Buch mit grossem Interesse gelesen hat, geht aus seiner Korrespondenz
hervor: "Das ,Göttliche Kind' [1. Teil der ,Einführung in das Wesen der Mythologie']

hat mich richtig erreicht." Kerényi, Romandichtung und Mythologie, S. 82.

22 Thomas Mann, a.a.O., S. 435.
23 Walter Otto, a.a.O., S. 113.

24 Ebd., S. 112.



24 Yasmine Atlas

den Namen des Burschen wusste."25 Während Diane Houpflé sich
den Knaben gegenüber leutselig verhält, "verabscheu [t] [sie] den
Vollmann mit dem Vollbart, die Brust voller Wolle, den reifen [...]
Mann."26

Im Gegensatz dazu wird Felix vielmehr als ein anziehender

Androgyn dargestellt: "Ich aber besass seidenweiches Flaar, wie man
es nur selten beim männlichen Geschlechte findet."27 Ferner behauptet

er, "nicht [...] Frau [...], aber auch nicht [...] Mann, sondern
etwas Wunderbares dazwischen"28 zu sein. Die hermaphroditische
Komponente kommt im Vorstellungsgespräch mit Herrn Stürzli
deutlich ins Spiel: "[...] da er mich ins Auge fasste, verzerrte sich sein
Gesicht zu einem gewissen eklen Ausdruck, der, wie ich genau
verstand, auf nichts anderes als auf meine damalige Jugendschöne
zurückzuführen war."29 Felix ist sich bewusst, durch sein zweideutiges
Wesen bei Herrn Stürzli die widersprüchlichste Reaktion ausgelöst zu
haben. In seinem Buch Hermes der Seelenführer befasst sich Karl
Kerényi mit vorolympisch-mythologischen Erzählungen, die darauf
hinweisen, dass der Ur-Hermes androgyn war: "Wissen wir denn,
dass der urmythologische Hermes [...] schon ein eindeutig männliches

Wesen war? Viel wahrscheinlicher ist das Gegenteil davon."30
Wie oft hervorgehoben, "ist [Hermes] eine androgyne Gottheit, ein
Vermittler widerstreitender Extreme und ihr Allversöhner".31 Die
Androgynie — als Vereinigung der Gegensätze par excellence — wird in
Thomas Manns Stil wiedergegeben,

ein Stil, der bis in die feinsten Verästelungen hinein die Vorliebe des Erzählers
für antithetische Zuspitzungen erkennen lässt, ein Stil, in dem nur zu gern
Widersprüchlichstes auf knappstem Raum, in der Form des Oxymorons,
zusammengezwängt wird [...].32

25 Thomas Mann, a.a.O., S. 420.

26 Ebd., S. 445.
27 Ebd., S. 273.

28 Ebd., S. 374.

29 Ebd., S. 411.

30 Karl Kerényi, Hermes der Seelenführer, Zürich/Stuttgart, Rhein Verlag, 1944, S. 74.

31 Bernd M. Kraske, Im Spiel von Sein und Schein. Thomas Manns Hochstapler-Roman 'Fe¬

lix Krull", Bad Schwartau, WFB Verlagsgruppe, 2005, S. 33.

32 Jürgen Rothenberg, "Der göttliche Mittler. Zur Deutung der Hermes-
Figurationen im Werk Thomas Manns", Euphorion, 66, 1972, S. 60.



"Hermes! Er weiss nicht, wer das ist, und ist es selbst!" 25

Dies gibt der verschwenderischen Fülle von Oxymora33 eine neue
Bedeutung. In Frau Houpflés begeistertem Ausruf "Die Brust so süss

in ihrer weichen und klaren Strenge"34 verschmelzen entgegengesetzte
Eigenschaften miteinander, die Felix' Androgynie widerspiegeln,

nämlich die weibüche Anmut und die männliche Kraft. Auch die
dialektische Satzstruktur entspricht seiner zweideutigen Identität: "Ich
liege hier [...] mit einem zwar göttlichen, doch ganz gemeinen
Domestikenjungen."35 Frau Houpflé zufolge wäre Felix nicht nur Mitder
zwischen Mann und Weib, sondern auch ein Vermittier zwischen
dem Göttlichen und dem Gemeinen. Dazu kommt, dass er sowohl
mit der gehobenen Gesellschaft, als auch mit der Unterwelt verkehrt.
Es ist kein Zufall, dass ihm der Name Armand — lautlich nah zum
französischen 'Hermès' — gerade am Tag bevor er als Liftjunge zu
arbeiten anfangt, zugeschrieben wird: "In dieser seiner Tätigkeit wird er
dem antiken Hermes verglichen, der als Götterbote Verbindung stiftete

zwischen der oberen und der unteren Welt, zwischen Göttern
und Menschen."36 Besonders aufschlussreich in dieser Beziehung ist
auch die Tatsache, dass Herr Stürzli mit seiner "ungewöhnliche [n]

Körperfülle", "seinem wulstigen Doppelkinn", seinem "überaus mäs-

sig gewölbtjen]" Rücken, seinem "äusserst speckig gedrungen [en]"
Nacken und der "hornartig erhabenen Warze" auf dem "vordere[n]
Teil seiner Nase" als eine Unterweltfigur dargestellt wird. Schon der

Weg, der Felix zum Generaldirektor führt, hat etwas von einer
Höllenfahrt nach volkstümlichen Vorstellungen: "Wir stiegen eine Treppe

hinab", die Gänge waren "mit schönen roten Läufern belegt" und
der Fahrstuhl "mit einer roten Sammetbank versehen". Als sie, das

heisst Felix und sein Begleiter, "unten [waren]", zeigte sich "Herr
Stürzli, ein Mann [...] mit grauem Spitzbärtchen".37

Im Gegensatz zu Felix ist bei Diane Houpflé nicht — oder nicht in
erster Linie — das Äusserliche zweideutig, sondern der Charakter, und

zwar in Ubereinstimmung mit der typischen Ambivalenz der olympischen

Götter einschliesslich Artemis: "Bei Homer erhält sie die eh-

33 "Junger Teufel, glatter Knabe", "holder Dümmling", "Göttlich-Dumme[r]" und
"süsser Tropf' sind nur einige Beispiele davon. Thomas Mann, a.a.O., S. 442-
444.

34 Ebd., S. 444.

35 Ebd., S. 443.
36 Jürgen Rothenberg, a.a.O., S. 64.

37 Thomas Mann, a.a.O., S. 409—411.



26 Yasmine Atlas

rende Bezeichnung àyvfj, ein Wort, [...] das vorzüglich Anwendung
findet auf die unberührten Elemente der Natur"38. Jedoch hat sie eine
dunkle Seite, und zwar dadurch, das s sie — wie von Kerényi betont —

in der späten Dichtung mit Hekate, der Göttin der Finsternis und des

Mondes, gleichgesetzt wurde: "Hekate und Artemis [...] werden in
der antiken Literatur so oft als gleichwertige Namen verwendet, dass

wir dies nicht für völlig grundlos halten dürfen."39 Aufgrund dieser

Gleichsetzung steht Artemis in Zusammenhang mit düsteren Taten.
Das ist bei Frau Houpflé auch der Fall. Als Diane ist die Vertreterin
des Intellekts, mithin die züchtige Jungfrau: "Ich schreibe unter
meinem Mädchennamen Diane Philibert."40 Als Madame Houpflé hingegen

ist sie Hekate, die wilde Wanderjägerin.41 Felix' Gedanke, als er
sie im Lift des Hotels wieder trifft, gewinnt in dieser Hinsicht an neuer

Bedeutung:

Dass ihr Meingedenken, ihr Fragen nach mir die Form gegen mich gerichteter
Schritte annehmen könnte, dass sie vielleicht von solchen Schritten gerade
zurückkehrte, diese naheliegende Möglichkeit [...] vermochte nicht aufzukommen

gegen den Zauber einer Situation, in welcher der Fragenden der Gegenstand
ihres Fragens, ohne dass sie es ahnte, so nahe war.42

Zu diesem Zeitpunkt ist er selbst weit davon entfernt zu ahnen, dass

Frau Houpflé weniger nach dem Dieb ihres Schmuckkästchens als

nach jungen schönen Liebhabern sucht. Als Hekate ist sie letztlich die
laszive und zugleich aggressive, sich mit Genuss entwürdigende
Nymphe — Ambivalenz pur: "Ich heisse Diane [...], nenne mich
Hure."43

38 Walter Otto, a.a.O., S. 105. Walter Burkert fügt dazu an: "Die Göttin im Kreis
ihrer Nymphen ist hagnê im besonderen Sinn, als unberührte und unberührbare

Jungfrau". Walter Burkert, Griechische Religion der archaischen und klassischen Epoche,

Stuttgart/Berlin, Kohlhammer Verlag, 1977, S. 235.
39 Carl G. Jung u. Karl Kerényi, Einführung in das Wesen der Mythologie, a.a.O., S. 160.

40 Thomas Mann, a.a.O., S. 443.
41 Cf. dazu Donald F. Nelson, Portrait of the Artist as Hermes. A Study ofMyth and Py-

chology in Thomas Mann's Felix Krull, Chapel Hill, The University of North Carolina

Press, 1971, S. 49.

42 Thomas Mann, a.a.O., S. 420.
43 Ebd., S. 443.



"Hermes! Er weiss nicht, wer das ist, und ist es selbst!" 27

III.

Trotz ihrer Selbsterniedrigung als Hekate-Figur erhöht sich Frau

Houpflé durch ihre bildungsbürgerlichen mythologischen Assoziationen.

So verleiht ihr der Mythos eine besondere Autorität, umso mehr
als Felix diesen nicht kennt:44

"[...] Weisst du, wer Hermes ist?"
"Ich muss gestehen, im Augenblick — "
"Céleste! Diane Philibert macht Liebe mit einem, der von Hermes nie gehört hat!
Wie das den Geist kösdich erniedrigt! Ich will dir sagen, süsser Tropf, wer Hermes

ist. [...]"45

Aufgrund dieser Kenntnis setzt Frau Houpflé Felix herab und macht
sich in schonungsloser Weise lustig über ihn. Doch, genauso wie sie

sich selbst erniedrigt und zugleich erhöht, erhebt sie Felix aufgrund
seiner Schönheit, und trotz wiederholter Erwähnung seiner "stupidité"46

und seines niedrigen sozialen Status, auf den Rang einer Gottheit.

Die Erhöhung könnte übrigens schon im Motiv des Lifts wie
auch im Namen der Strasse, in der Felix' Hehler wohnt, nämlich
"Rue de l'Échelle au Ciel", gegeben sein.47 Sie hat aber auch mit
sozialem Aufstieg zu tun; dank dem Schmuckkästchen und vor allem
dem "frischen Anlauf einer neu auftretenden Begabung"48 für den
Handel erwirbt Felix eine stattliche Summe sowie die Anerkennung
des Uhrmachers:

Nun, bravo! [...] Du gefällst mir [...] und ich hätte nicht so unerlaubt generös
mit dir abgeschlossen, wenn du mir nicht wirklich Vertrauen einflösstest. Sieh,

ich möchte die Verbindung mit dir gern aufrechthalten. [...] Du hast etwas

Sonniges. [...] Erweise dich dankbar, indem du wiederkommst!49

44 Für Felix wird die Erwähnung von Hermes im Gespräch mit dem gelehrten Pro¬

fessor Kuckuck entscheidend sein, um als Aristokrat glaubwürdig aufzutreten:
"bei meiner Erziehung auf dem Schloss wurde aufs Mythologische immer viel
Wert gelegt. Eine persönliche Liebhaberei meines Hauslehrers ..." Ebd., S. 540.

45 Ebd., S. 444.

46 Ebd., S. 443.
47 Vgl. dazu Hans Wysling, Narzissmus und illusionäre Existenzform. Zu den Bekenntnis¬

sen des Hochstaplers Felix Krull, Bern/München, Francke Verlag, 1982, S. 263.
48 Thomas Mann, a.a.O., S. 428.

49 Ebd., S. 429—430.



28 Yasmine Atlas

Dadurch, dass Felix sich sozusagen als sonniger "Gott des Handels
und des Marktes"50 durchsetzt, wird seine Identifizierung mit Hermes
verstärkt. Oder, von der anderen Seite her gesehen, führt diese

Identifizierung den Pikaro zur ganz spontanen Übernahme eines weiteren
hermetischen Attributs und rechtfertigt sie zugleich. Durch den

Hermes-Mythos gewinnt Felix jedenfalls an Autorität. Auf der Ebene
des Dargestellten scheint also die Mythologie die rhetorische Funktion

der symbolischen Selbsterhöhung zu haben. Der Ausdruck "Ein-
kleidungs- und Erhöhungsgeschichte"51 weist darauf hin, dass der

Mythos hier auch eine Verschleierungsfunktion hat. Das Bild der

Einkleidung, und der Verkleidung gar,52 ist bedeutsam in dieser
Beziehung: durch die mythologischen Anspielungen wird — sagt Hans

Wysling — Felix' Affäre mit Diane Houpflé in eine "Götterhochzeit"53
verwandelt. Unter der Autorität des Hermes-Mythos wird das

Unangenehme beschönigt, ähnlich wie das normabweichende Verhalten
der homerischen Götter durch allegorische Exegesen gerechtfertigt
wurde. Dass es sich zwischen Felix und Diane ausserdem um eine

Männerbeziehung handelt, ist im Hinblick darauf, dass "die Houpflé-
Szene schon in der Frühzeit konzipiert worden [ist]",54 nicht auszu-
schliessen, denn "homoerotische Erfahrungen hat Thomas Mann"
laut Wysling "in den Frühwerken zum Teil in heterosexuelle
umgewandelt".55 In Bezug auf Tonio Kröger schreibt Heinrich Detering in
seinem Buch Das offene Geheimnis von einer "Camouflage-Strategie".56
Für ein homosexuelles Verhältnis spricht in den Bekenntnissen auch die

Tatsache, dass Frau Houpflé Felix als "Mignon in Livree"57 bezeichnet.

Während der Mythos als Verschleierung einer homoerotischen
Beziehung fungieren könnte, dienen Dianes Alexandriner als sprachliche

Verzierung ihrer Liebe zu den Knaben: "ihr werdet immer sein,

50 Ilse Becher, a.a.O., S. 242.

51 Thomas Mann, a.a.O., S. 525.

52 Laut seinem Paten Schimmelpreester hat Felix "einen Kostümkopf'. Ebd.,
S. 284.

53 Hans Wysling, a.a.O., S. 264.

54 Ebd., S. 87.

55 Ebd., S. 90.

56 "Die Grenze zwischen homoerotischer und heteroerotischer Lesbarkeit des Tex¬

tes verläuft [...] zwischen zwei Ebenen des Textes selbst". Heinrich Detering,
Das offene Geheimnis. V.ur literarischen Produktivität eines Tabus von Winckelmann bis %u

Thomas Mann, Göttingen, Wallstein Verlag, 1994, S. 292.

57 Thomas Mann, a.a.O., S. 441.



"Hermes! Er weiss nicht, wer das ist, und ist es selbst!" 29

der Schönheit kurzes Glück, holdseliger Unbestand, ewiger
Augenblick."»»

Durch ihre Poesie sowie durch ihre klassische Bildung macht Frau

Houpflé ihren Status als "Frau von Geist" geltend. Doch hält sie

nicht geheim, dass sie ihre "Romane [...] voll Seelenkunde, pleins
d'esprit" und ihre "volumes de vers passionnés"59 dank den "Strass-

burger Klosettschüsseln von Houpflé"60 "schreiben kann": "ich habe

Houpflé geheiratet [...] damit ich im Schutze seines Reichtums meine
Bücher schreiben kann, qui sont énormément intelligents."61 Dieses
komische Mäzenatentum sowie die Tatsache, dass Felix als Muse
dient und dadurch verewigt werden soll, führt — ausserhalb der
dargestellten Geschichte - zur Travestie der tradition classique, auf deren
Autorität sich Frau Houpflé beruft.

Dieser Kontrast zwischen Geist und Trivialem ist kennzeichnend
für Frau Houpflés Gerede. Das absolut Triviale der Liebesszene
verbindet sie nicht nur mit Mythologie und Dichtung, sondern auch mit
angeblichen philosophischen Überlegungen:

Der Geist ist wonnegierig nach [...] dem Lebendig-Schönen dans sa stupidité,
[...] verhebt ist er ins Schöne und Göttlich-Dumme, er kniet vor ihm, er betet es

an in der Wollust der Selbstentsagung, Selbsterniedrigung, und es berauscht ihn,
von ihm erniedrigt zu werden.6^

Der Zusammenhang vom Geist und dem durch die Substantivierung
abstrakt wirkenden Schönen erinnert63 an die platonische Ideenlehre,
nach welcher die körperliche Schönheit einen Zugang zur Schönheit
selbst bietet. Dieser Vorgang kommt im Symposion bestens zum
Ausdruck:

58 Ebd., S. 446. Auch auf Französisch spricht Diane Houpflé Alexandriner, und

zwar bis hin zur diérèse. "Tu ne connais pas donc le vers alexandrin — ni le dieu

voleur, toi-même si divin?" Ebd. Hervorhebung Y. A.
59 Ebd., S. 443.

60 Ebd., S. 448.

61 Ebd., S. 446.

62 Ebd., S. 443—444.

63 Frederick Lubich spricht von "pseudoplatonischen Aufschwünge [n]". Frederick
A. Lubich, Die Dialektik von Logos und Eros im Werk von Thomas Mann, Heidelberg,
C. Winter Universitätsverlag, 1986, S. 302.



30 Yasmine Atlas

Wenn also jemand mittels der echten Knabenliebe, von dort an aufgestiegen,
jenes Schöne anfängt zu erblicken, der kann beinahe zur Vollendung gelangen.
Denn dies ist die rechte Art, sich auf die Liebe zu legen oder von einem anderen
dazu angeführt zu werden, dass man von diesem einzelnen Schönen beginnend
jenes einen Schönen wegen immer höher hinaufsteige, gleichsam stufenweise

von einem zu zweien und von zweien zu allen schönen Gestalten, und von den
schönen Gestalten zu den schönen Sitten und Handlungsweisen, und von den
schönen Sitten zu den schönen Kenntnissen, bis man von den Kenntnissen endlich

zu jener Kenntnis gelangt, welche von nichts anderem als eben von jenem
Schönen selbst die Kenntnis ist, und man also zuletzt jenes selbst, was schön ist,
erkenne.64

Wie schon hervorgehoben, wird auch in den Bekenntnissen auf die Me-
taphorik des Aufstiegs zurückgegriffen. Bei Felix ist das Motiv der
Himmelsleiter aber so eng mit dem materiellen Gewinn verbunden,
dass die Anspielung komisch wirkt. Im Tod in Venedig wird der "Aufstieg

[...] von der empirischen Schönheit zur allgemeinen Idee des

Schönen" sogar "erläutert",65 und zwar anlässlich Aschenbachs
mythologisch-philosophischer Vision: "Die Schönheit, Phaidros, merke
das wohl, [...] [ist] des Sinnlichen Weg, ist, kleiner Phaidros, der Weg
des Künsders zum Geiste."66 Und ferner: "So ist die Schönheit der

Weg des Fühlenden zum Geiste, - nur der Weg, ein Mittel nur; kleiner
Phaidros."67 Die eines sokratischen Transzendierens fähige Liebe soll
tatsächlich asketisch sein, denn

wer nur nicht noch frischen Andenkens ist oder schon verdorben, der wird auch
nicht heftig von hier dorthin gezogen zu der Schönheit selbst, indem er, was hier
ihren Namen trägt, erblickt: so dass er es auch nicht anschauend verehrt, sondern
der Lust ergeben, gedenkt er sich auf tierische Art zu vermischen und roher Weise

sich ihm nahend, fürchtet er sich nicht, noch scheut er sich, widernatürlich der
Lust nachzugehen.68

64 Piaton, "Das Gastmahl", 211b—c, in: ders., Werke in acht Bänden, griechisch u.
deutsch hg. v. Gunther Eigler, bearb. v. Dietrich Kurz, griechischer Text v. Léon
Robin, Auguste Diès u. Joseph Souilhé, deutsche Ubersetzung v. Friedrich
Schleiermacher, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1988, Bd. 3,
S. 348-349. Freundlicher Hinweis von Peter Frei.

65 Manfred Dierks, Studien %u Mythos und Psychologie hei Thomas Mann. An seinem Nach-
lass orientierte Untersuchungen %um 'Todin Venedig", %um "Zauberberg" und %ur "]oseph"-

Tetralogie, Bern/München, Francke Verlag, 1972, S. 235.
66 Thomas Mann, Der Tod in Venedig, Frankfurt a. M., Fischer Taschenbuch Verlag,

1984, S. 65 - 66.

67 Ebd., S. 43. Hervorhebung Y. A.
68 Piaton, "Phaidros", 250e, in: ders., Werke in acht Bänden, 1983, Bd. 5, S. 89.



"Hermes! Er weiss nicht, wer das ist, und ist es selbst!" 31

Anders ausgedrückt darf der Geliebte in der Knabenliebe nicht im
Sinnlichen bleiben, sondern muss zum Geistigen übergehen. Nach
einer metaphysischen Erfahrung strebt Frau Houpflé hingegen nicht,
sondern gibt sich trotz ihrer unaufhörlichen Rederei, durch welche
das Ganze ins Lächerliche gezogen wird, nur reiner Sinnlichkeit hin:
"Ich lebe [...] in der Liebe zu euch, zu dir, du Wunschbild, dessen

Schönheit ich küsse mit meines Geistes letzter Unterwürfigkeit!"69
Indem Frau Houpflé die Schönheit küsst, "erblickt" sie tatsächlich

nur, "was hier ihren Namen trägt", nämlich das zuvor erwähnte
"Lebendig-Schöne [ ]". Besonders interessant ist hier, dass diese sinnliche
Schönheit, die eigentüch zur Ideenwelt führen sollte, als dumm
betrachtet wird. All das trägt letzten Endes zur komischen Entlarvung
des platonischen Idealismus bei. Innerhalb der dargestellten
Geschichte dagegen erscheint der Piatonismus — ähnlich wie im Tod in

Venedig — als intellektuelle Zuflucht für Frau Houpflés abweichendes

Verhalten, als Sublimierung ihrer Geschlechtstriebe. Mit anderen
Worten beruft sie sich auf die Autorität des hier im platonischen Sinne

fungierenden Mythos:

Willst du glauben, Geliebter, dass ich nur dich, immer nur dich geliebt habe, seit
ich empfinde? Will sagen, natürlich nicht dich, doch die Idee von dir, den holden
Augenblick, den du verkörperst?7"

Diese Idee, die Felix vergegenwärtigt, könnte aber anders gedeutet
werden, nämlich als der Typus, für den Frau Houpflé eine besondere
Vorliebe hat: "Nur euch Knaben hab' ich geliebt von je [...]. Der
Typus wuchs ein wenig mit mir und meinen Jahren, aber über achtzehn
hat er's [...] nie hinausgebracht."71 Bei Frau Houpflé trägt dieser

Typus einen Namen, nämlich Hermes: "das Göttliche, das Meisterwerk
der Schöpfung, Standbild der Schönheit, das seid ihr, ihr jungen, ganz
jungen Männer mit den Hermes-Beinen."72 Also gilt Hermes für sie

als mythisches Grundmuster des schönen jungen Burschen, kurzum
als Urbild des Epheben. In seinen Studien %u Mythos und Psychologie bei

Thomas Mann weist Manfred Dierks darauf hin, dass "raumzeitliches

69 Thomas Mann, a.a.O., S. 446.

70 Ebd., S. 445. Hervorhebung Y. A.
71 Ebd.

72 Ebd., S. 444.



32 Yasmine Atlas

Denken [...] sich die ewige Idee eines Wesens ,mythisch' als sukzessive

Reproduktion seines (Gattungs-) Typus dar[stellt]".73 In dieser
Hinsicht ist es interessant, Felix' Einstieg in die Liftboy-Rolle näher

zu betrachten: "Felix, das hat etwas zu Privates [...]. Sie werden
Armand genannt werden",74 entscheidet Herr Stürzli. Indem er "den
Namen seines Vorgängers vom Lift, Armand, [übernimmt]",75 "wird
Krull mit allen jenen Figuren auf eine Stufe gestellt, die im Typus
aufgehen".76 Felix' Zugehörigkeit zu diesem Typus wird durch
folgende Aussage von Frau Houpflé bestätigt: "Der neue Armand, wenn
ich nicht irre?"77 Zudem bringt dieses Zitat die zuvor erwähnte
"sukzessive Reproduktion" des Gattungstypus deutlich zum Ausdruck.
Nunmehr wird klarer, weshalb Frau Houpflé, "so kürzlich erst
angekommen, schon den Namen des Burschen wusste":78 "Vielleicht
kannte sie ihn länger", fügt Felix dazu an. Sie kannte den 'vorderen'
Armand tatsächlich länger, insofern, als er in gleicher Weise wie Felix
dem Grundmuster der "jungen Männer mit den Hermes-Beinen"
entspricht. Letztlich erweisen sich der Armand- und der Hermes-
Typus als Synonyme zueinander, was auch schon durch die Paronymie

suggeriert wird. Hier fungiert der Mythos als Mittel der Typisierung

und damit gewinnt das Dargestellte an erheblicher Autorität.

IV. Epilog

Die Verleihung der Hermes-Attribute bleibt indes höchst ambivalent.
Einerseits gibt sie Frau Houpflé Anlass, ihre Autorität als gebildete
Bürgerin hervorzuheben und Felix gleichzeitig herabzusetzen;
andererseits bewirkt sie die symbolische Erhöhung des Protagonisten.
Ausserdem dient die Mythologie nicht nur der kitschigen Verzierung
des Unangenehmen, sondern hat vor allem eine legitimierende Funktion:

Durch den im dichterischen aber auch im platonischen Sinne

73 Manfred Dierks, a.a.O., S. 99.

74 Thomas Mann, a.a.O., S. 417.

75 Hans Wysling, "Mythos and Psychologie " bei Thomas Mann. Erweiterte Antrittsvorlesung
gehalten am 17. Mai 1969 an der Eidgenössischen Technischen Hochschule, Zürich,
Polygraphischer Verlag, 1969, S. 18.

76 Hans Wysling, Nartfssmus und illusionäre Existenzform, a.a.O., S. 262.
77 Thomas Mann, a.a.O., S. 437.

78 Ebd., S. 420.



"Hermes! Er weiss nicht, wer das ist, und ist es selbst!" 33

fungierenden Mythos rechtfertigt Frau Houpflé ihr Verhältnis mit Felix.

Ausserhalb der dargestellten Geschichte verliert jedoch der
Mythos diese legitimierende Funktion, indem seine Autorität, auf die
sich Frau Houpflé beruft — sei es in Form der tradition classique oder
des platonischen Idealismus —, komisch entlarvt wird. Auch wenn Felix

— gemäss der Tradition der Autobiographie — die Erzählung seiner

eigenen Geschichte regelmässig unterbricht und sich an den Leser
wendet, so hält er sich als erzählendes Ich in der Episode mit Frau

Houpflé im Hintergrund. Den auf dieses Erlebnis zurückblickenden
Felix kann man daher nicht gut für den Misskredit, in den die Autorität

des Mythos gebracht wird, verantwortlich machen. Die Entlarvung

ist also Folge einer Konstruktion, die sich auf einer noch anderen,

zu untersuchenden Ebene abspielt.
Der fiktiven Schriftstellerin verweigert 'der Text' gewissermassen

die Legitimation durch den Mythos. Vielmehr scheint er diese für
sich zu bewahren, als ginge es letztlich um die Legitimität des Schreibens

im Fall von Bekenntnissen eines Hochstaplers. Wird das

Unauthentische, das Betrügerische, das Hochstaplerische der Dichtung,
im Besonderen der Autobiographie, hier nicht etwa durch den
Mythos legitimiert, so dass die Frage nach Wahrheit letzten Endes keine
Rolle mehr spielt? Wird das Dargestellte nicht zu einer mise en abyme

für den Betrug, für das Stehlen im Schreiben? Ob Hans Wysling auch
daran denkt, wenn er im Hinblick auf Hermes' Vielseitigkeit und

Verwandlungsfahigkeit sagt, Thomas Mann habe "den Gott seiner
Kunst" gefunden?79 "Hermes, meine Lieblingsgottheit ..."

79 Hans Wysling, "Nachwort", Bekenntnisse des Hochstaplers Felix Krull. Der Memoiren

erster Teil, Frankfurt a. M., Fischer Verlag, 2002, S. 429.



34 Yasmine Atlas

Abstract

Félix Krull est né sous le signe d'Hermès, figure récurrente dans l'œuvre de Thomas
Mann. L'épithète de "dieu des larrons", à laquelle il peut prétendre dès l'enfance, ne
lui est pourtant donnée que par la bouche de Madame Houpflé. Femme de lettres
imbue de tradition classique, celle-ci se réjouit d'avoir pris pour amant l'adroit voleur
de son coffret à bijoux. Tout comme ce butin, qui permettra à Félix de gravir les

échelons de la société jusqu'à usurper le titre de marquis, les références mythologiques

semblent investies d'une fonction 'exaltative'. À travers le mythe et ses avatars

poético-philosophiques, se trouve encore légitimée la relation entre le jeune Félix et
l'intellectuelle autoproclamée. L'effet comique produit par le verbiage de Madame

Houpflé indique toutefois que la mythologie perd, aux yeux du lecteur, sa fonction
de légitimation. En dernière analyse, on peut se demander si le roman ne la reprend
pas à son compte, palliant ainsi l'inauthenticité des confessions de l'imposteur qu'est
Félix Krull.


	"Hermes! Er weiss nicht, wer das ist, und ist es selbst!" : Die Autorität des Mythos in Thomas Manns Felix Krull

