
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2009)

Heft: 40: Probleme der Gattungstheorie = Problèmes de la théorie des
genres littéraires = Problems of genre theory

Artikel: Schwankende Gestalten : zur Theorie einer transkulturellen
Gattungsgeschichte

Autor: Zymner, Rüdiger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006344

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rüdiger Zymner

Schwankende Gestalten

Zur Theorie einer transkulturellen
Gattungsgeschichte

Wenn
man wenigstens versuchsweise von der — freilich nicht

unumstrittenen und komparatistisch keineswegs etablierten
— Annahme ausgeht, dass die wissenschaftliche Beschäftigung

mit Literatur im Prinzip keine Zeit, keinen Zeitraum und keine
Kultur ausschliesse und dass es keine Restriktionen apriorischer Art
gebe, die literaturwissenschaftliche Forschungen mit weiten historischen

und kulturellen Ausdehnungen unmöglich machten (ebenso
wenig wie sogar Geschichten der Weltliteratur),1 und wenn man
überdies der Meinung ist, dass die literaturwissenschaftliche Kompa-
ratistik sich nicht auf sektorielle Bündelungen von (zumeist westlichen)

Literaturen reduzieren lassen müsste, so hat oder hätte das

nicht allein wissenschaftsorganisatorische, praktische und institutionelle

Konsequenzen, sondern vor allen Dingen methodische und
theoretische.

Schnell werden nämlich bei dem Versuch einer transkulturellen
allgemeinen Literaturwissenschaft und dem einer transkulturellen
Literaturgeschichte Kategorisierungen und Zuschreibungen problematisch,

die aus der Perspektive einzelner Nationalphilologien ebenso
wie aus der Perspektive einer nur zwei oder mehrere Nationalliteraturen

miteinander vergleichenden Komparatistik als grundlegend und
selbstverständlich erscheinen.

Problematisch wird beispielsweise, ob und in welchem Sinn es eine

Komparatistik mit transkulturellem Anspruch überhaupt mit
'Literatur' zu tun hat, ob und in welchem Sinn sie es mit Texten zu tun

1 Vgl. Anders Pettersson, "Concepts of Literature and Transcultural Literary Hi¬

story", Uterary History: Towards a Global Perspective, hg. v. Gunilla Lindberg-Wada,
4 Bde., Berlin, New York 2006, Bd. 1, S. 1-35; zum Projekt einer "comparatisti-
que planétaire" siehe bereits René Etiemble, Essais de littérature (vraiment) generale,

Paris, 1974 u.ö.; René Etiemble, Quelques essais de la littérature universelle, Paris,

1982; René Etiemble, Ouverture(s) sur un comparatismeplanétaire, Paris, 1988.

Colloquium Helveticum 40/2009



186 Rüdiger Zymner

hat, und ob und in welchem Sinn etablierte regulative Konzepte wie
das des Autors, der Epoche oder diejenige der Gattung Geltung
beanspruchen können.

Bei näherer Beschäftigung mit den ältesten schriftlichen Uberlie-
fungen, der sogenannten sumerischen Literatur etwa, oder der Literatur

des alten Ägypten, der akkadischen Literatur, der hethitischen
Literatur, der ugaritischen Literatur2 oder auch den Literaturen Chinas
und Indiens bis ins 19 Jh. bemerken wir sehr schnell, dass es dort und
damals nicht so etwas wie ein Konzept von 'Literatur' gegeben hat,
das unseren modern-westlichen Vorstellungen von Literatur
entspricht, so dass sich unser modern-westlicher Begriff von Literatur
auf jene vermeintlichen Literaturen nicht anwenden lässt. Es handelt
sich, um eine Formulierung Aleida Assmanns aufzugreifen, gewis-
sermassen um 'Literatur' vor der Ära der Literatur, also um etwas
anderes als das, was wir heute als Literatur betrachten.3

Und bei weiterer Beschäftigung mit aussereuropäischen 'Literaturen'

zeigt sich schnell, dass sich vielfach nicht einmal im Sinne einer
schriftlichen Fixierung und Uberlieferung von 'Literatur' sprechen
lässt, weil wir — etwa bei den Mythen und Erzählungen der Aborigines

in Australien oder bei den Liedern der Eipo in Neu-Guinea und

2 Vgl. Joachim Krecher, "Sumerische Literatur", Neues Handbuch der Literaturwissen¬

schaft, hg. Klaus von See, Bd. 1, Wiesbaden, 1978, S. 100-150; Erica Reiner, "Die
akkadische Literatur", Neues Handbuch der Literaturwissenschafl, hg. Klaus von See,

Bd. 1, Wiesbaden, 1978, S. 151—210; Gustav Güterbock, "Hethitische Literatur",
Neues Handbuch der Literaturwissenschaft, hg. Klaus von See, Bd. 1, Wiesbaden,
1978, S. 211—254; Wolfgang Röllig, "Die ugaritische Literatur", Neues Handbuch

der Literaturwissenschaft, hg. v. Klaus von See, Bd. 1, Wiesbaden, 1978, S. 255—272;

Ägyptische Hymnen und Gebete, hg. v. Jan Assmann, Zürich, München, 1975;
Altägyptische Reiseergäblungen, hg. v. Elke Blumenthal, Leipzig, 1984; Altägyptische Weisheit.

Lehrenfür das Leben, hg. v. Hellmut Brunner, Zürich, München, 1988; Altägyptische

Märchen, hg. v. Emma Brunner-Traut Düsseldorf, Köln, 1963; Gerhard
Fecht, Literarische Zeugnisse yur "Persönlichen Frömmigkeit' in Ägypten, Heidelberg,
1965; Alfred Hermann, Altägyptische Liebesdichtung, Wiesbaden, 1959; Romans et contes

égytiens de l'époque pharaonique, hg. v. Gustave Lefebvre, Paris, 1949; Ancient
Egyptian Literature, hg. v. Miriam Lichtheim, 3 Bde., Berkeley 1973—1980; Altägyptische

Liebeslieder. Mit Märchen und Liebesgeschichten, hg. v. Siegfried Schott, Zürich,
1950.

3 Aleida Assmann, "The History of the Text Before the Era of Literature. Three
Comments", Definitely: Egyptian literature. Proceedings of the Symposion "Ancient Eygyp-
tian Literature: History and Forms" hg. v. Gerald Moers, Göttingen, 1999, S. 83—90



Schwankende Gestalten 187

denen der Sekoya in Südamerika — auf sogenannte oralpoetry stossen4,
für die überdies in den jeweiligen Kulturen, also in emischer Perspektive,

das oder ein Konzept 'Literatur' oder gar Kunst im Unterschied
zur Nicht-Kunst nicht existiert.

Bei näherer Beschäftigung mit der intrakulturellen (also grob
gesprochen: westeuropäischen) Literaturgeschichte zeigt bzw. bestätigt
sich schliesslich, dass 'unser' Literaturbegriff einen historisch-sozialen
und zudem topographischen Index trägt. Es handelt sich um einen
modernen Begriff, der sich im Zuge der Frühen Neuzeit in wesdi-
chen Gesellschaften langsam herausgebildet hat, für den es allerdings
zuvor und teilweise auch zugleich keine begriffliche oder gegenständliche

Deckung gibt. Aus der ars poetica, aus poetry, poesia und poésie,

aus "Poeterey" und "tichtkunst", deren vormoderne Profile sich

an der engen Bezogenheit auf überschaubar bestimmte Funktionskreise

wie Stadt, Hof, Kirche und Kloster oder auch den humanistischen

Gelehrtenzirkel und den freundschaftliche Dichterbund ebenso

wie an der übergreifend heteronomen Zweckorientierung ablesen

lässt, entwickelte sich erst in mehreren Modernisierungsschüben das

Konzept 'Literatur', zu dessen Kriterien die interesselose Autonomie
ebenso wie der Warencharakter dispers-anonymer Kommunikation in
einem neuen 'Sozialsystem Literatur', einem literarischen Feld einer
nicht mehr stratifikatorisch, sondern funktional organisierten Gesellschaft

gehören.

4 Siehe z.B. Ronald M. Berndt u. Catherine H. Bemdt, The Speaking Tand. Mjih and
Stoy in Aboriginal Australia, Ringwood, 1988; Gisela Triesch u. Rudi Krausmann,
Made in Australia. Die Poesie desfünften Kontinents. Australian Poetry Today. Gegenwarts-

dichtung Australiens (Bilingual/Zweisprachig) 1994; Volker Heeschen, "Ästhetische

Form und sprachliches Handeln", Sprache und Pragmatik, Lunder Symposion,
1984, hg. v. Inger Rosgren, Stockholm, 1984, S. 387-411; Maria Susanna Cipolet-
ti, 'El animalito doméstico quedô hecho cenizas'. Aspectos del lenguaje shamâni-

co secoya (Amazonia ecuatoriana)", Circumpacifica. Festschrift für Thomas S. Barthel,

hg. Bruno Illius u. Matthias Laubscher, Frankfurt/M., 1990, S. 493-507; Bruno
Illius, Das Shipibo. Texte, Kontexte, Kommentare, Berlin 1999; siehe auch Folk IJtera-
ture of the Bororo Indians, hg. v. Johannes Wilbert u. Karin Simoneau, Los Angeles,
1983; Folk literature of the Guajiro Indians, hg. v. Johannes Wilbert u. Karin Simoneau,

Los Angeles, 1986; Ruth Finnegan, Oralpoetry. Its nature, significance and sodaI

context, Bloomington and Indianapolis, 1997; Maria Susanna Cipoletti, "Kultureigene

Gattungskonzepte indigener oraler Traditionen im Tiefland Südamerikas",
Genres derUteratur, hg. v. Stephan Conermann (im Druck).



188 Rüdiger Zymner

"In our Days the Audience makes the Poet; and the Bookseller
the Author", schreibt Shaftesbury pointiert;5 und Schiller formuliert
in der Ankündigung der Rheinischen Thalia, das Publikum sei nun der
Souverain und das Tribunal des Schriftstellers, und er fügt in einem
Brief von 1784 hinzu, dass dieses Publikum ihn zwingt, "nicht nach
dem Zug des Genius, sondern nach Spekulationen des Handels zu
wählen".6

Goethes Zueignung an Faust7 markiert vielleicht wie kein zweiter
Text der Weltliteratur die Grenzscheide zwischen alter Dichtkunst
und neuer Literatur. Die "Zueignung" macht deutlich, dass der 'ruhig
horchende Kreis', dem die ersten Gesänge zu Gehör gebracht worden

seien, zerstoben sei; nun aber ertöne das Lied "der unbekannten

Menge":

Ihr Beifall selbst macht meinem Herzen bang,
Und was sich sonst an meinem Lied erfreuet,
Wenn es noch lebt, irrt in der Welt zerstreuet.

Diese Zeilen sind Teil einer elegischen Klage, in der die nun aus
"Dunst und Nebel" wieder aufsteigenden "schwankenden Gestalten"
an "des Lebens labyrinthisch irren Lauf' geknüpft werden. Sie erinnern

den Sprecher an die Hörer der "ersten Gesänge" dieses 'Liedes',
denen er durch Freundschaft und Liebe verbunden war und die nun
"hinweggeschwunden" oder wenigstens doch "in der Welt zerstreuet"

sind. "Liebe Schatten" sind diese Hörer nur mehr, die gemeinsam
mit den "schwankenden Gestalten" der poetischen Erfindung aus der

Erinnerung aufsteigen, und sie geben Anlass zur Vergegenwärtigung,
dass die Kommunikationssituation der folgenden "Gesänge" eine

ganz andere ist als die der "ersten Gesänge": Der 'ruhig horchende'
und persönlich verbundene Kreis der ersten Gesänge wird nun durch
die unbekannte Menge ersetzt. Hatte es der 'Sänger' damals mit ei-

5 Anthony Ashley Cooper, Earl of Shaftesbury, Charakteristicks ofMen, Manners, Pi¬

nions, Times, Bd. 1, London 1714, repr. Farnborough, 1968, S. 264.

6 Ankündigung der Rheinischen Thalia in: Schillers Werke, Nationalausgabe, 20. Bd.:
Vermischte Schriften, hg. v. Herbert Meyer, Weimar, 1958, S. 94. Brief 116 an
Huber in: Schillers Werke, a.a.O., 23. Bd.: Briefwechsel, Schillers Briefe 1772-1785,
hg. v. Walter Müller-Seidel, Weimar, 1956, S. 170.

7 Johann Wolfgang von Goethe, "Faust. Eine Tragödie", Faust I und II. Die Wahl¬

verwandtschaften Goethe. Werke. Jubiläumsausgabe, Bd. 3), hg. v. Albrecht Schöne

u. Waltraud Wiethölter, Darmstadt, 1998, S. 9.



Schwankende Gestalten 189

nem "freundlichen Gedränge" von freundschaftlich oder gar durch
Liebe mit ihm verbundenen Zuhörern zu tun, die sich an seinem
"Lied erfreuet", so erfüllt ihn nun bei der unbekannten Menge selbst
der Beifall mit Bangigkeit.

"Das Wehen banger Erdgefühle", von dem in Goethes anderer

"Zueignung"8 die Rede ist, schweigt in der unpersönlichen
Kommunikationssituation für den "Sänger" der "Zueignung" zu 'Faust' nicht,
die Menge hat nichts mit Freunden zu tun, Beifall nichts mit Freude,
und er bestätigt jedenfalls nicht, dass die Menge, die den Beifall spendet,

nun tatsächlich — wie es der 'Sänger' im Freundeskreis miterleben
und mitgeniessen kann — von der Poesie verzaubert wird. Als
"unbestimmt", an niemand Bestimmtes gerichtet, können deshalb auch die
"Töne" der folgenden "Gesänge" bezeichnet werden, "unbestimmt"
und dadurch unsicher "lispelnd", wie das irre 'Gesinge' eines Einsamen

fast, der sich ob seiner Bangigkeit nach dem "stillen ernsten
Geisterreich" jener Schatten, der Freunde und der Lieben, sehnt.

Ihnen, den Freunden und Lieben, deren Freude und Freundlichkeit

er anlässlich der ersten "Gesänge" bereits erlebt hat, eignet der
'Sänger' in der theatralischen Inszenierung die nun folgenden
"Gesänge" zu, und ihnen widmet Goethe in seinem Lesedrama seinen
"Faust"9 und wendet sich zugleich von der Menge ab. Deshalb
erscheint es auch nicht unplausibel, dass August Wilhelm Schlegel die

"Zueignung", welche erst 1808, elf Jahre nach ihrer Entstehung
(wohl am 24. Juni 1797), gedruckt vorliegt und die "Fausf'-Ausgabe
von 1828 bzw. 1832 eröffnet, lange bevor das Stück, geschweige
denn die "Zueignung", auf der Bühne zu sehen waren, als Goethes
"Scheidebrief' an das Theater bezeichnet.10 Zumindest ist die

"Zueignung" der elegische Abschied von einer Dichtungskonzeption, die

mit ihren zentralen Elementen Poesie in einen von Freundschaft und

8 Johann Wolfgang von Goethe, "Zueignung", Gedichte, West-östlicher Divan, Goethe

Werke, Jubiläumsausgabe, Bd. 1, hg. v. Hendrik Birus u. Karl Eibl, Darmstadt,
1998, S. 9-12.

9 Die "Zueignung" als "Zueignung an das Publikum" aufzufassen, wie dies Peter
Matussek, im "Goethe-Handbuch" (Bd. 2: Dramen, hg. v. Bernd Witte u.a., Stuttgart
u. Weimar, 1997, S. 362) tut, scheint mir dagegen weder eine Grundlage im Text,
noch eine pragmatische Grundlage in der theatralischen Situation zu haben.

10 August Wilhelm Schlegel, "Vorlesungen über dramatische Kunst und Literatur.
Zweiter Teil", Kritische Schriften und Briefe, Bd. 6, hg. v. Edgar Lohner, Stuttgart,
1967, S. 279.



190 Rüdiger Zymner

Liebe bestimmten sozialen Rahmen spannt. Es handelt sich um gesellige,

im sozialen Mikrobereich angesiedelte Kunst, wie sie in je
unterschiedlicher Weise für das Rokoko und in gewisser Weise auch noch
für den Sturm und Drang charakteristisch ist, jenen literarhistorischen
Strömungen, die zu Goethes Jugend gehören und die der junge Goethe

geprägt hat, ebenso wie sie sich in seinem Werk ausdrücken. Der
Abschied von jener geselligen Dichtungskonzeption ist zugleich auch
darum ein Abschied von der Jugend. Nötig wird dieser Abschied
nicht so sehr wegen des fortgeschrittenen Alters des Verfassers der

"Zueignung" (und tatsächlich hat Goethe ja bis ins Alter an einer an
Freundschaft und Liebe orientierten, geselligen Dichtungskonzeption
festgehalten); vielmehr sind es die anonymen, entfremdenden Kräfte
eines literarischen Feldes, das nun den Regeln des Marktes folgt, die
Anlass zum elegischen Rückblick bieten. Die "Zueignung" erscheint
so als Korrelat einer 'Zeitenwende': sie markiert den Herbst der alten
Dichtkunst und kündigt die Heraufkunft der neuen Dichtung im
Zeitalter der Industrialisierung, die Heraufkunft des Sozialsystems
Literatur an.

Viele aussereuropäische Kulturen (u.a. China, Japan) scheinen

gegen Ende des 19. Jh. diesen neuen europäischen/westlichen Rahmen
'Literatur' zu übernehmen bzw. er wird den Kulturen aufgezwungen.11

In diesen kulturellen Kontexten löst die 'Literatur' Ende des

19. Jh. vielfach auch dort die Dichtung ab. Seither kann man von
unterschiedlichen kulturellen Kontexten sprechen, die sich des

Rahmens 'Literatur' bedienen. In den unterschiedlichen kulturellen
Kontexten wird der gemeinsame Rahmen 'Literatur' allerdings auch
unterschiedlich ausgefüllt (z.B. durch unterschiedliche Gattungs- und
Verfahrenspräferenzen, die teilweise mit unterschiedlichen Vorberei-

11 Siehe hierzu Marja Kaikkonen, Becoming Literature: Views on Popular Fiction in
Twenthieth Century China", Uterary History: Towards a Global Perspective, 4 Bde.,
hg. v. Gunilla Lindberg-Wada, Berlin, New York, 2006, Bd.. 1, S. 36—69; Martin
Svensson Ekström, "One Lucky Bastard: On the Hybrid Origins of Chinese
'Literature'", Literary History: Towards a Global Perspective, 4 Bde., hg. v. Gunilla
Lindberg-Wada, Berlin, New York 2006, Bd. 1, S. 70—110; Gunilla Lindberg-
Wada, "Japanese Literary History: the Beginnings", Literary History: Towards a
Global Perspective, 4 Bde., hg. v. Gunilla Lindberg-Wada, Berlin, New York, 2006,
hier Bd. 1, S. 111—134; Karl-Heinz Pohl, "Annäherung an einen Literaturbegriff
in China", Grenzen der Literatur. Zu Begriffund Phänomen des Uterarischen, hg. v. Fotis
Jannidis, Gerhard Lauer u. Simone Winko, Berlin, New York, 2009, S. 584—607.



Schwankende Cestalten 191

tungen der Literatur in den jeweiligen Dichtungs-Traditionen zu tun
haben). Daneben existiert aber häufig auch noch eine vitale Dichtung
(als Populär- und Populardichtung des Volksvermögens) neben der
autonomisierten Literatur weiter, ausserdem gibt es gleichzeitig
Kulturen, in denen die Ablösung der alten Dichtkunst durch die Literatur
(noch) nicht stattgefunden hat.

Das Nebeneinander von analogen Rahmen mit unterschiedlichen
Füllungen sowie von Literatur bzw. Literaturen und "Poetrie", wie
ich mündliche oder schriftliche Praktiken des 'making special'12
ausserhalb des Sozialsystems Literatur benennen möchte, erlaubte, ja

erzwingt vielleicht sogar, nun im Versuch einer transkulturellen
Literaturgeschichte, den kulturell spezifisch erschliessenden Vergleich
und eine wechselseitige Erhellung.

So, wie im allgemeinen zwischen dem Sozialsystem Literatur und
dem der "Poetrie" unterschieden werden und die (essentialistische)
Vorstellung der einen Uteratur zurückgewiesen werden muss, so müssen

auch im Hinblick auf andere literaturwissenschaftliche Konzepte
Präzisierungen vorgenommen werden — wie eben nicht zuletzt im
Hinblick auf Konzepte der literarischen Gattungen. Hier lässt sich

nun durchaus ein weitgreifender komparatistischer Anspruch auf eine
besondere Zuständigkeit für eine umfassende literaturwissenschaftliche

Gattungsforschung — Gattungstheorie und Gattungsgeschichte —

feststellen.13 Diese besondere Zuständigkeit wird u.a. damit begründet,

dass "die Gattungen" als allgemeine Organisationstypen von
Texten "selbstverständlich nicht auf einzelne Nationalliteraturen
beschränkt" bleiben, denn:

12 Siehe hierzu Ellen Dissanayake, '"Malving special'. An undisctibed universal and
the core of behavior of art", Biopoetics. Evolutionary Explorations in the Arts, hg. v.
Brett Cooke u. Frederick Turner, Lexington, 1999, S. 27-46; Ellen Dissanayake,
Art and lntimag. How the Arts Began, Seatde 2000; Ellen Dissanayake, Homo Aesthe-

ticus. Where Art Comes From and Why, New York 1992; Ellen Dissanayake, "Kunst
als menschliche Universalie: eine adaptionistische Betrachtung", Universalien und

Konstruktivismus, hg. v. Peter M. Hejl, Frankfurt/M., 2001, S. 206—234; Ellen
Dissanayake, What is Art For, Seattle, 1988.

13 Siehe dazu die Bedenken zur Ubertragbarkeit "westlicher" Genrevorstellungen
und westlicher Genrenamen auf andere Literaturkulturen in literary History.
Towards a Global Perspective, 4 Bde., hg. v. Gunilla Lindberg-Wada, Berlin, New York,
2006, hier Bd. 2, darin besonders Anders Pettersson, "Conclusion: A Pragmatic
Perspective on Genres and Theories of Genre" (S. 279—305).



192 Rüdiger Zymner

Die Geschichte einer Gattung zu schreiben bedeutet immer die Einbeziehung
möglichst vieler Einzelliteraturen, da andernfalls das Ergebnis kaum repräsentativ

sein dürfte.14

Zima betont dabei die Besonderheiten interkultureller Aspekte:

Gattungen sind — wie Perioden — nur auf interkultureller Ebene konkret zu
bestimmen, wobei sowohl typologische als auch genetische Beziehungen eine

Rolle spielen.15

Mit Blick auf andere Kulturen als die unsrige, andere Zeiten als die

jetzige oder andere Kontexte als den des Sozialsystems Literatur lässt
sich aber ebenfalls feststellen, dass es vielfach in emischer Perspektive
das Konzept der Gattung nicht gibt oder dass Gattungssystematiken
sich aus etischer Perspekdve als anders aufgebaut erweisen als

moderne westliche Gattungssystematiken, und insgesamt, dass sich die

Vorstellung von üterarischen Gattungen als vollständige, umfassende

Ordnungssystematik für alle poetischen oder making special-

Repräsentationen von Sprache kaum verteidigen lässt, wenn wir auch
ausserhalb des literarischen Feldes, im Bereich der "Poetrie",
Gattungsunterscheidungen, nur eben andere als die eingeführten modernen

oder auch nur die seit der griechischen Antike in westlichen
Kulturen bekannten Gattungsunterscheidungen, antreffen können.

Generell bestätigt sich bei emischen oder auch etischen
Gattungsdifferenzierungen, dass es sich bei Gattungen um historisch-sozial
relative Normen der Kommunikation handelt, wie man mit Wilhelm
Voßkamp festhalten kann.16 Gattungstfttschreibungen sind dabei stets

14 Angelika Corbineau-Hoffmann, Einfiihrung in die Komparatistik, 2., Überarb. u. erw.
Aufl., Berlin, 2004, S. 157.

15 Peter V. Zima, Komparatistik. Einführung in die Vergleichende Literaturwissenschaft, Tü¬

bingen, 1992, S. 284; vgl. auch Ulrich Weisstein, Einführung in die Vergleichende

Literaturwissenschaft, Stuttgart u.a.O. 1968, S. 143ff.; Claudio Guillén, Literature as

System. Essays Toward the Theory ofLiterature, Princeton University Press, 1971, S. 107;
Horst Rüdiger, Die Gattungen in der Vergleichenden Literaturwissenschaft, Berlin, New
York, 1973.

16 Siehe z.B. Wilhelm Voßkamp, "Literaturgeschichte als Funktionsgeschichte der
Literatur (am Beispiel der frühneuzeitlichen Utopie", Literatur und Sprache im
historischen Prozeß, Bd. 1, hg. v. Thomas Cramer, Tübingen, 1983, S. 32-56; Wilhelm
Voßkamp, "Methoden und Probleme der Romansoziologie. Uber Möglichkeiten
einer Romansoziologie als Gattungssoziologie", Internationales Archiv für Softalge-
schichte der deutschen Uteratur, Bd. 3 (1978), S. 1—37, Wilhelm Voßkamp, "Gattun-



Schwankende Gestalten 193

konkret physisch bedingte und soziale, institutionalisierende Katego-
risierungsvorgänge. Es handelt sich im Prinzip um dynamische
(explizite oder implizite) Verständigungsprozesse zwischen mehreren
Akteuren, in denen Geltungsbedingungen jener Zuschreibungen
ausgehandelt oder durchgesetzt und kulturelle Haushalte irgendwie
zusammengehöriger Gruppen organisiert werden. Gattungen sind daher
auch als kommunikativ etablierte und dadurch sozialgeteilte Kategorisierun-
gen zu bezeichnen — es sind keine historisch und kulturell stabilen

Entitäten, keine vorgängigen oder grundlegenden Universalien, keine
Naturformen und keine Tiefenstrukturen o.a.. Gattungszuschreibun-
gen unterliegen den natürlichen und den kulturellen Bedingungen des

Kategorisierens, sie sind kulturrelativ und historisch flexibel, und sie

beruhen auf der Wahrnehmung von besten Beispielen (Prototypen)
und derjenigen von weniger trennscharfen als eher 'verschwimmenden'

Grenzen zu 'besten Beispielen' anderer Kategorien. Daher
haben sie schon allein aus wahrnehmungspsychologischen Gründen also

keine scharfe, sondern — um den goetheschen Ausdruck
aufzunehmen — eine prinzipiell schwankende Gestalt.17

Die Akteure, die sich jeweils durch Gattungszuschreibungen (be-
oder umschreibend, benennend, definierend) an der Organisation
kultureller Haushalte beteiligen, können im Hinblick auf die Objekte
der Kategorisierung lediglich Beobachter oder auch Teilnehmer sein,
in jedem Fall sind sie jedoch hermeneutische Mitspieler, die durch ihre

Teilnahme oder durch ihre Beobachtung den Gegenstand der
Teilnahme oder Beobachtung beeinflussen und ihn eben nicht
quasiobjektiv unberührt lassen. Beobachter kategorisieren aus zeitlicher
oder räumlicher Entfernung Objekte, die nicht zu ihrer eigenen 'Welt'
gehören, wiewohl durchaus für ihre eigene 'Welt'; Teilnehmer
kategorisieren in ihrer eigenen 'Welt' ihre eigene 'Welt' für ihre eigene
'Welt'. Im Hinblick auf sprachlich repräsentierte Gattungen wären

gen als literarisch-soziale Institutionen", Textsortenlehre — Gattungsgeschichte, hg. v.
Walter Hinck, Heidelberg 1972, S. 27-42;

17 Siehe hierzu Rüdiger Zymner, '"Naturformen', 'Regeln der Seele? Poetogene
Dispositionen und literaturwissenschaftliche Gattungstheorie", Heuristiken der

Literaturwissenschaft, hg. v. Uta Klein et al., Paderborn, 2006, S. 293—317; Rüdiger
Zymner, "Gattungsvervielfaltigung. Zu einem Aspekt der Gattungsdynamik",
Gattungstheorie und Gattungsgeschichte, hg. v. Marion Gymnich et al., Trier, 2007,
S. 101—116.



194 Rüdiger Zymner

beispielsweise Literarhistoriker oder auch Ethnologen als Beobachter
zu bezeichnen, wenn sie ex post solche Gattungen wie das 'Maere'
oder den 'Bildungsroman' erfinden oder ex distantia Äusserungsfor-
men innerhalb 'fremder' Kulturkontexte mit an jene Kulturen
herangetragenen Kategorien als 'Lied' oder allgemein als 'Kunst' bestimmen

und bezeichnen; aus der Teilnehmerperspektive kategorisieren
hingegen z.B. Poetiker, Autoren oder Kritiker, die jeweils Gegenstände

in ihrem eigenen aktuellen kulturellen Kontext bestimmen und
benennen. Gattungsbestimmungen sind stets abhängig von den

vorausgesetzten Alltags- oder auch Literatur-Theorien, denn diese
entscheiden über Einteilungs- und Unterscheidungsgründe. Zudem sind

Gattungsbestimmungen paradigmen-, interessen- und auch zweckabhängig,

Gattungsdefinitionen können daher auch unterschiedliche

Begriffsformen haben, und sie können klassifizierend oder typologi-
sierend ausgerichtet sein. Gattungen haben nicht zuletzt auch keine
festen oder 'eigentlichen' Namen, vielmehr sind die Begriffsnamen
vielfach semasiologischer Variabilität unterworfen.

Die Subjektgebundenheit, die Theorieabhängigkeit und der Kon-
struktcharakter von Gattungen und Gattungsbestimmungen (also:
dass sie Gemachtes und nicht Gegebenes sind): das ist ein grundlegender

Sachverhalt, der nicht nur von Bedeutung ist für den sozusagen

alltäglichen Umgang mit Gattungen, sondern auch für den
wissenschaftlichen. Namentlich im Kontext der sogenannten Analytischen

und im Kontext der Kognitiven Literaturwissenschaft hat dies

zu generologischen Konsequenzen geführt — etwa derjenigen, nur
mehr mit Familienähnlichkeitsbegriffen oder anderen
Mehrkomponentenmodellen für Gattungsbegriffe anstelle trennscharfer (aristotelischer

oder fregescher) Begriffe zu arbeiten oder sogar ganz auf das

Definieren von Gattungen zu verzichten und empirisch überprüfbare
Gestaltwahrnehmungen von Rezipienten in den Fokus generologi-
scher Forschung zu rücken.18 Gleichwohl sind Gattungen, dies sei

betont, keine blossen Phantasmen, sondern es gibt sie insofern, als sie

eben als Normen der Kommunikation jeweils auf bestimmte Probleme
oder Bedürfnisse antworten, die in jenen kulturellen Kontexten virulent

sind, in denen Gattungszuschreibungen und -differenzierungen

vorgenommen werden. Als Normen der Kommunikation aber, mit
denen produktions- wie rezeptionsästhetische Erwartungen sozial

18 Vgl. Rüdiger Zymner, '"Naturformen'", a.a.O.



Schwankende Gestalten 195

stabil und stabilisierend umrissen werden, sind sie zugleich ebenso
unfest wie wandelbar.

Zur Theorie einer transkulturellen Gattungsgeschichte gehört
(erstens) neben der Unterscheidung zwischen Gattungen des So^ialsjstems
Literatur und solchen des Sosqalsystems der "Poetrie" (die die Einsicht in
die vielfachen strukturellen wie inhaltlichen Berührungen und
Übergängen zwischen "Poetrie" und Literatur umfasst) und (zweitens) der
Einsicht in die Subjektgebundenheit, die Theorieabhängigkeit und
den Konstruktcharakter von Gattungen, Gattungsbestimmungen und
Gattungssystematiken sowie in die Mechanismen ihrer sozialisierenden

Verallgemeinerung nicht zuletzt (drittens) auch die Einsicht in
den prekären Status von Geschichte und Geschichtschreibung. Auch
Geschichte und Geschichtschreibung, damit nicht zuletzt jede
Gattungsgeschichte, sind nämlich Gemachtes und nicht Gegebenes. Wir
stossen hier also grundsätzlich auf einen doppelten Konstruktcharakter:

Gattungen als Gemachtes werden in Sinngebungsoperationen zu
Bausteinen für Geschichten als ebenfalls Gemachtes. Insofern kann

man sogar von einem prinzipiell doppelten generologischen Schwanken

sprechen.
Jede Geschichte einer mehr oder weniger fest konstituierten

Gattung ist, wie Literatur- und "Poetrie"-Geschichte überhaupt,

an Interessen gebunden; sie wirken sich aus in der Entscheidung für Konstruktionsmuster,

Sinnsetzungen oder Applikationen, die zur Reduktion von Komplexität
des literarischen Geschehens führen. Das Ergebnis sind die Ordnungsmuster19

der Geschichtsschreibung — wie z.B. Gattungsgeschichten als Abfolge
von quasiphysikalischen 'Phasen' oder als quasiorganische Abfolge
von 'Entstehung', 'Blüte' und 'Verfall' o.a. mehr. Die Geschichte einer

Gattung gibt es damit nicht, allenfalls immer neue, aktuelle Geschichten,

die stets im Horizont von Interessen und Zielsetzungen gemacht
werden. De facto gibt es aber bislang noch nicht einmal eine solcher
denkbaren transkulturellen Geschichten einer poetischen Gattung,
weil die (wie auch immer pragmatisch begründbare) Reduktion von

19 Jörg Schönert, "Literaturgeschichte", Reallexikon der deutschen Uteraturwissenschaft,
Bd. 3: H-O, hg. v. Harald Fricke, Berlin, New York, 2000, S. 454-458, hier
S. 455.



196 Rüdiger Zymner

Komplexität in der literaturwissenschaftlichen Praxis bisher stets zu

Partikularisierungen und zur Konzentration auf bestimmte
Einzelaspekte geführt hat — sei es (1) die Konzentration auf 'die' Gattung X
in einer Nationalliteratur bzw. in einer Sprache, oder sei es (2) die
Konzentration auf multilinguale 'Reihen' einzelner Genres einer
Gattung, oder sei es die auf (3) multilinguale Konstellationen in 'Epochen'

(die Romantik, die Moderne). Eine im weiten Sinn komparati-
stisch angelegte, transnationale oder transkulturelle Geschichte einer

Gattung ist mithin nach wie vor ein Desiderat — und schon aus wis-
senschaftsspraktischen Gründen vielleicht sogar nur eine schöne
Illusion. Eine Illusion ist eine solche umfassend komparatistische
'Gattungsgeschichte' möglicherweise auch deshalb, weil und so lange sie

ebenso wenig wie eine 'Geschichte der Weltliteratur' als historiographi-
sches Konstrukt eine soziokulturelle Funktion — etwa die Organisation
eines globalen kollektiven Gedächtnisses — übernehmen20 bzw.
(andersherum) in ihren Gegenständen globale soziokulturelle Funktionen
aufzeigen kann.21 Solche globalen soziokulturellen Funktionen der
Gegenstände der Historie müssten deshalb wohl letztlich aus dem
Bereich der anthropologischen oder biologischen Universalien hergeleitet

werden.
Wenn wir zeigen und erklären könnten, dass der Mensch tatsächlich

ein Homo narrans, ein Homo ludens und ein Homo cantans, zu-
sammengefasst ein Animal poeta22 ist, und wenn wir solche evolutionär

bedingten Dispositionen in ihren kulturellen Definitionen, in den
Formen und Verfahren des Erzählens, des performativen Spiels oder
auch des verdichtenden und verfremdenden Singens und Sagens
aufsuchen würden, dann könnten wir aus komparatistischer Perspektive
jene doppelt schwankende Gestalt erfassen und wenigstens eine

20 Siehe hierzu Genres as Repositories of Cultural Memory, hg. v. Hendrik van Gorp u.
Ulla Musarra-Schroeder, Amsterdam, Adanta, 2000.

21 Siehe hierzu Uterary History. Towards a Global Perspective, 4 Bde., hg. v. Gunilla
Lindberg-Wada, Berlin, New York, 2006. Der zweite der vier Bände widmet sich

dem Themenbereich "Literary Genres: An Intercultural Approach".
22 Siehe hierzu Anthropologie der Uteratur. Poetogene Strukturen und ästhetisch-soHale

Handlungsfelder, hg. v. Rüdiger Zymner u. Manfred Engel, Paderborn, 2004; Karl
Eibl, Animalpoeta, Paderborn, 2004; Im Kücken der Kulturen, hg. v. Karl Eibl, Katja
Mellmann, Rüdiger Zymner, Paderborn, 2007; siehe überdies Irenaus Eibl-
Eibesfeld, Christa Sütterlin, Weltsprache Kunst. Zur Natur- und Kunstgeschichte bildlicher

Kommunikation, Wien, 22008.



Schwankende Gestalten 19 7

transkulturelle Geschichte einer Gattung machen. Das wäre nicht
bloss intellektuell reizvoll, sondern auch wissenschaftlich funktional,
weil so die Komparatistik in radikaler Weise auf die Erforschung der

Möglichkeiten des Menschen verwiesen wird, soweit sie sich in
phonisch oder graphisch repräsentierter Sprache zeigen und in Formen
und Verfahren des sprachlichem making special, also vor allem: anhand

von Gattungen aufzeigen lassen.



198 Rüdiger Zymner

Abstract

La contribution propose de discuter quelques problèmes concernant la définition de
la 'littérature' dans une perspective globale ou 'planétaire' (Étiemble). Elle propose
des solutions et réfléchit sur certaines conséquences pour une théorie des genres
littéraires qui essaierait de poser les fondements et de développer une histoire
transculturelle des genres littéraires. Elle démontre qu'un genre littéraire n'est pas une
chose 'donnée' (par exemple par 'la nature'), mais bien plutôt une construction sociale

ou culturelle, une chose faite. C'est pourquoi il n'y a jamais de définitions fixes ou
stables des genres littéraires. La définition d'un genre est toujours une question de

discours dans une certaine société et reste inconstante et précaire par principe. D'un
autre coté, l'historiographie même est aussi toujours et par principe une construction.
C'est pourquoi on peut affirmer qu'une histoire transculturelle des genres littéraires
serait fondamentalement 'chancelante'. Si nous n'avons aujourd'hui pas d'histoire
transculturelle des genres littéraires, c'est parce qu'une telle histoire n'a pas encore de

fonction pour une 'société globale'. Enfin, une telle histoire serait seulement possible
et raisonnablement envisageable sur une base anthropologique.


	Schwankende Gestalten : zur Theorie einer transkulturellen Gattungsgeschichte

