
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2009)

Heft: 40: Probleme der Gattungstheorie = Problèmes de la théorie des
genres littéraires = Problems of genre theory

Artikel: La (re)configuration des genres dans les littératures européennes :
l'exemple des contes

Autor: Heidmann, Ute

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006339

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ute Heidmann

La (re)configuration des genres dans les

littératures européennes

L'exemple des contes

ette contribution se propose de présenter le concept de (re)-

configuratiorfi des genres et de mettre à l'épreuve son efficacité

pour l'étude comparative des genres dans les langues et littératures

européennes définies par leur intense interaction depuis
l'Antiquité. L'exemple des contes servira à illustrer ce concept.

Les analyses comparatives à partir des éditions d'origine
montrent2 que les contes devenus canoniques comme Lé- Vêtit Chaperon

rouge et Ca Barbe bleue de Charles Perrault ne relèvent ni d'un folklore
national, ni encore d'un imaginaire universel, comme le prétendent les

folkloristes qui dominent ce champ de recherche depuis le milieu
XIXe siècle. Ces contes relèvent tout au contraire d'un dialogue très

complexe entre les textes et les genres des littératures antiques et
modernes écrits en latin, italien, espagnol, français, allemand et d'autres

langues encore. Ce dialogue fondamentalement plurilingue et
interculturel se déploie — c'est la thèse défendue ici — selon la modalité
d'une reconfiguration générique.

On désignera par (re)configuration générique la transformation d'une
scène d'énonciation (ou scène de parole) qui s'est imposée comme
caractéristique d'un genre. Une œuvre reconfigure une telle scène de

parole par l'invention d'un nouveau dispositif scénographique pour
s'en démarquer et pour "mieux imposer une nouvelle façon de dire".3

1 Le graphisme (re)configuration avec le préfixe entre parenthèses vise à traduire
l'idée que toute configuration d'un genre est toujours déjà une reconfiguration de

genres préexistants.
2 Ces analyses sont présentées dans Heidmann, 2008 et 2009, ainsi que dans Tex-

tualité et intertextualité des contes. Perrault, Apulée, La Fontaine, Chéritier, Editions
Classiques Gamier, Collection "Lire le XVIIe siècle", Paris, 2010. Je signe la

première partie de ce livre consacrée à l'"Intertextualité et dialogicité des contes",
le linguiste Jean-Michel Adam la deuxième partie consacrée à la "Textualité des

contes de Perrault".
3 Maingueneau, 2004, p. 43.

Colloquium Helveticum 40/2009



92 Ute Heidmann

Je fonde ce concept sur les propositions de Frédérique Cossuta et de

Dominique Maingueneau et sur l'idée que "la littérature n'est pas
seulement un moyen que la conscience emprunterait pour s'exprimer,
c'est aussi une institution qui définit des régimes énonciatifs et des rôles

spécifiques à l'intérieur d'une société".4 Comme Maingueneau, je

pars du principe que "tout acte d'énonciation ne peut se poser sans

justifier d'une manière ou d'une autre son droit à se présenter tel qu'il
se présente. Son inscription dans des genres de discours contribue de

manière essentielle à ce travail de légitimation qui ne fait qu'un avec
l'exercice de la parole: un genre implique par définition un ensemble
de normes partagées par les participants de l'activité de parole".5
Dans cette optique, chaque œuvre crée une "scène d'énonciation"

que Maingueneau définit de la façon suivante:

L'œuvre, à travers le monde qu'elle configure dans son texte, réfléchit en les
légitimant les conditions de sa propre activité énonciative. De là le rôle crucial que
doit jouer la "scène de l'énonciation", qui n'est réductible ni au texte ni à une
situation de communication qu'on pourrait décrire de l'extérieur. L'institution
discursive est le mouvement par lequel passent l'un dans l'autre, pour s'étayer,
l'œuvre et ses conditions d'énonciation. Etayage réciproque qui constitue le

moteur de l'activité littéraire.6

Le concept de reconfiguration permet de comprendre l'inscription de

textes dans des systèmes de genres existants comme une tentative
d'infléchir les conventions génériques en vigueur et de créer de
nouvelles conventions mieux adaptées aux contextes socioculturels et
discursifs qui changent d'une époque et d'une sphère culturelle et
linguistique à une autre. La comparaison des dispositifs énonciatifs ou
scénographiques permet de déceler le processus dialogique de

(reconfiguration générique qui sous-tend l'histoire et l'évolution du

genre conte dans les cultures qui s'expriment dans les langues
européennes. Elle permet de comprendre que Perrault reconfigure les

formes génériques du conte déjà existantes dans les littératures en
langue latine et italienne, très présentes en France au XVIIe siècle,

pour créer une nouvelle variation générique adaptée aux préoccupa-

4 Ibid., p. 15.

5 Ibid., p. 33.

6 Ibid., p. 42.



La (re)configuration des genres dans les littératures européennes 93

tions esthétiques et socio-culturelles de la société française de la fin
du siècle.

La fabella de Psyché insérée dans les Métamorphoses d'Apulée (appelées

L'Ane d'or par Augustin) était considérée comme le parangon du
conte ancien. Les écrivains italiens Straparola et Basile l'avaient déjà

reconfigurée à leur façon (par l'intermédiaire du Decameron de Boccace)
dans les Piacevoli notti et dans Lo cunto de li cunti. En inventant un nouveau

dispositif scénographique, à la fois semblable et significative-
ment différent de celui inventé par Apulée et reconfiguré par les

auteurs italiens, Perrault parvient à supplanter le modèle ancien et
italien. Il crée une nouvelle variation générique du conte, à laquelle il
attribue des fonctions significativement différentes. Par ce nouveau
dispositif scénographique dont je mettrai en évidence le caractère

pseudo-naïf et le fonctionnement "en trompe-l'œil", Perrault reconfigure

la "fable de Psyché", selon lui ingénieuse, mais sans morale "utile"

pour les lecteurs "modernes" de son époque.
Tout en reconfigurant le conte ancien d'Apulée, Perrault reconfigure

aussi les genres du conte galant et du conte frivole de La Fontaine. Identifiant

les dangers que l'ambivalence générée par le style du "badinage"
pouvait avoir sur les lecteurs jeunes et inexpérimentés, Perrault lui

oppose une autre façon de recourir à la fabella de Psyché et aux ouvrages

italiens dont La Fontaine avait privilégié la dimension galante ou
grivoise. Perrault reconfigure le conte galant du début du règne de

Louis XIV en un genre moins ambigu et plus "réaliste", plus adapté à

la situation et au contexte discursif et socio-historique de la fin du

siècle, sensiblement différente du début du règne de Louis XIV.7 En
reconfigurant la généricité des œuvres antérieures, Perrault reconfigure

aussi les histoires qu'elles contiennent.
La reconfiguration générique s'avère étroitement liée à ce que l'on

peut concevoir comme une reconfiguration intertextuelle. Perrault crée

non seulement une nouvelle variation générique mais aussi de nouvelles

histoires à partir des ouvrages latins, italiens et français qui le

précèdent. Loin de les copier ou de les imiter, l'académicien reconfigure
leurs intrigues par des procédés intertextuels ingénieux et complexes.
En les dotant d'effets de sens nouveaux, lisibles sur le fond des an-

Au sujet de la reconfiguration du conte galant de La Fontaine par Perrault voir
Heidmann, 2009, et Heidmann dans Heidmann & Adam, 2010, p. 65—69, 91—

102, 128-130.



94 Ute Heidmann

ciens, il leur confère une nouvelle pertinence destinée à "instruire" les

lecteurs et lectrices de la fin du XVIIe siècle. En reconfigurant ces

"histoires ou contes du temps passé" Perrault les inscrit dans sa

poétique de "Moderne". Cette poétique consiste à opposer aux défenseurs

des "Anciens" non pas un héritage "populaire" ou "gaulois"
récupéré auprès de nourrices paysannes, mais des histoires ingénieusement

fabriquées à partir des textes et des genres latins, italiens et

français.8
Dans la préface de son premier recueil contenant Griselidis, désignée

comme nouvelle, et Peau d'Asne, sous-titrée conte, Perrault arrive à

la conclusion que les contes anciens et les siens sont de la même
"espèce" en ce qui concerne leur dispositif énonciatif. L'âne Lucius
prétend avoir entendu l'histoire de Psyché racontée "par une vieille
femme, à une fille que des voleurs avoient enlevée, de mesme que celui

de Peau d'Asne est conté tous les jours à des Enfants par leurs

Gouvernantes, & par leurs Grand'-meres".9 Perrault ne considère ni
le conte d'Apulée ni le sien comme des "contes de Vieille" ; ils se

servent selon lui en revanche d'un même dispositif très particulier qui les

fait ressembler à ce type de récit. La phrase qui clôt le récit enchâssé
des aventures de Psyché décrit la scénographie du conte ancien avec

précision:

Sic captiuae puellae délira et temulenta illa narrabat anicula ; sed astans ego non
procul dolebam mehercules quod pugillares et stilum non habebam qui tam bel-
lam fabellam praenotarem.

(Voilà ce que la vieille poivrote gâteuse narra à la fille prisonnière, et moi qui me
tenais pas loin, je regrettai fichtrement, par Hercule, de ne pas pouvoir, faute de

stylet et de tablettes, prendre note de ce si joli conte.)10

Cette remarque du narrateur Lucius est tout d'abord comique, parce
qu'elle souligne le désarroi hé au fait qu'il a écouté cette "si belle
historiette" (tam bellam fabellam) sous son état d'âne, pour ne pas dire
dans "sa peau d'âne". Cet âne, qui ne se tenait pas très loin de la "petite

vieille", lorsque celle-ci racontait (narrabat aniculà), manquait à la

8 Pour une analyse détaillée de ces procédés dans La Barbe bleue, voir Heidmann,
2008.

9 Perrault, 1695, p. [2],
10 Apulée, 2007, p. 242-243.



La (re)configuration des genres dans les littératures européennes 95

fois d'outils pour écrire et d'une main pour les tenir. Le commentaire
méta-discursif de Lucius dit encore autre chose: il explicite le fait que
la fabella de Psyché que nous venons de lire n'estpas ce que la vieille a

raconté, mais le récit que le narrateur Lucius en a fait ultérieurement,
après avoir retrouvé sa forme humaine et la capacité de tenir un stylet
et une tablette. Entre ce que nous lisons et ce que la vieille est supposée

avoir raconté, il y a donc un décalage temporel, puisque l'auditeur
n'a rien pu noter "sur le champ". Il y a aussi un décalage entre l'état
de conscience de l'auditeur et celui du scripteur: Lucius ne récupère
sa forme humaine qu'après une importante prise de conscience qui a

forcément aussi affecté sa façon de re-narrer la fabella entendue autrefois

dans la peau d'un âne. Le commentaire méta-diégétique signale
donc doublement que la belle fabella n'a que l'apparence d'un "conte
de Vieille". L'académicien Perrault a également bien lu la phrase qui
ouvre les Métamorphoses. Dans cet inâpit, Apulée présente son ouvrage
comme "une chaîne de contes variés" {parlas fabulas) en "style milé-
sien" {sermone isto Milesio) écrits avec "un calame du Nil sur un papyrus
égyptien". Il insiste sur le fait que si le lecteur veut connaître ces
histoires, il ne peut pas faire l'économie d'un effort de déchiffrement:

At ego tibi sermone isto Milesio uarias fabulas conseram auresque tuas beniuolas

lepido susurro permulceam — modo si papyrum Aegyptiam argutia Nilotici cala-

mi inscriptam non spreueris inspicere [...].

(Eh bien moi, dans ce style milésien, je vais te broder une chaîne de contes
variés, et si seulement tu ne renâcles pas à déchiffrer les gribouillis d'un calame du
Nil sur un papyrus égyptien f..].)11

Au moment de rédiger la préface du premier recueil, Perrault conçoit
un dispositif scénographique tout à fait semblable pour ses contes en

prose. Lorsqu'il adresse, en 1695, le manuscrit d'apparat des cinq
premiers contes à Mademoiselle, nièce de Louis XIV, il fait signer cette
épître par quelqu'un d'autre-. "On ne trouvera pas étrange qu'un
Enfant ait pris plaisir à composer les Contes de ce Recüeil, mais on
s'étonnera qu'il ait eu la hardiesse de vous les présenter".12 Les initiales

P. P. posées en guise de signature (qui deviendront "P. Darman-
cour" dans l'édition de 1697) identifient le signataire comme le fils de

11 Ibid., p. 1.

12 Perrault, 1695b, p. [2].



96 Ute Heidmann

Perrault (Pierre Perrault Darmancour), alors âgé de dix-neuf ans

comme Mademoiselle.

Ce curieux dispositif a déclenché un vif débat dans la critique à

propos de l'identité de l'auteur du célèbre recueil. Le fils aurait-il écrit
ces récits si "simples" en apparence Un jeune homme de dix-neuf
ans était-il encore considéré comme un enfant sous l'Ancien Régime?
La paternité des contes a fait couler beaucoup d'encre, mais personne
n'a cherché une explication du côté des textes anciens que le défenseur

des Modernes connaissait mieux que ce que ses détracteurs
insinuaient. Les Histoires ou contes du temps passé, Avec des Moralité% écrits par
Perrault qui les attribue à son fils, lequel les aurait entendu raconter
par une vieille, sont en effet, en ce qui concerne leur dispositif énon-
ciatif, de "la même espèce" que le conte de Psyché.

Cette mise en parallèle révèle donc l'artifice de ce dispositif. Elle
met aussi en cause la pertinence de la question portant sur l'identité
"véritable" de l'auteur: personne ne se demande si l'histoire de Psyché

a vraiment été écrite par un âne. Dans le contexte de la dédicace à

Elisabeth-Charlotte d'Orléans, on comprend que l'académicien choisisse

comme intermédiaire factice son fils, un jeune adulte du même

âge, plutôt qu'un âne. Quel que soit le type d'artifice choisi, il en
découle un avantage considérable. Ce dispositif permet à Apulée autant
qu'à Perrault d'introduire dans un récit prétendument simple ou naïf
la conscience plus accrue d'un scripteur-commentateur ultérieur plus
expérimenté. Dans les contes de Perrault, ce scripteur ultérieur,
souvent ironique, se donne à connaître dans de nombreuses incises qui
scandent la narration et dans les Moralités^

En remplaçant ainsi l'intermédiaire factice Lucius par le signataire
de l'épître "P. Darmancour", Perrault reconfigure la scénographie
inventée par Apulée. Il ne se contente pas de désigner son fils par la

signature de l'épître comme un intermédiaire factice occupant la place
de l'âne d'Apulée. Il fait plus. L'épître désigne ce fils de dix-neuf ans

comme un "Enfant". Cette désignation de toute évidence inadéquate
participe à mon avis d'une stratégie particulière. Celle-ci consiste à

construire une scénographie "pseudo-naïve" qui se substitue à celle

du "narrateur sous peau d'âne" inventé par Apulée. Cette scénographie

pseudo-naïve est consolidée par l'association très habile avec un
autre type de conte: "les contes que nos ayeux ont inventez pour
leurs Enfans". Déjà dans la préface du premier recueil, Perrault avait



La (re)configuration des genres dans les littératures européennes 97

évoqué la réception de ce type de contes par les enfants de façon
suggestive:

Il n'est pas croyable avec quelle avidité ces ames innocentes & dont rien n'a
encore corrompu la droiture naturelle, reçoivent ces instructions cachées ; on les

voit dans la tristesse & dans l'abattement, tant que le Heros ou l'Heroïne de

Conte sont dans le malheur, & s'écrier de joye quand le temps de leur bonheur
arrive ; de mesme qu'après avoir souffert impatiemment la prospérité du
méchant ou de la méchante, il sont ravis de les voir enfin punis comme ils le méritent.

Ce sont des semences qu'on jette qui ne produisent d'abord que des mou-
vemens de joye & de tristesse, mais dont il ne manque guères d'éclorre de bonnes

inclinations.'3

Ces propos, souvent cités pour caractériser les contes de Perrault lui-
même, ont donné lieu à un malentendu encore tenace aujourd'hui14.
Force est de constater que les textes présentés dans le recueil de

l'académicien n'invitent guère à une telle lecture naïve et spontanée.
Ils exigent tout au contraire "de ceux qui les lisent" un "degré de

pénétration" particulier que l'épître explicite en ces termes:

Cependant, MADEMOISELLE, quelque disproportion qu'il y ait entre la simplicité

de ces Récits, & les lumières de vostre esprit, si on examine bien ces Contes,
on verra que je ne suis pas aussi blamable que je le parois d'abord. Ils renferment
tous une Morale trés-sensée, & qui se découvre plus ou moins, selon le degré de

pénétration de ceux qui les lisent ; [...].15

Seule une lecture16 "pénétrante", en d'autres termes la capacité de lire
"entre les lignes", permet de découvrir la "morale sensée" des contes
du recueil. En cela, ils diffèrent fondamentalement et explicitement
du genre des contes que Perrault attribue à des "ayeux" lointains. La
morale "loüable et instructive" de ces contes oraux est comprise
spontanément par des enfants "dépourvus de raison": l'identification
émotionnelle n'a pas besoin de passer par une lecture pénétrante pour
comprendre la logique très simple du méchant puni et du bon ré-

13 Perrault, 1695, p. [6].
14 L'amalgame des contes "de nos ayeux" avec ceux de Perrault a déterminé fon¬

damentalement leur interprétation dans Le Cabinet des Fées de 1785, ainsi que celle
des Grimm, et à leur suite, celle de nombreux éditeurs, dont Hetzel, en 1862.

15 Perrault, 1697, p. [2].
16 L'épître de 1697 accentue cette différence en remplaçant "ceux qui les enten¬

dent" du manuscrit de 1695 par "ceux qui les lisent".



98 Ute Heidmann

compensé décrite dans la préface de 1695. En revanche, la logique
des Histoires ou contes du temps passé est présentée comme infiniment
plus difficile à décoder. L'épître définit donc d'emblée "la simplicité
de ces Récits" comme une pseudo-simplicité.

Le malentendu qui a mené à l'amalgame des contes de Perrault
avec ceux qu'il attribue aux "ayeux" ne tient peut-être pas seulement
à l'inattention des lecteurs de l'épître, mais il résulte aussi d'une
stratégie de brouillage soigneusement mise en place. L'épître associe les

deux genres de contes par un habile glissement de l'un à l'autre: "Il
est vray que ces Contes donnent une image de ce qui se passe dans
les moindres Familles, où la loüable impatience d'instruire les enfans,
fait imaginer des Histoires dépourvus de raison, pour s'accommoder
à ces mêmes enfans qui n'en on pas encore [...]".17 L'association des

deux genres de contes dans l'espace d'une seule phrase permet à

Perrault de mettre en place une scénographie que l'on pourrait dire "en
trompe-l'œil".

Le recueil représente cette
scénographie dans le frontispice

du manuscrit d'apparat
repris dans l'édition de 1697. Le

frontispice marque le deuxième

degré du trompe-l'œil par
le fait de faire figurer le

pseudo-genre Contes de ma mere

L'oje en guise de citation
inscrite sur une plaque fixée sur la

porte de la scène représentée.
En dessous de cette plaque se

tient une fileuse qui semble
s'adresser à un jeune homme
assis en face d'elle le dos au
feu d'une cheminée, dans

lequel on peut voir une figuration

du signataire de l'épître,
Pierre Darmancour. Entre lui
et la locutrice se tiennent une
jeune fille et un plus jeune gar-

17 Perrault, 1697, p. [2].



La (re)configuration des genres dans les littératures européennes 99

çon, dont la tenue et la coiffure indiquent le rang noble. Ils sont tournés

vers la fileuse et apparemment pris d'émotion parce qu'ils la

saisissent par les genoux.
Ce frontispice qui représente la scénographie du recueil se constitue,

selon mon hypothèse, en miroir d'une autre scène célèbre,
souvent représentée dans l'abondante iconographie des Métamorphoses

d'Apulée, celle qui représente précisément sa scénographie. On y voit
la vieille servante des brigands qui raconte, le dos contre une cheminée

ou le mur d'une caverne, l'histoire de Psyché à la jeune fille enlevée

et tout émue, comme sur cette planche du Apulegio volgare de

1519. À proximité de la vieille, se tient non pas un jeune homme,
mais l'âne Lucius, toutes oreilles dehors. Cette première illustration
du livre, dans sa position en tête du volume semblable à un frontispice,

représente de façon très précise la scénographie des Métamorphoses

d'Apulée et l'importance de l'instance énonciative de l'âne Lucius
bien traduite ici aussi par l'illustrateur qui lui réserve une bonne partie
du premier plan:

Si Perrault souligne la ressemblance entre les contes anciens et les

siens, il insiste aussi sur une différence importante qui se situe sur un
autre plan de comparaison: la fonction attribuée au conte dans

l'Antiquité et à l'époque moderne. Perrault désigne ses propres contes

comme des "bagatelles" (en reprenant un terme souvent utilisé par La

Fontaine), mais il s'empresse d'affirmer que ses contes ne sont pas de

"pures" bagatelles. Le "récit enjoiié" qui "enveloppe" ces bagatelles



100 Ute Heidmann

n'est choisi, affirme le préfacier, "que pour les faire entrer plus
agréablement dans l'esprit & d'une maniéré qui instruisist & divertist tout
ensemble».18 C'est cette dimension instructive qui distingue selon lui
ses propres contes de la "Fable de Psiché" et des "Fables Milésien-
nes" d'Apulée, destinées à divertir sans pour autant instruire.

L'académicien prend soin de fournir des arguments à l'appui de cette
différenciation. Selon lui, contrairement à ce que la pratique courante
des interprétations allégorisantes de la fable de Psyché19 pouvait laisser

entendre, le conte ancien ne contient pas de "Morale cachée"
destinée à instruire les lecteurs:

A l'égard de la Morale cachée dans la Fable de Psiché, Fable en elle-mesme très

agréable & très ingénieuse, je la compareray avec celle de Peau-d'Asne quand je
la sçaurai, mais jusques icy je n'ay pù la deviner. Je sçay bien que Psiché signifie
l'Ame; mais je ne comprens point ce qu'il faut entendre par l'Amour qui est

amoureux de Psiché, c'est-à-dire de l'Ame, encore moins ce qu'on ajoûte, que
Psiché devoit estre heureuse, tant qu'elle ne connoistraist point celuy dont elle
estoit aimée, qui estoit l'Amour, mais qu'elle serait très malheureuse dès le
moment qu'elle viendrait à le connoistre: voilà pour moy une enigme impenetrable.20

Ce commentaire ironique donne l'exemple d'une telle interprétation
allégorisante dont il dénonce l'incompréhensible logique. À partir de

ce diagnostique, Perrault s'engage dans un projet poétique particulièrement

audacieux. Ce projet consiste, selon l'hypothèse défendue ici,
à recourir à la "Fable en elle-mesme très agréable & très ingénieuse"
d'Apulée, pour en faire des contes modernes dotés, eux, d'une "morale

cachée", c'est-à-dire d'une dimension instructive et utile. Si cette
hypothèse est juste, le défenseur des Modernes relève ainsi un défi
qu'il avait formulé de façon ironique dans la préface de 1694: "Mais
comme j'ay affaire à bien des gens qui ne se payent pas de raisons &
qui ne peuvent estre touchez que par l'autorité & par l'exemple des

Anciens, je vais les satisfaire là-dessus".21 Cette formulation un peu
malicieuse pouvait laisser présager que l'académicien n'allait pas "imiter"

les Anciens selon les prescriptions du chef de file des Anciens,

18 Perrault, 1695, p. [1-2]).
19 Au sujet de la tradition de l'interprétation allégorisante du texte d'Apulée, voir

l'étude de Véronique Gély, 2006.
20 Perrault, 1695, p. [4].
21 Ibid., p. [2].



La (re)configuration des genres dans les littératures européennes 101

Nicolas Boileau. Dans la préface de son Apologie des femmes de 1694,
Perrault venait de les qualifier d'"imitation mal endenduë des
Anciens".22

Perrault oppose à son adversaire une autre façon de recourir aux
Anciens. Au lieu d'imiter l'intrigue de la fabella antique, comme la

doctrine classique l'exigeait, il invente un tout autre procédé. Il puise
dans le texte latin des éléments narratifs, stylistiques, génériques et

compositionnels pour "fabriquer" de nouvelles histoires dont celles
de La Belle au Bois dormant, du Petit Chaperon rouge et de La Barbe bleue

dotées, elles, d'une "morale cachée", mais utile. La reconfiguration du

dispositif énonciatif de la fabella en un dispositif pseudo-naïf permet
ainsi à Perrault de faire passer pour des récits en apparence simples et
naïfs des histoires potentiellement subversives qui n'hésitent pas à

mettent en cause le pouvoir familial et étatique. Leur sens critique
caché ne se révèle qu'aux lecteurs et lectrices qui font preuve d'un
certain "degré de pénétration".

Ce processus de reconfiguration et d'expérimentation générique et
intertextuel se poursuit tout au long du XVIIIe siècle en passant, au
début du XIXe, dans une autre culture et une autre langue. Les Kinder-

und Hausmärchen, gesammelt durch die Brüder Grimm sont une autre étape
importante dans le dialogue constitutif interculturel et intertextuel entre

genres et recueils tel qu'il a été présenté ici. De nombreux Märchen

des Grimm répondent aux contes de Perrault, mais aussi aux nouvelles

de L'héritier et aux contes des fées de Marie Catherine d'Aulnoy
autant sur le plan intertextuel que sur le plan "intergénérique". Aidés

par leurs "informatrices" d'origine huguenote, les Grimm modifient
les nouvelles et contes français pour les adapter aux besoins de leur
culture et de leur époque. Le petit chaperon rouge devient Kothkäppchen„
Cendrillon devient Aschenputtel., et l'Histoire ou Conte du temps passé avec
sa double "Moralité" codifiée et ironique devient un Kinder- und
Hausmärchen avec ses morales très explicites. Ce processus passe par
un dialogue très complexe non seulement avec ce que le "peuple"
connaissait des contes français par le biais de la littérature de colportage,

mais aussi par leur réédition dans Le Cabinet des Fées de 1785 que
les Grimm et leurs "informatrices" huguenotes connaissaient très

bien.

22 Perrault, 1694, p. 3-4.



102 Ute Heidmann

Comme les contes latins, italiens et français, les Märchen des

Grimm demandent à être travaillés avant tout comme des textes
littéraires insérés dans un recueil, c'est-à-dire caractérisés par un dispositif
énonciatif et scénographique particulier et porté par un projet discursif

et poétique spécifique.23 Les recueils des Grimm reconfigurent à leur
tour les textes et formes génériques précédents en "fabriquant" une
nouvelle variation générique étroitement liée à l'esthétique romantique

et adaptée aux préoccupations de l'époque. Si leur conception et
réalisation du genre reste encore aujourd'hui déterminante dans l'idée
commune du conte comme genre universel, il n'en reste pas moins

que les Kinder- und Hausmärchen émergent d'un contexte énonciatif et
socio-discursif très particulier et construisent leurs effets de sens en
étroite relation avec lui, comme l'avaient fait auparavant les recueils
de Straparola, Basile et ceux des écrivains français. Dans la perspective

comparative et discursive et dans l'optique d'une reconfiguration
générique et intertextuelle sous-tendant l'histoire des contes en Europe,

il reste, là aussi, encore un grand champ à explorer.

23 Voir à ce sujet l'excellente étude de Sennewald, 2004.



La (re)configuration des genres dans les littératures européennes 103

Références bibliographiques

Apulée
— 2007, Les Métamorphoses ou l'Ane d'or, texte établi par

D. S. Robertson, éd. Olivier Sers, Paris, Les Belles Lettres.
La Fontaine Jean de

— 1991, Les Amours de Psyché et de Cupidon, éd. Michel Jeanneret et
Stefan Schoettke, Paris, Le Livre de poche.

Perrault Charles

— 1694, L'Apologie des Femmes. Par Monsieur P**, fac-similé de

l'édition Coignard, Paris.

— 1695, Griselidis. Nouvelle avec le conte de Peau d'Asne, et celuy des Sou¬

haits ridicules, fac-similé de la quatrième édition Coignard de 1695,

Paris, Firmin-Didot.
— 1695 b, Contes de ma mère Loye, fac-similé du manuscrit d'apparat,

in: Perrault's Laies ofMother Goose, J. Barchilon éd., New York, The

Pierpont Morgan Library. 1956

— 1697, Histoires ou contes du temps passé. Avec des moralités, fac-similé du
second tirage de l'édition Barbin, Paris, Firmin Didot, 1929;
également Slatkine Reprints, Genève.

Gély Véronique
— 2006, L'invention d'un mythe: Psyché, Paris, Champion.
Fleidmann Ute

— 2008, "La Barbe bleue palimpseste. Comment Perrault recourt à

Virgile, Scarron et Apulée, en réponse à Boileau", Poétique 154, p.
161-182.

— 2009, "Comment faire un conte moderne avec un conte anâeriè Per¬

rault en dialogue avec Apulée et La Fontaine", Littérature 153,

p. 19-35.
Heidmann Ute & Adam Jean-Michel

— 2010, Lextualité et intertextualité des contes. Perrault, Apulée, La Fontai¬

ne, L'héritier, Paris, Editions Classiques Garnier, Collection "Lire le

XVIIe siècle".

Maingueneau Dominique
— 2004, Le discours littéraire, Paris, A. Colin.
Sennewald Jens E.

— 2004, Das Buch, das wir sind. Zur Poetik der "Kinder- und Hausmärchen,

gesammelt durch die Brüder Grimm", Würzburg, Königshausen &
Neumann.



104 Ute Heidmann

Abstract

Dieser Beitrag geht davon aus, dass eine neue Gattung in anderen europäischen
Sprachen und Kulturen bereits vorhandene Gattungsformen "(re)konfiguriert", um
sie der eigenen Sprache und Kultur anzupassen und neue Aussageformen zu schaffen.

Dieser Prozess wird am Beispiel der europäischen Märchen aufgezeigt, die der
hier formulierten Hypothese nach weder Erzeugnisse einer Universalgattung noch
nationaler Folklore sind, sondern komplexe "Rekonfigurationen" lateinischer,
italienischer und französischer Gattungsformen. Am Beispiel der Histoires ou contes du temps

passé, avec des Moralités von 1697 wird gezeigt, wie Charles Perrault mit einer neuartigen

"Szenographie" das zum Gattungsparadigma gewordene Psyche-Märchen von
Apuleius "rekonfiguiert". An die Stelle des erzählenden Esels Lucius, der vorgibt,
Psyches Geschichte von der alten Magd einer Räuberbande gehört zu haben, setzt
Perrault seinen Sohn, Pierre Darmancour, und schafft mit einer pseudo-naiven
Szenographie eine neue Gattung, die von den Brüdern Grimm und deren "Beiträgerinnen"

hugenottischer Herkunft zum Kinder- und Hausmärchen umgearbeitet wird.


	La (re)configuration des genres dans les littératures européennes : l'exemple des contes

