
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2009)

Heft: 40: Probleme der Gattungstheorie = Problèmes de la théorie des
genres littéraires = Problems of genre theory

Artikel: Typologie romanesque et temporalité : un dialogue critique avec
Bakhtine

Autor: Dubost, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006337

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Pierre Dubost

Typologie romanesque et temporalité

Un dialogue critique avec Bakhtine

Comme
le soulignent Bénédicte Vauthier et Roger Comtet dans

l'introduction à la récente traduction française de La méthode

formelle en littérature, le célèbre texte de Pavel Medvedev paru
en 1928,1 si Bakhtine semble en apparence avoir disparu de la scène

critique depuis un certain nombre d'année, il ne s'agit en fait que
d'une apparence. Ils notent par exemple que, "à l'encontre d'une
opinion largement partagée par la critique (Depretto, Peytard, Zbinden,
etc.) Guy Demerson avance, sur la base d'un incursion d'internaute

sur la toile et d'un relevé de 'liens' (plus de 27.000) que sa voix ne
s'est pas tue en Occident depuis qu'elle y a retenti il y a une trentaine
d'années".2

De fait, la place que l'on pourrait donner ou redonner à Bakhtine
dans le concert actuel de la théorie littéraire n'est pas facile à assigner,
à moins que l'on affirme que cette place est définitivement assignée.
Les réflexions qui suivent se situent dans ce contexte marqué à la fois

par un certain effacement de la référence à Bakhtine et en même

temps par un resurgissement des questions que soulève une œuvre
aussi riche, mais parfois difficile à cerner. Elles se conçoivent comme
une tentative de préciser ce que la théorie bakhtinienne du roman

peut apporter de nouveau, car il n'est pas dit que tout ait déjà été

exploré. Elles seront consacrées au statut de la temporalité dans la théorie

bakhtinienne du roman, non sous le mode de l'exposition de théories

généralement bien connues, mais à partir de leur interrogation
critique.

Auparavant, il est pourtant nécessaire de clarifier certains points
du débat, car les effets de lecture des théories de Bakhtine sont
extrêmement divers et la fameuse notion du "dialogisme" doit sans ces-

1 lu) méthode formelle en littérature. Pavel Medvedev, cercle de Bakhtine, édition critique et
traduction de Bénédicte Vauthier et Roger Comte, postface de Youri Medvedev,
Toulouse, Presses universitaires du Mirail, 2008.

2 Ibid., note 21, p. 13

Colloquium Helveticum 40/2009



56 lean-Pierre Dubost

se être réexaminée si l'on veut éviter qu'elle soit moins un concept de

référence qu'un simple signal de référence depuis la publication en
1981 par Tzvetan Todorov du Vrinâpe dialogique. Comme le rappelle
Laurent Jenny dans un texte didactique de mise au point à l'usage des

étudiants,3 il faut distinguer deux pôles du concept de dialogisme
chez Bakhtine. Il y a d'abord un premier dialogisme, que Jenny appelle

"dialogisme passif' et qu'il met en rapport avec la structure laca-

nienne du stade du miroir:

Aux yeux de Bakhtine la langue reflète parfaitement cette aliénation constitutive. En
effet, nous ne forgeons pas une langue pour les besoins de notre subjectivité
individuelle. Nous héritons la langue d'autrui et les mots y restent marqués des

usages d'autrui. Parler c'est donc être situé dans la langue commune et n'y avoir
de place que relativement aux mots d'autrui.4

Renvoyant à la citation d'un texte de 1929 lui-même cité par Todorov
en 1977, Laurent Jenny rappelle les formulations suivantes de Bakhtine:

Aucun membre de la communauté verbale ne trouve jamais des mots de la langue

qui soient neutres, exempts des aspirations et des évaluations d'autrui, inhabités

par la voix d'autrui. Non, il reçoit le mot par la voix d'autrui, et ce mot en
reste rempli. Il intervient dans son propre contexte à partir d'un autre contexte,
pénétré des intentions d'autrui. Sa propre intention trouve un mot déjà habité.5

Comme les êtres, les mots sont des individus dans un contexte
concret, et imprégnés des voix multiples qui le peuplent:

Chaque mot sent la profession, le genre, le courant, le parti, l'œuvre particulière,
l'homme particulier, la génération, l'âge et le jour. Chaque mot sent le contexte et
les contextes dans lesquels il a vécu sa vie sociale intense ...6

Laurent Jenny en conclut qu'il y a donc toujours dans la langue "un
dialogisme passif (au sens où il résulte d'un donné linguistique et non

3 Laurent Jenny (2003), "Dialogisme et polyphonie, Méthodes et problèmes", Ge¬

nève: Département de français moderne,
www.unige.ch/lettres/framo/enseignements/methodes/dialogisme/.

4 Laurent Jenny (2003), ibid.

5 Tzvetan Todorov, Mikhaïl Bakhtine, le principe dialogique, suivi de Ecrits du cercle de

Bakhtine, Paris, Editions du Seuil, collection Poétique, 1981, p. 77.

6 T. Todorov, op. cit., p. 77.



Typologie romanesque et temporalité 57

d'une intention de parole)". Par opposition à cette structure toujours
décentrée de l'expression, un "dialogisme d'intention" serait, lui,
marqué par l'altérité. Il s'opposerait au monologue du sujet romantique

dans la mesure où notre parole serait toujours et essentiellement
en relation avec la langue de l'autre. Il s'agit là d'une problématique
qui prend comme point de départ la place assignée par l'autre de mon
discours à son positionnement propre. Elle aboutit immédiatement à

la détermination du discours comme style, et du style comme marque
de la présence d'une altérité dans le discours:

L'écrivain moderne, conscient de la dette qu'il doit aux mots d'autrui tout en

poursuivant un idéal d'originalité absolue, se donne pour tâche une réappropriation

du langage d'autrui qui prend la forme du style remodelant la langue commune
selon des inflexions personnelles.7

Si le dialogue est au cœur de tout dire, de tout discours et de toute
énonciation, puisque le principe dialogique, à ce point généralisé,
conduit à déclarer qu'aucun dire n'est sans contexte ni présence
d'autrui, même si celle-ci est entièrement occultée par l'apparence de

sa non-présence, et si l'on accorde de plus que tout texte revient à

une intervention du même type que celle du discours, le concept de

dialogisme tend alors à l'illimité. Dans ce cas, il risque pourtant d'être
utilisé sans vérification sur pièces et sans interrogation aucune de ce

que peut en fait signifier concrètement dans le 'discours infini' de la

tradition le dialogue des textes entre eux. De novateur, les termes
cardinaux de la théorie bakhtinienne peuvent alors devenir autant de

concepts-obstacles comme c'est le cas lorsque les concepts cardinaux
de "dialogisme", "intertexte", "palimpseste", "polyphonisme" sont
utilisés de manière trop abstraite. 8

Il n'est pas inutile de rappeler que c'est dans une œuvre singulière,
celle de Dostoievski, que le concept trouve son point de départ, mê-

Laurent Jenny ajoute en commentaire aux pages consacrées par Todorov au
'caractère dialogique du discours intérieur' (T. Todorov, D principe dialogique, op. cit.,

p. 293 sqq.): "Il y aurait même, dans cette conception du dialogisme, un degré zéro

du dialogisme. Ce serait lorsque, sous les apparences du monologue, ce
dialogisme apparaîtrait sous la forme de son contraire, le monologue".

8 Cf. la bonne mise au point d'Alexandre Dessingué dans "Le polyphonisme, de

Bakhtine à Ricoeur", in Atelier de théorie littéraire-.», Fabula, 2007

(cf.: -www.fabula.org/atelier.phpPPolyphonie).



58 lean-Pierre Dubost

me s'il déborde par principe les limites d'une seule œuvre. Si Bakhtine

prend l'œuvre romanesque de Dostoievski comme point de départ du

concept, avant de l'optimiser et de l'étendre à la théorie de l'œuvre

romanesque en général, c'est parce que celle-ci lui apparaît comme le

laboratoire même de l'écriture romanesque considérée comme champ
de résonance de la pluralité dialogique, laquelle, il faut le rappeler, est
bien chez lui pensée comme pluralité de consciences. Car si d'une part la

polyphonie des voix de la fiction romanesque apparaît comme la
cohabitation dans une même fiction de perspectives diverses voire
hétérogènes, comme une polyphonie de styles, de types de discours et de

langages absorbés et mis en dialogue interne par le texte — "dialectes
sociaux, maniérismes d'un groupe, jargons professionnels, langages
des genres, parler des générations, des âges, des autorités, cercles et
modes passagères" —,9 cette unité du divers est aussi une orchestration

de la diversité des consciences. Comme le soulignait Todorov
dans Leprincipe dialogique:

Ici [c'est-à-dire dans les romans de Dostoievski, JPD], ce n'est pas un grand
nombre de destinées et de vies qui se développent au sein d'un monde objectif
unique, éclairé par l'unique conscience de l'auteur; c'est précisément une pluralité
de consciences, ayant des droits égaux, possédant chacune son monde qui se combinent dans

l'unité d'un événement, sans pour autant se confondre. [...] La conscience du

personnage est donnée comme une conscience autre, comme appartenant à autrui,
sans être pour autant réifiée, refermée, sans devenir le simple objet de la
conscience de l'auteur.10

Cette conception selon laquelle le genre romanesque est par vocation
"plurilinguistique, pluri-stylistique, plurivocal" — litanie de pluralités
indissociable d'une conception du genre romanesque comme totalité

vivante du divers — n'est pas en soi vraiment nouvelle. Diderot, dans son
Eloge de Richardson, en expose déjà l'essentiel. Pour Bakhthine toutefois,

le roman n'est pas seulement singulier parce qu'il est le creuset
de cette pluralité, mais surtout parce que c'est cette multiplicité qui lui
confère sa force unificatrice. "L'originalité stylistique du genre
romanesque", déclare Bakhtine, "réside dans l'assemblage de ces unités

indépendantes, mais relativement autonomes".11 La formule laisserait

9 Mikhaïl Bakhtine, Esthétique et théorie du roman, Paris, Gallimard, 1978, p. 88.

10 Tzvetan Todorov, Mikhaïl Bakhtine, leprindpe dialogique, op. cit., p. 161.

11 Mikhaïl Bakhtine, Esthétique et théorie du roman, op.cit., p. 88.



Typologie romanesque et temporalité 59

penser que l'orchestration du divers est quasiment spontanée, qu'elle
est à la fois une faculté quasiment spirituelle. Or il n'est pas aisé de

dégager quelles sont les idées régulatives à la fois secrètes et visibles

qui ouvrent et ferment l'ensemble des conditions de possibilité
théoriques naissant de cette conception — ou de cet idéal — et qui relèvent
d'une poétique du genre romanesque élargie à l'ensemble de la littérature

par un effet de maximisation partiellement visible, mais tout
autant d'une conception du sujet artistique dispersée et diffractée dans

l'ensemble des textes théoriques bakhtiniens, sans que celle-ci soit
nécessairement l'objet d'une problématisation explicite. Si l'on tente de

relier la théorie du genre romanesque que Bakhtine développe dans
les années trente, période pendant laquelle les analyses génériques et

typologiques connaissent les développements les plus profonds, à ses

travaux antérieurs consacrés à la relation entre l'auteur et son œuvre,
une médiation devient possible entre pluralité des voix et unicité de

l'œuvre. C'est avec le concept fondateur d'exotopie que Bakhtine tente
de négocier le passage de la singularité irréductible de la vision sur
l'autre de Soi à la question de l'auteur comme sujet (au sens philosophique

du terme) de l'œuvre.

Ce qui fait tenir ensemble dans la théorie bakhtinienne du genre
romanesque deux conceptions distinctes voire opposées, puisque la

première relève de la maîtrise technique d'une "mise en intrigue"
(position poétologique classique) alors que la seconde présuppose
l'avènement du Soi artistique dans l'œuvre comme extériorisation
d'une voix unique dans une multiplicité de voix, c'est donc un
troisième terme, le concept d'exotopie. C'est lui qui permet de dialectiser
l'œuvre et le Soi et de faire le pont entre la partie descriptive et la partie

prescriptive de la théorie du roman. Car si d'un côté la problématique

du polyphonisme aboutit à interroger la pluralité des voix qui
parlent dans le roman, il semble à premier abord difficile de ne pas
entendre dans celle de l'exotopie à la fois l'écho d'un absolu subjectif
de l'esprit et celui de la pensée dialectique. La multiplicité assemblée

et dominée par l'assemblage romanesque n'est pas la simple cohabitation

de différences. Le roman n'est pas un simple montage de diversités,

un simple patchwork, il est le nom propre générique de la totalité

unifiante de ces hétérogènes. En ce sens, le roman selon Bakhtine semble

avoir tous les attributs d'une conscience unifiante comme capacité à

synthétiser l'hétérogène dans l'unicité d'une totalité. Or ce n'est pourtant

pas dans l'identité absolue de la liberté de l'esprit et de son agilité



60 lean-Pierre Dubost

infiniment libre que réside la possibilité de l'œuvre, mais dans la
recherche d'un point exotopique ou l'auteur rencontre, dans l'œuvre et
au dehors de soi, hors de sa vie propre, cette liberté vivante et
agissante détachée de sa propre conscience, mais que celle-ci rassemble,
dans sa compréhension et sa saisie de l'extériorité vivante à laquelle
elle donne des noms et des voix.

La théorie du roman est donc en quelque sorte une phénoménologie

de la rencontre — rencontre de l'intention artistique avec l'altérité
du monde, rencontre d'une forme et d'un devenir. C'est au prix du
sacrifice du Soi que l'auteur devient capable de donner à entendre la

pluralité des voix, mais le gain de ce sacrifice est l'émergence d'une

œuvre vivante au prix d'un retrait du monde.
Ces questions, Michel Aucouturier les avait déjà clairement formulées

dans la préface de l'édition française de 1979 d'Esthétique et théorie

du roman. Répondant aux reproches faits à la méthode de généralisation

propre à la théorie de Bakthine qui procède par extension et
généralisation d'idées "lumineuses",12 Michel Aucouturier répondait à

ces critiques en relevant le fait que pour Bakhtine, il s'agissait avant

tout d'opposer "la vie à l'idéologie". "Le véritable héros de Bakhtine",

écrivait Aucouturier, "ce n'est ni Rabelais ni Dostoievski, c'est le

genre romanesque lui même, essentiellement novateur et subversif.
Car si Bakhtine n'en définit pas les contours de façon précise, c'est

que le roman n'est pas vraiment un "genre", au sens de ceux que
nous trouvons définis depuis Aristote jusqu'à Boileau et ses émules,

et que nous pouvons définir parce qu'ils sont essentiellement "finis",
achevés, déterminés, épuisés. En ce sens, le roman est plutôt un
antigenre, toujours inachevé, qui se développe sur les ruines des genres
clos, "monologiques", dogmatiques, officiels, et se nourrit de leur
substance".13

Il y a donc derrière la typologie de Bakhtine quelque chose de plus

qu'une interrogation poétologique. Ce quelque chose de plus, à la fois
extérieur à la forme romanesque et déterminant de l'intérieur sa structure,

est à la fois exhibé comme principe romanesque et crypté dans

l'analyse. C'est cette position à la fois philosophique et poétologique
qui transparaît parfaitement dans la citation de Bakhtine que donne
Aucouturier à la fin de sa préface — à savoir: "C'est précisément au

12 Op. cit., p. 18.

13 Ibid.



Typologie romanesque et temporalité 61

cours du processus de destruction de la distance épique, de familiarisation

comique du monde et de l'homme, d'abaissement de l'objet de

la représentation artistique au niveau d'une réalité actuelle, fluide et
inachevée, que s'est constitué le roman"14 — ce qui implique que le

roman est un dispositif générique dialectique, susceptible d'accueillir
dans un moule existant mais devenu inadéquat parce que limité la

nouveauté du monde comme sans cesse en devenir. "Il y a un contenu

spécifique du discours romanesque: c'est la réalité en devenir, c'est
l'inachèvement essentiel de l'existence", conclut Aucouturier.15

Mais est-il alors encore possible de distinguer dans ce schème de

pensée le réel comme extériorité ouverte de son image et celle-ci de

son devenir? Tout comme chez Hegel pour qui c'est par une sorte de

sacrifice de soi que la pensée advient, pour Bakhtine le roman est
l'histoire à la fois d'une autonomisation de la fiction avançant dans le

devenir du monde et de l'abandon nécessaire de ses conditions de

possibilité formelle. Comme forme informelle, il est la forme de ce

qu'il faut bien appeler une pensée ou une conscience romanesque
pensée comme le produit ou le résultat d'un double mouvement au-

thentiquement dialectique. Tout comme pour Hegel l'esprit traverse
les conditions du réel et advient à soi par son identification à la fuite
infinie de ses figures, elles-mêmes n'étant rien d'autre que les

moments de son épreuve, la typologie romanesque bakhtinienne décline

figure par figure la traversée dialectisée de l'hétérogène identique à

l'histoire de son libre devenir, à sa capacité à se libérer de formes
figées et distantes de l'état du monde. Il y a encore typologie car on
reste bien dans la poétique, on ne confond pas la fable et la chronique
pour parler un langage plus classique et plus aristotélicien, mais ce qui
compte dans cette typologie c'est le suivi d'une série d'hypostases de

l'essence romanesque: le roman de voyage, le roman d'épreuve, le

roman biographique, le roman d'apprentissage enfin, dans lequel
l'essence du roman se dévoile enfin pleinement, comme le montre
tout particulièrement l'essai sur le roman d'apprentissage rédigé à la

fin des années trente.16 Cette procession des formes du roman vers
son "essence" toujours en devenir est toujours plus ou moins présen-

14 La citation renvoie au chapitre Récit épique et roman, in Mikhaïl Bakhtine, Esthétique
et théorie du roman, op. cit., p. 472.

15 Ibid., p. 19.

16 Mikhaïl Bakhtine, Esthétique et théorie du roman, op. cit., p. 211-261.



62 Jean-Pierre Dubost

te dans sa théorie, dans la mesure où le roman considéré comme
"genre en devenir, marchant en tête de l'évolution de toute la littérature

des temps modernes"17 est et reste pour Bakthine le point de mire

à partir duquel toutes les propositions théoriques s'ordonnent, qu'il
s'agisse de la théorie du chronotope, de sa lecture d'oeuvres majeures
(Rabelais, Goethe, Dostoïevski par exemple) ou tout simplement de

sa méthode critique appliquée au rapport entre formes littéraires et
devenir historique.

S'il est possible de dire que Bakhtine paraphrase Hegel en disant

en quelque sorte que "tout ce qui est réel est romanesque et tout ce

qui est (ajoutons bien: véritablement et authentiquement) romanesque

est réel", l'analogie s'arrête là. Reconnaissant dans la continuité
qui va du Versuch über den Pkoman de Blankenburg à l'esthétique de Hegel

un "sommet de la conscience du roman", il en note cependant
l'insuffisance.18 Ce ne sont pas pour lui de véritables propositions
théoriques, mais seulement ce qu'il appelle des "exigences-thèses" —

expression dont on comprend qu'elle a pour but de marquer une
insuffisance descriptive. Il ne s'agit en effet pas pour Bakhtine de tirer
la théorie romanesque vers une sorte de "philosophie du roman"
modernisée, mais bien de la libérer de l'abstraction idéaliste, en mettant

la théorie du roman à l'épreuve de la description historique. Ceci

dit, le devenir des formes renvoie bien dans cette typologie évolutive
à la manifestation progressive d'une 'essence' du romanesque (dont la

marque est non l'immuable mais bien au contraire le devenir et le

changement, proposition à la fois d'inspiration schlegelienne19 et

digne du sentiment que pouvait avoir Montaigne du "branslement du

monde"), et il n'est pas sûr non plus que la description historique soit

17 Chapitre Rérit épique et roman, in Esthétique et théorie du roman, op. cit., p. 447.

18 Si Bakhtine déteste l'abstraction de l'approche hégélienne des genres, il en souli¬

gne aussi l'acuité de jugement en ce qui concerne la nature du roman, tout en
notant l'inachèvement théorique de sa conception des formes génériques en devenir.

Les "exigences-thèses" de Hegel, remarque-t-il, sont certes "l'un des sommets

de la prise de conscience du roman". Mais elles "ne constituent pas,
d'évidence, une théorie du roman, et ne se distinguent que par leur grande
pénétration philosophique; néanmoins, elles témoignent de la nature du roman en

tant que genre, non moins et peut-être plus que les théories existantes", ibid.
19 Voir plus loin (note 27) nos remarques concernant ce point et les réserves que

nous voudrions exprimer envers l'appréciation que donne Jean-Marie Schaeffer
de la relation que l'on peut établir entre Bakhtine et le premier romantisme
allemand.



Typologie romanesque et temporalité 63

à ce point épurée de déterminations, si ce n'est idéologiques, du
moins idéelles et, en tant que telles, immanquablement d'ordre autant
philosophique que théorique. Le terme de roman vise-t-il finalement
un genre littéraire ou est-il le concept d'une rencontre entre le monde et la
fiction}

On peut observer les marques de cet indécidable et de cet
inconfort de principe de sa position dans le détail de l'analyse des

formes et dans la détermination des critères qui lui permettent de dégager

l'essence du romanesque à partir d'une distinction entre genre
épique et genre romanesque. Car si pour Bakhtine le roman est un
genre qui se distingue de l'ensemble des autres genres, c'est en travaillant

les critères de distinction entre épopée et roman qu'il lui semble

possible de définir cette distinction fondamentale et de lui donner
toute l'extension et toute la l'importance qu'il s'attache à lui donner.
Bakhtine distingue l'épopée du roman à partir de trois critères clairement

différenciés, dont l'un découle logiquement de l'autre: 20 1°

l'épopée est orientée vers le passé: "elle cherche son objet dans le

passé épique national" alors que le roman est caractérisé par un
contact maximum avec le présent; 2° ce faisant, l'épopée repose sur
une légende collective et non, comme le roman, sur l'innovation
individuelle. En conséquence de quoi — 3ème critère — elle institue
littérairement l'absolu d'une distance — distance entre le possible du

temps présent et l'origine absolue et glorieuse des actes héroïques et
des valeurs exemplaires et inimitables, alors que le genre romanesque
est une rencontre (un "point de contact" dit Bakhtine) entre la fiction
et le monde. L'épopée poétise le passé, elle le sacralise par sa forme et

son langage. Cette coupure de temporalité interdit ce que l'on pourrait

appeler la 'cause finale' de la poétique bakhtinienne, à savoir le

dégagement d'une axiologie communicable et susceptible de donner
forme au partage des expériences: "Représenter un événement au
même niveau axiologique et temporel que soi-même et ses contemporains

(et donc fondé sur une expérience et une fiction personnelles)
implique de faire une révolution radicale, et [de] passer du monde
épique au monde romanesque".21

On peut parcourir de part en part et dans tous les sens la théorie

romanesque bakhtinienne, elle est comme l'interminable tautologie
d'un scénario essentiel, celui de la rencontre du roman et du monde,

20 Ibid., p. 450.



64 lean-Pierre Dubost

elle-même équivalente à la fois à une compétence générique (c'est le

propre du roman d'être cette rencontre et de la rendre possible) et à

une faculté subjective — faculté du sujet artistique à se destituer de soi

et à s'ouvrir à l'altérité du monde. Mais l'une et l'autre échangent leur
nature et leur position. Le roman comme compétence générique
devient "héros", comme le relevait justement Michel Aucouturier, mais

il ne le devient qu'à condition d'être "image du temps du monde" et
l'auteur se transmue de sujet écrivant en origine vivante de l'œuvre

que s'il est en mesure de se destituer de soi, de s'expulser hors de la

sphère immédiate de la vie et hors de toute circularité narcissique en
s'aliénant dans cette extériorité vivante que sont ses personnages,
dont il est à la fois le père et l'habitacle, le lieu dont ils s'échappent et
celui qu'ils reviennent hanter. Parce qu'il est point de contact, le

roman est image du temps — à condition, ajoute Bakhtine, qu'il se libère
de ses formes primitives abstraites, marquées par la séparation interne
des éléments de la fiction (événements, personnages et chronotope)
et par la coupure qu'elles instituent entre présent et passé. Et parce
qu'il est forme en devenir, il est "le processus indestructible, éternellement

renouvelé, toujours actuel, de la vie".22 Belle théorie à vraie dire,

à condition qu'on mène avec elle un dialogue critique et ne la
dégrade pas à l'état de doxa.

Deux arguments me semblent plaider en faveur de ce dialogue
critique: Le premier est celui-ci: la théorie bakhtinienne des genres est

en fait exclusivement une théorie du genre romanesque. Elle repose
sur une conception de la voix romanesque dont Bakhtine privilégie la

forme dialogique et polyphonique, qui elle-même renvoie à des énon-
ciations et sources multiples d'expression et de langage alimentant le

texte, d'où la validité de ses propositions pour une stylistique du
discours romanesque fondée sur une extériorité dialogique "passive",
celle que nous évoquions en rappelant la modélisation qu'en propose
Laurent Jenny, ou pour une approche susceptible de redonner à la
fameuse question de l'intertextualité un nouveau souffle et une nouvelle

rigueur, comme cela est possible à partir de l'analyse topique23
du roman et de son analyse discursive. En tant que telle, elle peut
alors devenir une poétique de la complexité, qui peut venir renforcer
une théorie herméneutique de la production et de la réception telle

22 Ibid., p. 470.

23 Voir plus loin nos remarques concernant la SATOR.



Typologie romanesque et temporalité 65

que Ricoeur l'a développée.24 Entre la préfiguration du champ pratique

avant la mimesis III au sens de Ricoeur et sa reconfiguration par
le lecteur il y aurait à la fois une circularité et un acte producteur.
L'œuvre se déploierait donc entre "le secret d'où l'histoire émerge et le

secret auquel l'histoire retourne".25 Mais ce type d'interprétation
herméneutique passe en fait sous silence le fait que pour Bakhtine le

roman sous sa forme la plus achevée, quand il est devenu pleinement ce

point de contact avec le monde vers lequel il doit tendre et vers lequel
il a historiquement évolué, n'interprète pas le monde, il le devient, il
en est la forme-temps, le chronotope vivant. Entre le roman achevé

24 "Le lecteur est un créateur à part entière, le mouvement exotopique qu'il effectue
est en ce sens comparable à l'exotopie auctoriale, la différence intervient au
niveau du sens du mouvement d'intégration/identification que nous avons défini

auparavant. L'identification chez le récepteur se fait cette fois avec le personnage/héros

en texte et l'intégration trouve son accomplissement dans la conscience
du récepteur (au travers d'un acte créateur manifestée par une compréhension
responsive active). Alors que chez le créateur, le mouvement d'identification se

réalise avec "l'autre" pour ensuite réintégrer la conscience auctoriale et trouver
son accomplissement dans la production même du texte. La circularité se traduit
donc par un mouvement de conscience à conscience, de celle du créateur à celle
du récepteur. Mais il est important de souligner que ce mouvement circulaire
n'est pas de l'ordre de la simple répétition, Ricœur parle d'un cercle qui n'est pas
un cercle vicieux, ce n'est pas en ce sens une "tautologie morte" (Idem). La création

réceptive est une création qui se réalise dans un contexte spatio-temporel
précis et qui est amenée à évoluer avec le temps et l'espace". Ibid.

25 Cf. Paul Ricoeur, Temps et réàt, tome I, Paris, Editions du Seuil, 1983, p. 144.

C'est par exemple la voie qu'emprunte Alexandre Dessingué qui écrit dans un
texte de l'Atelier de théorie littéraire de Fabula consacré à Bakhtine (2007): "Ce
parallèle entre ce que Ricœur avait appelé "préfiguration du champ pratique et sa

refiguration par la réception de l'œuvre" est tout à fait révélateur. Le lecteur est

un créateur à part entière, le mouvement exotopique qu'il effectue est en ce sens

comparable à l'exotopie auctoriale, la différence internent au niveau du sens du
mouvement d'intégration/identification que nous avons défini auparavant.
L'identification chez le récepteur se fait cette fois avec le personnage/héros en

texte et l'intégration trouve son accomplissement dans la conscience du récepteur
(au travers d'un acte créateur manifesté par une compréhension responsive active).

Alors que chez le créateur, le mouvement d'identification se réalise avec
"l'autre" pour ensuite réintégrer la conscience auctoriale et trouver son
accomplissement dans la production même du texte. La circularité se traduit donc par
un mouvement de conscience à conscience, de celle du créateur à celle du récepteur".

cf.

www.fabula.org/atelier.phpPPolyphonisme%2C_de_Bakhtine_%26agrave%3B_
Ricoeur.



66 lean-Pierre Dubost

dans son type idéal (le roman de formation) et le monde évoluant
dans son devenir incessant, il doit pour Bakhtine y avoir une osmose
réelle, et celle-ci n'est possible que si, de manière quasi-biologique, la

forme romanesque est un organisme vivant adapté à l'histoire. Ce

qu'il est certes, et bien au-delà des exemples et typologies déclinées

par la théorie. Deux exemples me semblent pouvoir montrer la

pertinence et l'insuffisance de la théorie bakhdnienne.

Le premier sera donné par la nature singulière de l'écriture de

Gertrude Stein. Tout y est montage, et il y a bien ici adéquation entre
le temps de la modernité — la modernité américaine, celle du montage
filmique et automobile qui est pour Gertrude Stein la définition même

d'une ouverture expérimentale et ludique illimitée, l'équivalent-
monde de la pratique cubiste, dont son écriture est la vivante réalisation.

Mais justement, le montage romanesque du monde industriel
moderne, qui est pour Gertrude Stein le milieu dans lequel le genre
romanesque évolue, nécessite un démontage du personnage comme

personne, et son devenir comme élément du montage. 'Ida' est un
nom propre par lequel l'expérience du montage devient opératoire et

permet la déconstrucdon par l'écriture du personnage, déconstruction
qui repose sur l'expression d'une extériorité radicale, d'une voix de

type en apparence "monologique" (c'est 'le paragraphe' qui parle),
expérimentale et ludique en même temps, mais qui constitue par elle-
même et sans le recours à une quelconque identité de personne un
point de contact dynamique entre le personnage et le monde. Ce cas

n'était pas prévu par Bakhtine, puisque jamais dans sa théorie le

présupposé d'une conscience vive n'est abandonné — ni en ce qui
concerne l'idéal du personnage en devenir ni en ce qui concerne le

créateur artiste en position d'exotopie. Une théorie du genre
romanesque qui prend en compte ce phénomène non prévu chez Bakhtine
doit se débarrasser de ce qui chez lui verrouille sa théorie du genre
romanesque, à savoir une idée de devenir évolutif du Soi, elle-même
indexée sur une idée de l'évolution historique, elle-même dépendante
d'un concept de progrès, voire de procession des formes vers le point
idéal de contact, qui lui-même présuppose une instance susceptible de

configurer les hétérogènes et qui serait de l'ordre de la conscience.
Mais il n'est ni nécessaire que la théorie du genre romanesque
maintienne ainsi le schème philosophique d'une synthèse des hétérogènes,
ni vrai que celui-ci soit en phase avec le changement des formes ro-



Typologie romanesque et temporalité 67

manesques sous les conditions d'une modernité non prévue dans le

cadre du système descriptif bakhtinien.
Le second exemple, encore plus contemporain (bien qu'il n'y ait

aucune raison de considérer que Gertrude Stein ne soit pas notre
contemporaine) est le fait que deux conceptions différentes du

rapport de l'œuvre au temps du monde cohabitent dans la pensée de

Bakhtine. La première aboutit au concept de 'point de contact'. Ici, il
n'est pas possible de dire si l'idée de monde signifie simplement
'multiplicité spatio-temporelle en devenir' ou si elle peut ou doit aussi

impliquer l'idée d'une pluralité de mondes (pluralité de multiplicités
spatio-temporelles vivantes). Or dans le texte d'archives intitulé Le
problème du texte Bakhtine conclut en problématisant la question de la

compréhension interculturelle. On ne comprend pas l'altérité d'une
culture en s'identifiant à elle, mais en maintenant, là encore, une position

d'exotopie. C'est la même problématique que celle des textes des

années vingt, mais cette fois-ci appliquée à la compréhension
interculturelle:

Dans le domaine de la culture, l'exotopie est le moteur le plus puissant de la

compréhension. Une culture étrangère ne se révèle dans sa complétude et dans sa

profondeur qu'au regard d'une autre culture [...] Un sens se révèle dans sa
profondeur pour avoir rencontré et s'être frotté à un autre sens, à un sens étranger:
entre les deux s'instaure un dialogue qui a raison du caractère clos et univoque,
inhérent au sens et à la culture pris isolément.26

Mais ce que cette idée de dialogue interculturel ne prévoit pas par
principe, c'est que l'état du monde soit devenu tel que l'avancée

conquérante de la subjectivité créatrice occidentale, elle-même
définissable comme le point le plus avancé de la culture en mouvement,
rencontre dans les mondes insoupçonnés des sociétés et des cultures

en un premier temps colonisées non plus l'image du monde ni le

double articulé du moi et du monde, mais la trace des voies de l'autre
où sa propre voix se retrouve, mais emmêlée dans une relation métissée.

Le concept de monde relève alors de ce qu'Edouard Glissant
appelle "nomadisme en flèche", c'est-à-dire une indétermination
conquérante pour laquelle le monde est sans cesse transformé et à

transformer, le roman étant un moment de cette transformation. Mais
si l'on prend en considération ce que Glissant appelle "nomadisme

26 M. Bakhtine, Esthétique de la création verbale, Paris, Gallimard, 1979, p. 378.



68 Jean-Pierre Dubost

circulaire" et l'état mondial d'une littérature de plus en plus marquée

par la rencontre des mondes, la théorie bakhtinienne n'est pertinente
que si l'on en déconstruit de l'intérieur le maintien d'un schème insistant,

celui d'une subjectivité créatrice et transformatrice définie comme

apte à opérer la maîtrise et la synthèse des hétérogènes. Ce point
d'origine créateur, parfaitement adéquat à la conception goethéenne
de l'œuvre et à son intuition de l'émergence d'une Weltliteratur, n'est
à mon sens valable et utilisable que s'il prend en compte cette réalité
du "Tout-monde" dans lequel se forge une nouvelle "littérature-
monde", cas encore imprévu et pour des raisons historiques encore
imprévisisble pour Bakhtine. De même, le principe dialogique ne
coïncide plus avec la logique de l'emmêlement, qui est le constat
historique à partir duquel une négativité nouvelle du monde apparaît,
mais échappant cette fois-ci à sa dialectisation. C'est en effet moins
l'ombre de Hegel que celle de Deleuze qui détermine cette réactualisation

contemporaine d'un concept de devenir par rencontre.
Le second argument sera celui-ci: l'imagination romanesque est

par nature "bricoleuse". Son ingéniosité ne relève pas seulement de sa

puissance imaginative (qui est l'étincelle sans laquelle le "moteur"
romanesque ne démarrerait jamais et qu'il ne suffit donc pas de

reléguer aux oubliettes d'une époque révolue, qui aurait été celle du
romantisme dont nous serions dieu merci en mesure de nous passer
définitivement).27 Si l'histoire du roman est équivalente à un bricolage

27 On reconnaîtra ici la position de Jean-Marie Schaeffer, qui commet à mon sens

l'imprudence de vouloir dépasser une radicalité idéaliste et esthétisante par une
démarche cognitive à la fois empirique et fortement modélisée, mais non moins
radicale. Cf. notamment La naissance de la littérature. I^a théorie esthétique du romantisme

allemand, PENS Arts et langage, 1983 (pp. 83-93 sur Bakhtine) et Adieu à

l'esthétique, PUF, Collège International de Philosophie, 2000. C'est non seulement
vouloir jeter le bébé avec l'eau du bain, mais c'est aussi remplacer l'inauguralité
romantique par un radicalisme cognitif dont on peut douter qu'il soit autre chose

que la réplique en théorie de la course d'Achille et de la tortue. Car si c'est aux
résultats vérifiables de protocoles expérimentaux d'analyse cognitive qu'il faut
confier une théorie de l'imagination à venir, on peut se demander par quel miracle

on peut sauter du plan de l'imagination cognitive à celui de l'art, si ce n'est
justement par ce miracle que Schlegel, mais aussi Hölderlin, Novalis, Kleist ont
pensé soit comme un absolu, soit comme une grâce, soit comme une progression
infinie (mais utopique et de l'ordre de la promesse pure), soit comme densité de
la pensée dans le poème, mais qu'ils n'ont jamais confondu avec le démontrable
ou tenté de concevoir dans l'ordre du connaissable.



Typologie romanesque et temporalité 69

d'éléments topiques sans cesse ré-agencés, comme les travaux de la

SATOR (la Société d'analyse de la topique romanesque) ne cessent de
le montrer et de le démontrer par des recherches qui sont loin d'être
abouties (l'avenir de l'analyse topique est encore devant elle), le privilège

accordé au présent, au présent vivant de l'assimilation du temps
du monde par la forme romanesque, est démenti par l'analyse de la

récurrence topique, laquelle est pourtant totalement déterminante

pour le développement de l'imaginaire romanesque, des Ethiopiques
d'Héliodore à la fin du XVIIIe siècle pour le moins, comme les

travaux le la SATOR le prouvent,28 mais bien sûr bien au-delà. Le
procédé du montage apparaît dès lors comme n'étant pas proprement
moderne — il définit au contraire le genre romanesque, transcende

tous ses types, et remet en cause la totalité des appréciations génériques

globales sur lesquelles Bakhtine fonde sa typologie évolutive.
C'est le concept d'évolution qui fait alors problème et qui mérite
d'être interrogé comme analogon de modèles externes, en premier
lieu celui de l'adaptation des espèces.

La fiction se souvient de soi, mais ce souvenir sans trace est

l'équivalent de l'itération de ses conditions de possibilité. Ce paradoxe
de temporalité ne peut pas être pensé sur la base, elle-même finalement

plus épique que romanesque, du genre romanesque comme héros

de l'histoire. Mais s'engager dans la pensée de la répétition est une
toute autre histoire, et je propose de m'en tenir pour conclusion à la

seule mention de sa nécessité poétologique.29
Il me semble qu'il est urgent dans un contexte où, pour le moins

en France, les positions de la théorie littéraire sont bien souvent coincées

entre un herméneutisme ambiant — accepté trop souvent comme
tel — et des perspectives d'analytique cognitive, annoncées elles comme

l'avenir radieux d'une théorie littéraire enfin débarrassée de vieilles

idéalités considérées comme figées dans une phase antérieure de
l'humain — de définir les conditions d'une 'critique de la fiction pure'
qui soit en mesure d'interroger de nouveau le 'dialogue des textes' en

assumant l'inconfort d'un va-et-vient entre une réflexion sur les

28 Cf. le site de la SATOR (www.satorbase.org) et pour les publications de la SA¬

TOR l'extension "/Docs/ColloquesSATOR.html".
29 Je renvoie sur ce point à mon article Topos, répétition et différence, in Etrange topos

étranger. Actes du XVTe colloque de la SATOR, éd. par Max Vernet, Presses de

l'Université de Laval, 2006.



70 lean-Pierre Dubost

conditions formelles a priori de la littérature et les conditions de leur
errance et de leur incessante métamorphose. C'est dans cet esprit que
les réflexions qui précèdent proposent de mener un dialogue critique
avec l'œuvre de Bakhtine.



Typologie romanesque et temporalité 71

Abstract

Bachtins Romantheorie erweckt erneut Interesse sowohl im Bereich der Textlinguistik
als auch im Rahmen eines transdisziplinären Ansatzes, worin Diskursanalyse und

Gattungstheorie neue literaturwissenschaftliche Perspektiven eröffnen und andere
Debatten als vor etwa vierzig Jahren ermöglichen. Dieser Artikel bemüht sich, mit
dem theoretischen Ansatz Bachtins einen kritischen Dialog zu fuhren. Er hinterfragt
Bachtins Romantheorie und pointiert die Aporie seiner Romantheorie und -tj'po-
logie, die einerseits die Realität einer sich permanent verwandelnden Welt nicht von
der Charakteristik des Romans als ständiger Überwindung und Zerstörung von
Formen unterscheidet, andererseits die Geschichte des Romans als eine Art Prozession

von Romanformen beschreibt, die ebenso viele Hypostasen der Unbestimmbarkeit
kennen — bis hin zum idealen Punkt der formalen Erfüllung, die Bachtin im
Bildungsroman sieht. Trotz der Nähe zur Frühromantik ist das Kriterium dieser Erfüllung

nicht die radikale Unbestimmbarkeit der Fiktion als Idee, sondern der Grad der

Adäquation von Welt und Fiktion. Die Frage stellt sich dann, ob in diesem
Zusammenhang der Begriff des "Romans" in Bachtins Theorie in die Gattungstheorie fällt
oder ob er lediglich empirisch Begegnungspunkte von Welt und Fiktion bezeichnet.
Diese Frage wird anhand von drei Beispielen auf die Probe gestellt - dem Status von
Zeit und Form in der Schreibweise Gertrude Steins, dem impliziten Begriff von
"Welt" in Edouard Glissants Perspektive (Unterschied von "Weltliteratur" und
"littérature-monde") und der Problematik der topischen Rekurrenz narrativer Formen,
die seit Mitte der achtziger Jahre von der Société d'Analyse de la Topique Romanesque

(S.A.TOR.) kollektiv erforscht wird.




	Typologie romanesque et temporalité : un dialogue critique avec Bakhtine

