Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2009)
Heft: 40: Probleme der Gattungstheorie = Problemes de la théorie des

genres littéraires = Problems of genre theory

Artikel: Typologie romanesque et temporalité : un dialogue critique avec
Bakhtine

Autor: Dubost, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006337

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jean-Pierre Dubost

Typologie romanesque et temporalité

Un dialogue critique avec Bakhtine

omme le soulignent Bénédicte Vauthier et Roger Comtet dans
I'introduction a la récente traduction francaise de La méthode
Jformelle en littérature, le célebre texte de Pavel Medvedev paru
en 1928,! si Bakhtine semble en apparence avoir disparu de la scene
critique depuis un certain nombre d’année, il ne s’agit en fait que
d’une apparence. IlIs notent par exemple que, “a 'encontre dune opi-
nion largement partagée par la critique (Depretto, Peytard, Zbinden,
etc.) Guy Demerson avance, sur la base d’un incursion d’internaute
sur la toile et d’un relevé de ‘liens’ (plus de 27.000) que sa voix ne
s’est pas tue en Occident depuis qu’elle y a retenti il y a une trentaine
d’années”.2
De fait, la place que 'on pourrait donner ou redonner a Bakhtine
dans le concert actuel de la théorie littéraire n’est pas facile a assigner,
a moins que l'on affirme que cette place est définitivement assignée.
Les réflexions qui suivent se situent dans ce contexte marqué a la fois
par un certain effacement de la référence a Bakhtine et en mcme
temps par un resurgissement des questions que souléve une ceuvre
aussi riche, mais parfois difficile a cerner. Elles se congoivent comme
une tentative de préciser ce que la théorie bakhtinienne du roman
peut apporter de nouveau, car il n’est pas dit que tout ait déja été ex-
ploré. Elles seront consacrées au statut de la temporalité dans la théo-
rie bakhtinienne du roman, non sous le mode de 'exposition de théo-
ries généralement bien connues, mais a partir de leur interrogation
critique.
Auparavant, il est pourtant nécessaire de clarifier certains points
du débat, car les effets de lecture des théories de Bakhtine sont ex-
trémement divers et la fameuse notion du “dialogisme” doit sans ces-

1 La wéthode formelle en littérature. Pavel Medvedey, cercle de Bakhtine, édition critique et
traduction de Bénédicte Vauthier et Roger Comte, postface de Youri Medvedev,
Toulouse, Presses universitaires du Mirail, 2008.

2 Ibid., note 21, p. 13

Colloquium Helveticum 40/2009



56 Jean-Pierre Dubost

se étre réexaminée si 'on veut éviter qu’elle soit moins un concept de
référence qu’un simple signal de référence depuis la publication en
1981 par Tzvetan Todorov du Principe dialogigne. Comme le rappelle
Laurent Jenny dans un texte didactique de mise au point a 'usage des
¢tudiants,? il faut distinguer deux poles du concept de dialogisme
chez Bakhtine. Il y a d’abord un premier dialogisme, que Jenny appel-
le “dialogisme passif” et qu’il met en rapport avec la structure laca-
nienne du stade du miroir:

Aux yeux de Bakhtine la langue refléte parfaitement cette akénation constitutive. En
effet, nous ne forgeons pas une langue pour les besoins de notre subjectivité in-
dividuelle. Nous héritons la langue d’autrui et les mots y restent marqués des
usages d’autrui. Parler c’est donc étre situé dans la langue commune et n’y avoir
de place que relativement aux mots d’autrui.*

Renvoyant a la citation d’un texte de 1929 lui-méme cité par Todorov
en 1977, Laurent Jenny rappelle les formulations suivantes de Bakhti-
ne:

ucun membre de la communauté verbale ne trouve jamais des mots de la lan-

ik bre de 1 t bal t 1 ts de la |

gue qui soient neutres, exempts des aspirations et des évaluations d’autrui, inha-
ités par la voix d’autrui. Non, il recoit le mot par la voix d’autrui, et ce mot en

bit r la voix d 3 L

reste rempli. Il intervient dans son propre contexte a partir d’un autre contexte,

pénétré des intentions d’autrui. Sa propre intention trouve un mot déja habité.>

Comme les étres, les mots sont des individus dans un contexte
concret, et imprégnés des voix multiples qui le peuplent:

Chaque mot sent la profession, le genre, le courant, le parti, 'ceuvre partculicre,
’homme particulier, la génération, I'age et le jour. Chaque mot sent le contexte et
les contextes dans lesquels il a vécu sa vie sociale intense ...0

Laurent Jenny en conclut qu’il y a donc toujours dans la langue “un
dialogisme passif (au sens ou il résulte d’'un donné linguistique et non

3 Laurent Jenny (2003), “Dialogisme et polyphonie, Méthodes et problemes”, Ge-
neve: Département de francais moderne,
www.unige.ch/lettres/framo/enseignements/methodes/dialogisme/.

4  Laurent Jenny (2003), 7bid.

Tzvetan Todorov, Mikhail Bakhtine, le principe dialogique, suivi de Ecrits du cercle de

Bakhtine, Paris, Editions du Seuil, collection Poétique, 1981, p. 77.

6 T.Todorov, op. at., p. 77.

wn



Typologie romanesque et temporalité 57

d’une intention de parole)”. Par opposition a cette structure toujours
décentrée de lexpression, un “dialogisme d’intention” serait, lui,
marqué par laltérité. 1l s’opposerait au monologue du sujet romanti-
que dans la mesure ou notre parole serait toujours et essentiellement
en relation avec la langue de l'autre. Il s’agit 1a d’une problématique
qui prend comme point de départ la place assignée par Pautre de mon
discours a son positionnement propre. Elle aboutit immédiatement a
la détermination du discours comme style, et du style comme marque
de la présence d’une altérité dans le discours:

I’écrivain moderne, conscient de la dette qu’il doit aux mots d’autrui tout en
poursuivant un idéal d’originalité absolue, se donne pour tiche une réappropria-
tion du langage d’autrui qui prend la forme du s#/% remodelant la langue commu-
ne selon des inflexions personnelles.”

Si le dialogue est au cceur de tout dire, de tout discours et de toute
¢nonciation, puisque le principe dialogique, a ce point généralisé,
conduit a déclarer qu'aucun dire n’est sans contexte ni présence
d’autrui, meme si celle-ci est entierement occultée par apparence de
sa non-présence, et si 'on accorde de plus que tout texte revient a
une intervention du méeme type que celle du discours, le concept de
dialogisme tend alors a I'illimité. Dans ce cas, il risque pourtant d’etre
utilisé sans vérification sur piéces et sans interrogation aucune de ce
que peut en fait signifier concretement dans le ‘discours infini” de la
tradition le dialogue des textes entre eux. De novateur, les termes
cardinaux de la théorie bakhtinienne peuvent alors devenir autant de
concepts-obstacles comme c’est le cas lorsque les concepts cardinaux
de “dialogisme”, “intertexte”, “palimpseste”, “polyphonisme” sont
utilisés de maniere trop abstraite. 8

Il n’est pas inutile de rappeler que c’est dans une ceuvre singulicre,
celle de Dostoievski, que le concept trouve son point de départ, me-

~]

Laurent Jenny ajoute en commentaire aux pages consacrées par Todorov au ‘ca-
ractere dialogique du discours intérieur’ (T. Todorov, Le princpe dialogigue, op. cit.,
p. 293 sqq.): “Il y aurait méme, dans cette conception du dialogisme, un degré zé-
ro du dialogisme. Ce serait lorsque, sous les apparences du monologue, ce dialo-
gisme apparaitrait sous la forme de son contraire, le monologue”.

8 Cf. la bonne mise au point d’Alexandre Dessingué¢ dans “Le polyphonisme, de
Bakhtine a Ricoeur”, in Atelier de théorie littérairex, Fabula, 2007

(cf.: www.fabula.org/atelier.php?Polyphonie).



58 Jean-Pierre Dubost

me s’il déborde par principe les limites d’une seule ceuvre. Si Bakhtine
prend Pceuvre romanesque de Dostoievski comme point de départ du
concept, avant de optimiser et de I’étendre a la théorie de I'ceuvre
romanesque en général, c’est parce que celle-ci lui apparait comme le
laboratoire méme de I'écriture romanesque considérée comme champ
de résonance de la pluralité dialogique, laquelle, il faut le rappeler, est
bien chez lui pensée comme pluralité de consciences. Car si d’une part la
polyphonie des voix de la fiction romanesque apparait comme la co-
habitation dans une meme fiction de perspectives diverses voire hété-
rogénes, comme une polyphonie de styles, de types de discours et de
langages absorbés et mis en dialogue interne par le texte — “dialectes
sociaux, maniérismes d’un groupe, jargons professionnels, langages
des genres, parler des générations, des ages, des autorités, cercles et
modes passageres” —? cette unité du divers est aussi une orchestra-
tion de la diversité des consciences. Comme le soulignait Todorov
dans e principe dialogique:

Ici [C’est-a-dire dans les romans de Dostoievski, JPD], ce n’est pas un grand
nombre de destinées et de vies qui se développent au sein d’un monde objectif
unique, éclairé par I'unique conscience de Pauteur; c’est précisément une pluralité
de consciences, ayant des droits éganx;, possédant chacune son monde qui se combinent dans
'unité d’un événement, sans pour autant se confondre. [...] La conscience du per-
sonnage est donnée comme une conscience autre, comme appartenant a autrui,
sans étre pour autant réifice, refermée, sans devenir le simple objet de la cons-
cience de 'auteur.19

Cette conception selon laquelle le genre romanesque est par vocation
“plurilinguistique, pluri-stylistique, plurivocal” — litanie de pluralités
indissociable d’une conception du genre romanesque comme fotalité
vivante du divers — n’est pas en soi vraiment nouvelle. Diderot, dans son
Eloge de Richardson, en expose déja I'essentiel. Pour Bakhthine toute-
fois, le roman n’est pas seulement singulier parce qu’il est le creuset
de cette pluralité, mais surtout parce que c’est cette multiplicité qui lui
confeére sa force unificatrice. “L’originalité stylistique du genre roma-
nesque”’, déclare Bakhtine, “réside dans I'assemblage de ces unités in-
dépendantes, mais relativement autonomes”.!! La formule laisserait

9 Mikhail Bakhtine, Fsthétique et théorie du roman, Paris, Gallimard, 1978, p. 88.
10 Tzvetan Todorov, Mikhail Bakhtine, le principe dialogique, op. cit., p. 161.
11 Mikhail Bakhtine, Esthétigue et théorie du roman, op.cit., p. 88.



Typologie romanesque et temporalité 59

penser que l'orchestration du divers est quasiment spontanée, qu’elle
est a la fois une faculté quasiment spirituelle. Or il n’est pas aisé de
dégager quelles sont les idées régulatives a la fois secretes et visibles
qui ouvrent et ferment 'ensemble des conditions de possibilité théo-
riques naissant de cette conception — ou de cet idéal — et qui relevent
d’une poétique du genre romanesque élargie a Pensemble de la littéra-
ture par un effet de maximisation partiellement visible, mais tout au-
tant d’une conception du sujet artistique dispersée et diffractée dans
'ensemble des textes théoriques bakhtiniens, sans que celle-ci soit né-
cessairement 'objet d’une problématisation explicite. Si I'on tente de
relier la théorie du genre romanesque que Bakhtine développe dans
les années trente, période pendant laquelle les analyses génériques et
typologiques connaissent les développements les plus profonds, a ses
travaux antérieurs consacrés a la relation entre 'auteur et son ceuvre,
une meédiation devient possible entre pluralité¢ des voix et unicité de
Iccuvre. Clest avec le concept fondateur d’exofopie que Bakhtine tente
de négocier le passage de la singularité irréductible de la vision sur
'autre de Soi a la question de 'auteur comme sujet (au sens philoso-
phique du terme) de ceuvre.

Ce qui fait tenir ensemble dans la théorie bakhtinienne du genre
romanesque deux conceptions distinctes voire opposces, puisque la
premiere releve de la maitrise technique d’une “mise en intrigue” (po-
sition  poétologique classique) alors que la seconde présuppose
Iavenement du Soi artistique dans Pceuvre comme extériorisation
d’une voix unique dans une multiplicité de voix, c’est donc un troi-
sieme terme, le concept d’exotopie. Cest lui qui permet de dialectiser
I'ceuvre et le Soi et de faire le pont entre la partie descriptive et la par-
tie prescriptive de la théorie du roman. Car si d’un coté la probléma-
tique du polyphonisme aboutit a interroger la pluralité des voix qui
parlent dans le roman, il semble a premier abord difficile de ne pas
entendre dans celle de Pexotopie a la fois 'écho d’un absolu subjectif
de Pesprit et celui de la pensée dialectique. L.a multiplicité assemblée
et dominée par I'assemblage romanesque n’est pas la simple cohabita-
tion de différences. L.e roman n’est pas un simple montage de diversi-
tés, un simple patchwork, il est ke nom propre générique de la totalité uni-
frante de ces bétérogenes. En ce sens, le roman selon Bakhtine semble
avoir tous les attributs d’une conscience unifiante comme capacité a
synthétiser 'hétérogene dans l'unicité d’une totalité. Or ce n’est pour-
tant pas dans l'identité absolue de la liberté de Pesprit et de son agilité



60 Jean-Pierre Dubost

infiniment libre que réside la possibilité de Pceuvre, mais dans la re-
cherche d’un point exotopique ou 'auteur rencontre, dans I'ceuvre et
au dehors de soi, hors de sa vie propre, cette liberté vivante et agis-
sante détachée de sa propre conscience, mais que celle-ci rassemble,
dans sa compréhension et sa saisie de Pextériorité vivante a laquelle
elle donne des noms et des voix.

La théorie du roman est donc en quelque sorte une phénoméno-
logie de la rencontre — rencontre de I'intention artistique avec P'altérite
du monde, rencontre d’une forme et d’un devenir. C’est au prix du
sacrifice du Soi que 'auteur devient capable de donner a entendre la
pluralité des voix, mais le gain de ce sacrifice est ’émergence d’une
ceuvre vivante au prix d’un retrait du monde.

Ces questions, Michel Aucouturier les avait déja clairement formu-
lées dans la préface de I’édition francaise de 1979 d’Esthétigue et théorie
du roman. Répondant aux reproches faits a la méthode de généralisa-
tion propre a la théorie de Bakthine qui procéde par extension et gé-
néralisation d’idées “lumineuses”,!2 Michel Aucouturier répondait a
ces critiques en relevant le fait que pour Bakhtine, il s’agissait avant
tout d’opposer “la vie a I'idéologie”. “Le véritable héros de Bakhti-
ne”, écrivait Aucouturier, “ce n’est ni Rabelais ni Dostoievski, c’est le
genre romanesque lui méme, essentiellement novateur et subversif,
Car si Bakhtine n’en définit pas les contours de facon précise, c’est
que le roman n’est pas vraiment un “genre”, au sens de ceux que
nous trouvons définis depuis Aristote jusqu’a Boileau et ses ¢mules,
et que nous pouvens définir parce qu’ils sont essentiellement “finis”,
achevés, déterminés, épuisés. En ce sens, le roman est plutot un anti-
genre, toujours inachevé, qui se développe sur les ruines des genres
clos, “monologiques”, dogmatiques, officiels, et se nourrit de leur
substance”.13

Il y a donc derriere la typologie de Bakhtine quelque chose de plus
qu’une interrogation poétologique. Ce quelque chose de plus, a la fois
extérieur a la forme romanesque et déterminant de I'intérieur sa struc-
ture, est a la fois exhibé comme principe romanesque et crypté dans
'analyse. C’est cette position a la fois philosophique et poétologique
qui transparait parfaitement dans la citation de Bakhtine que donne
Aucouturier a la fin de sa préface — a savoir: “C’est précisément au

12 Op. at., p. 18.
13 [bid.



Typologie romanesque et temporalité 61

cours du processus de destruction de la distance épique, de familiari-
sation comique du monde et de ’homme, d’abaissement de I'objet de
la représentation artistique au niveau d’une réalité actuelle, fluide et
inachevée, que s’est constitué le roman”4 — ce qui implique que le
roman est un dispositif générique dialectique, susceptible d’accueillir
dans un moule existant mais devenu inadéquat parce que limité la
nouveauté¢ du monde comme sans cesse en devenir. “Il y a un conte-
nu spécitique du discours romanesque: c’est la réalité en devenir, c’est
I'inachévement essentiel de 'existence”, conclut Aucouturier.15

Mais est-il alors encore possible de distinguer dans ce scheme de
pensée le réel comme extériorité ouverte de son image et celle-ci de
son devenir? Tout comme chez Hegel pour qui c’est par une sorte de
sacrifice de soi que la pensée advient, pour Bakhtine le roman est
I'histoire a la fois d’une autonomisation de la fiction avancant dans le
devenir du monde et de 'abandon nécessaire de ses conditions de
possibilité¢ formelle. Comme forme informelle, il est la forme de ce
qu’il faut bien appeler une pensée ou une conscience romanesque
pensée comme le produit ou le résultat d’'un double mouvement au-
thentiquement dialectique. Tout comme pour Hegel 'esprit traverse
les conditions du réel et advient a soi par son identification a la fuite
infinie de ses figures, elles-mémes n’é¢tant rien d’autre que les mo-
ments de son épreuve, la typologie romanesque bakhtinienne décline
figure par figure la traversée dialectisée de I'hétérogene identique a
Ihistoire de son libre devenir, a sa capacité a se libérer de formes fi-
gées et distantes de I’état du monde. Il y a encore typologie car on
reste bien dans la poétique, on ne confond pas la fable et la chronique
pour parler un langage plus classique et plus aristotélicien, mais ce qui
compte dans cette typologie c’est le suivi d’une série d’hypostases de
Pessence romanesque: le roman de voyage, le roman d’¢preuve, le
roman biographique, le roman d’apprentissage enfin, dans lequel
I'essence du roman se dévoile enfin pleinement, comme le montre
tout particulierement I'essai sur le roman d’apprentissage rédigé a la
fin des années trente.l6 Cette procession des formes du roman vers
son “essence’” toujours en devenir est toujours plus ou moins présen-

14 La citation renvoie au chapitre Reéwt épigue et roman, in Mikhail Bakhtine, FEsthétigue
et théorie du roman, op. cit., p. 472,

15 lbid., p. 19.

16 Mikhail Bakhtine, Fsthétigue et théorie du roman, op. cit., p. 211-261.



62 Jean-Pierre Dubost

te dans sa théorie, dans la mesure ou le roman considéré comme
“genre en devenir, marchant en téte de I'évolution de toute la littéra-
ture des temps modernes”!7 est et reste pour Bakthine le point de mi-
re a partir duquel toutes les propositions théoriques s’ordonnent, qu’il
s’agisse de la théorie du chronotope, de sa lecture d’ceuvres majeures
(Rabelais, Goethe, Dostoievski par exemple) ou tout simplement de
sa méthode critique appliquée au rapport entre formes littéraires et
devenir historique.

8’1l est possible de dire que Bakhtine paraphrase Hegel en disant
en quelque sorte que “tout ce qui est réel est romanesque et tout ce
qui est (ajoutons bien: véritablement et authentiquement) romanes-
que est réel”, 'analogie s’arrete la. Reconnaissant dans la continuité
qui va du Versuch iiber den Roman de Blankenburg a 'esthétique de He-
gel un “sommet de la conscience du roman”, il en note cependant
insuffisance.’® Ce ne sont pas pour lui de véritables propositions
théoriques, mais seulement ce qu’il appelle des “exigences-theses™ —
expression dont on comprend qu’elle a pour but de marquer une in-
suffisance descriptive. I ne s’agit en effet pas pour Bakhtine de tirer
la théorie romanesque vers une sorte de “philosophie du roman”
modernisée, mais bien de la libérer de I"abstraction idéaliste, en met-
tant la théorie du roman a I’épreuve de la description historique. Ceci
dit, le devenir des formes renvoie bien dans cette typologie évolutive
a la manifestation progressive d'une ‘essence’ du romanesque (dont la
marque est non 'immuable mais bien au contraire le devenir et le
changement, proposition a la fois d’'inspiration schlegelienne!® et di-
gne du sentiment que pouvait avoir Montaigne du “branslement du
monde”), et il n’est pas sur non plus que la description historique soit

17 Chapitre Récit épigue et roman, in Esthétiqne et théorie dn roman, op. cit., p. 447.

18 Si Bakhtine déteste 'abstraction de I'approche hégélienne des genres, il en souli-
gne aussi 'acuité de jugement en ce qui concerne la nature du roman, tout en no-
tant 'inachévement théorique de sa conception des formes génériques en deve-
nir. Les “exigences-théses” de Hegel, remarque-t-il, sont certes “I'un des som-
mets de la prise de conscience du roman”. Mais elles “ne constituent pas,
d’évidence, une théorie du roman, et ne se distinguent que par leur grande péné-
tration philosophique; néanmoins, elles témoignent de la nature du roman en
tant que genre, non moins et peut-étre plus que les théories existantes™, ibid.

19 Voir plus loin (note 27) nos remarques concernant ce point et les réserves que
nous voudrions exprimer envers I'appréciation que donne Jean-Marie Schaeffer
de la relation que 'on peut établir entre Bakhtine et le premier romantisme alle-
mand.



Typologie romanesque et temporalité 63

a ce point épurée de déterminations, si ce n’est idéologiques, du
moins idéelles et, en tant que telles, immanquablement d’ordre autant
philosophique que théorique. Le terme de roman vise-t-il finalement
un genre littéraire ou est-il /e concept d'une rencontre entre le monde et la fic-
tion?

On peut observer les marques de cet indécidable et de cet in-
confort de principe de sa position dans le détail de I'analyse des for-
mes et dans la détermination des criteres qui lui permettent de déga-
ger Pessence du romanesque a partir d’une distinction entre genre
épique et genre romanesque. Car si pour Bakhtine le roman est un
genre qui se distingue de /ensemble des autres genres, c’est en travail-
lant les criteres de distinction entre épopée et roman qu’il lui semble
possible de définir cette distinction fondamentale et de lui donner
toute Pextension et toute la 'importance qu’il s’attache a lui donner.
Bakhtine distingue I'épopée du roman a partir de trois criteres claire-
ment différenciés, dont I'un découle logiquement de l'autre: 20 1°
I'épopée est orientée vers le passé: “elle cherche son objet dans le
pass¢ ¢pique national” , alors que le roman est caractéris¢ par un
contact maximum avec le présent; 2° ce faisant, 'épopée repose sur
une légende collective et non, comme le roman, sur 'innovation indi-
viduelle. En conséquence de quoi — 3eme critere — elle institue litté-
rairement 'absolu d’une distance — distance entre le possible du
temps présent et Porigine absolue et glorieuse des actes héroiques et
des valeurs exemplaires et inimitables, alors que le genre romanesque
est une rencontre (un “point de contact” dit Bakhtine) entre la fiction
et le monde. L’épopée poétise le passé, elle le sacralise par sa forme et
son langage. Cette coupure de temporalité interdit ce que 'on pour-
rait appeler la ‘cause finale’ de la poétique bakhtinienne, a savoir le
dégagement d’une axiologie communicable et susceptible de donner
forme au partage des expériences: “Représenter un événement au
meme niveau axiologique et temporel que sol-méeme et ses contem-
porains (et donc fondé sur une expérience et une fiction personnelles)
implique de faire une révolution radicale, et [de| passer du monde
épique au monde romanesque’.2!

On peut parcourir de part en part et dans tous les sens la théorie
romanesque bakhtinienne, elle est comme linterminable tautologie
d’un scénario essentiel, celui de la rencontre du roman et du monde,

20 Ibid., p. 450.



64 Jean-Pierre Dubost

elle-méme équivalente a la fois a une compétence générique (c’est le
propre du roman d’¢tre cette rencontre et de la rendre possible) et a
une faculté subjective — faculté du sujet artistique a se destituer de soi
et a s"ouvrir a l'altérité du monde. Mais 'une et 'autre échangent leur
nature et leur position. Le roman comme compétence générique de-
vient “héros”, comme le relevait justement Michel Aucouturier, mais
il ne le devient qu’a condition d’étre “image du temps du monde” et
lauteur se transmue de sujet écrivant en origine vivante de 'ceuvre
que s’il est en mesure de se destituer de soi, de s’expulser hors de la
sphere immédiate de la vie et hors de toute circularité narcissique en
s'aliénant dans cette extériorité vivante que sont ses personnages,
dont il est a la fois le pere et ’habitacle, le lieu dont ils s’échappent et
celui qu’ils reviennent hanter. Parce qu’il est point de contact, le ro-
man est image du temps — a condition, ajoute Bakhtine, qu’il se libere
de ses formes primitives abstraites, marquées par la séparation interne
des éléments de la fiction (événements, personnages et chronotope)
et par la coupure qu’elles instituent entre présent et passé. Et parce
qu’il est forme en devenir, il est “le processus indestructible, éternel-
lement renouvelé, toujours actuel, de la vie”.22 Belle théorie a vraie di-
re, a condition qu’on mene avec elle un dialogue critique et ne la dé-
grade pas a I’état de doxa.

Deux arguments me semblent plaider en faveur de ce dialogue cri-
tique: Le premier est celui-ci: la théorie bakhtinienne des genres est
en fait exclusivement une théorie du genre romanesque. Elle repose
sur une conception de la voix romanesque dont Bakhtine privilégie la
forme dialogique et polyphonique, qui elle-méme renvoie a des énon-
ciations et sources multiples d’expression et de langage alimentant le
texte, d’ou la validité de ses propositions pour une stylistique du dis-
cours romanesque fondée sur une extériorit¢ dialogique “passive”,
celle que nous évoquions en rappelant la modélisation qu’en propose
Laurent Jenny, ou pour une approche susceptible de redonner a la
fameuse question de l'intertextualité un nouveau souffle et une nou-
velle rigueur, comme cela est possible a partir de 'analyse topique??
du roman et de son analyse discursive. En tant que telle, elle peut
alors devenir une poétique de la complexité, qui peut venir renforcer
une théorie herméneutique de la production et de la réception telle

22 [bid., p. 470.
23 Voir plus loin nos remarques concernant la SATOR.



Typologie romanesque et temporalité 65

que Ricoeur 'a développée.2t Entre la préfiguration du champ prati-
que avant la mimesis III au sens de Ricoeur et sa reconfiguration par
le lecteur il vy aurait a la fois une circularité et un acte producteur.
L’ceuvre se déploierait donc entre “le secret d'os 'histoire émerge et le
secret auquel Phistoire retourne”.25 Mais ce type d’interprétation her-
méneutique passe en fait sous silence le fait que pour Bakhtine le ro-
man sous sa forme la plus achevée, quand il est devenu pleinement ce
point de contact avec le monde vers lequel il doit tendre et vers lequel
il a historiquement évolué, n’interprete pas le monde, 1l le devient, il
en est la forme-temps, le chronotope vivant. Entre le roman achevé

24 “Le lecteur est un créateur a part enticre, le mouvement exotopique qu’il effectue
est en ce sens comparable a 'exotopie auctoriale, la différence intervient au ni-
veau du sens du mouvement d’intégration/identification que nous avons défini
auparavant. I’identification chez le récepteur se fait cette fois avec le personna-
ge/héros en texte et 'intégration trouve son accomplissement dans la conscience
du récepteur (au travers d’un acte créateur manifestée par une compréhension
responsive active). Alors que chez le créateur, le mouvement d’identification se
réalise avec “Tautre” pour ensuite réintégrer la conscience auctoriale et trouver
son accomplissement dans la production méme du texte. La circularité se traduit
donc par un mouvement de conscience a conscience, de celle du créateur a celle
du récepteur. Mais il est important de souligner que ce mouvement circulaire
n’est pas de 'ordre de la simple répétition, Ricceur parle d’un cercle qui n’est pas
un cercle vicieux, ce n’est pas en ce sens une "tautologie morte” (Idem). La créa-
tion réceptive est une création qui se réalise dans un contexte spatio-temporel
précis et qui est amenée a évoluer avec le temps et I'espace”™. 1bid.

25 Cf. Paul Ricoeur, Temps et réat, tome I, Paris, Editions du Seuil, 1983, p. 144.
C’est par exemple la voie qu’emprunte Alexandre Dessingué qui écrit dans un
texte de /’Atelier de théorie littéraire de Fabula consacré a Bakhtine (2007): “Ce pa-
rallele entre ce que Ricceur avait appelé "préfiguration du champ pratique et sa
refiguration par la réception de 'ceuvre” est tout a fait révélateur. Le lecteur est
un créateur a part entiere, le mouvement exotopique qu’il effectue est en ce sens
comparable a I'exotopie auctoriale, la différence intervient au niveau du sens du
mouvement d’intégration/identificaion que nous avons défini auparavant.
[’identification chez le récepteur se fait cette fois avec le personnage/héros en
texte et 'intégration trouve son accomplissement dans la conscience du récepteur
(au travers d’un acte créateur manifesté par une compréhension responsive acti-
ve). Alors que chez le créateur, le mouvement d’identification se réalise avec
"autre" pour ensuite réintégrer la conscience auctoriale et trouver son accom-
plissement dans la production méme du texte. La circularité se traduit donc par
un mouvement de conscience a conscience, de celle du créateur a celle du récep-
teur”. cf.
www.fabula.org/atelier.php?Polyphonisme%2C_de_Bakhtine_%26agrave%e3B_
Ricoeur.



66 Jean-Pierre Dubost

dans son type idéal (le roman de formation) et le monde évoluant
dans son devenir incessant, il doit pour Bakhtine vy avoir une osmose
réelle, et celle-ci n’est possible que si, de maniere quasi-biologique, la
forme romanesque est un organisme vivant adapté a lhistoire. Ce
qu’il est certes, et bien au-dela des exemples et typologies déclinées
par la théorie. Deux exemples me semblent pouvoir montrer la perti-
nence et I'insuffisance de la théorie bakhtinienne.

Le premier sera donné par la nature singuliere de I'écriture de
Gertrude Stein. Tout y est montage, et il y a bien ici adéquation entre
le temps de la modernité — la modernité américaine, celle du montage
filmique et automobile qui est pour Gertrude Stein la détinition me-
me d’une ouverture expérimentale et ludique illimitée, équivalent-
monde de la pratique cubiste, dont son écriture est la vivante réalisa-
tion. Mais justement, le montage romanesque du monde industriel
moderne, qui est pour Gertrude Stein le milieu dans lequel le genre
romanesque évolue, nécessite un démontage du personnage comme
personne, et son devenir comme ¢lément du montage. ‘Ida’ est un
nom propre par lequel 'expérience du montage devient opératoire et
permet la déconstruction par Pécriture du personnage, déconstruction
qui repose sur Uexpression d’une extériorit¢ radicale, d’une voix de
type en apparence “monologique” (c’est ‘le paragraphe’ qui parle),
expérimentale et ludique en méme temps, mais qui constitue par elle-
méme et sans le recours a une quelconque identité de personne un
point de contact dynamique entre le personnage et le monde. Ce cas
n’était pas prévu par Bakhtine, puisque jamais dans sa théorie le pré-
supposé d’une conscience vive n’est abandonné — ni en ce qui
concerne 'idéal du personnage en devenir ni en ce qui concerne le
créateur artiste en position d’exotopie. Une théorie du genre roma-
nesque qui prend en compte ce phénomene non prévu chez Bakhtine
doit se débarrasser de ce qui chez lui verrouille sa théorie du genre
romanesque, a savoir une idée de devenir évolutif du Soi, elle-méme
indexée sur une idée de I'évolution historique, elle-méme dépendante
d’un concept de progres, voire de procession des formes vers le point
idéal de contact, qui lui-méme présuppose une instance susceptible de
configurer les hétérogenes et qui serait de 'ordre de la conscience.
Mais il n’est ni nécessaire que la théorie du genre romanesque main-
tienne ainsi le schéme philosophique d’une synthese des hétérogenes,
ni vrai que celui-ci soit en phase avec le changement des formes ro-



Typologie romanesque et temporalité 67

manesques sous les conditions d’une modernité non prévue dans le
cadre du systeme descriptif bakhtinien.

Le second exemple, encore plus contemporain (bien qu’il n’y ait
aucune raison de considérer que Gertrude Stein ne soit pas notre
contemporaine) est le fait que deux conceptions différentes du rap-
port de 'ceuvre au temps du monde cohabitent dans la pensée de
Bakhtine. [La premiere aboutit au concept de ‘point de contact’. Ici, il
n’est pas possible de dire si I'idée de monde signifie simplement ‘mul-
tiplicité spatio-temporelle en devenir’ ou si elle peut ou doit aussi im-
pliquer I'idée d’une pluralité de mondes (pluralité de multiplicités spa-
tio-temporelles vivantes). Or dans le texte d’archives intitulé Le pro-
bleme du texte Bakhtine conclut en problématisant la question de la
compréhension interculturelle. On ne comprend pas Paltérité d’une
culture en s’identifiant a elle, mais en maintenant, la encore, une posi-
tion d’exotopie. C’est la méme problématique que celle des textes des
années vingt, mais cette fois-ci appliquée a la compréhension inter-
culturelle:

Dans le domaine de la culture, exotopie est le moteur le plus puissant de la
compréhension. Une culture étrangere ne se révele dans sa complétude et dans sa
profondeur qu’au regard d’une antre culture [...] Un sens se révele dans sa pro-
fondeur pour avoir rencontré et s’étre frotté a un autre sens, a un sens étranger:
entre les deux s’instaure un dialogue qui a raison du caractére clos et univoque,
inhérent au sens et a la culture pris isolément.20

Mais ce que cette idée de dialogue interculturel ne prévoit pas par
principe, c’est que I'état du monde soit devenu tel que I'avancée
conquérante de la subjectivité créatrice occidentale, elle-méme défi-
nissable comme le point le plus avancé de la culture en mouvement,
rencontre dans les mondes insoupconnés des sociétés et des cultures
en un premier temps colonisées non plus I'image du monde ni le
double articulé du moi et du monde, mais la trace des voies de I'autre
Ou sa propre Voix se retrouve, mais emmelée dans une relation métis-
s¢e. Le concept de monde releve alors de ce qu’Edouard Glissant ap-
pelle “nomadisme en fleche”, c’est-a-dire une indétermination
conquérante pour laquelle le monde est sans cesse transformé et a
transformer, le roman étant un moment de cette transformation. Mais
si 'on prend en considération ce que Glissant appelle “nomadisme

26 M. Bakhtine, Esthétique de la création verbale, Paris, Gallimard, 1979, p. 378.



68 Jean-Pierre Dubost

circulaire” et I’état mondial d’une littérature de plus en plus marquée
par la rencontre des mondes, la théorie bakhtinienne n’est pertinente
que si 'on en déconstruit de I'intérieur le maintien d’un schéme insis-
tant, celui d’'une subjectivité créatrice et transformatrice définie com-
me apte a opérer la maitrise et la synthese des hétérogenes. Ce point
d’origine créateur, parfaitement adéquat a la conception goethéenne
de Pceuvre et a son intuition de 'émergence dune Weltliteratur, n’est
a mon sens valable et utilisable que §’il prend en compte cette réalité
du “Tout-monde” dans lequel se forge une nouvelle “littérature-
monde”, cas encore imprévu et pour des raisons historiques encore
imprévisisble pour Bakhtine. De méme, le principe dialogique ne
coincide plus avec la logique de 'emmélement, qui est le constat his-
torique a partir duquel une négativité nouvelle du monde apparait,
mais échappant cette fois-ci a sa dialectisation. C’est en effet moins
Pombre de Hegel que celle de Deleuze qui détermine cette réactuali-
sation contemporaine d’un concept de devenir par rencontre.

Le second argument sera celui-ci: I'imagination romanesque est
par nature “bricoleuse”. Son ingéniosité ne reléve pas seulement de sa
puissance imaginative (qui est 'étincelle sans laquelle le “moteur”
romanesque ne démarrerait jamais et qu’il ne suffit donc pas de relé-
guer aux oubliettes d’une époque révolue, qui aurait été celle du ro-
mantisme dont nous serions dieu merci en mesure de nous passer dé-
finitivement).2” Si lhistoire du roman est équivalente a un bricolage

27 On reconnaitra ici la position de Jean-Marie Schaeffer, qui commet 2 mon sens
'imprudence de vouloir dépasser une radicalité idéaliste et esthétisante par une
démarche cognitive a la fois empirique et fortement modélisée, mais non moins
radicale. Cf. notamment La naissance de la littérature. 1a théorie esthétique du romantis-
me allemand, PENS Arts et langage, 1983 (pp. 83-93 sur Bakhtine) et Adien a
Vesthétigne, PUF, College International de Philosophie, 2000. C’est non seulement
vouloir jeter le bébé avec I'eau du bain, mais c’est aussi remplacer I'inauguralité
romantique par un radicalisme cognitif dont on peut douter qu’il soit autre chose
que la réplique en théorie de la course d’Achille et de la tortue. Car si c’est aux
résultats vérifiables de protocoles expérimentaux d’analyse cognitive qu’il faut
confier une théorie de 'imagination a venir, on peut se demander par quel mira-
cle on peut sauter du plan de I'imagination cognitive a celui de I'art, si ce n’est
justement par ce miracle que Schlegel, mais aussi Holderlin, Novalis, Kleist ont
pensé soit comme un absolu, soit comme une grace, soit comme une progression
infinie (mais utopique et de I'ordre de la promesse pure), soit comme densité de
la pensée dans le poeme, mais qu’ils n’ont jamais confondu avec le démontrable
ou tenté de concevoir dans 'ordre du connaissable.



Typologie romanesque et temporalité 69

d’¢léments topiques sans cesse ré-agencés, comme les travaux de la
SATOR (la Société d’analyse de la topique romanesque) ne cessent de
le montrer et de le démontrer par des recherches qui sont loin d’¢tre
abouties (I'avenir de 'analyse topique est encore devant elle), le privi-
lege accordé au présent, au présent vivant de I'assimilation du temps
du monde par la forme romanesque, est démenti par I'analyse de la
récurrence topique, laquelle est pourtant totalement déterminante
pour le développement de I'imaginaire romanesque, des Ethiopigues
d’Héliodore a la fin du XVlIlle siecle pour le moins, comme les tra-
vaux le la SATOR le prouvent,?® mais bien sir bien au-dela. Le pro-
cédé du montage apparait des lors comme n’étant pas proprement
moderne — il définit au contraire le genre romanesque, transcende
tous ses types, et remet en cause la totalité¢ des appréciations généri-
ques globales sur lesquelles Bakhtine fonde sa typologie évolutive.
C’est le concept d’évolution qui fait alors probléme et qui mérite
d’etre interrogé comme analogon de modeéles externes, en premier
lieu celui de 'adaptation des especes.

I.a fiction se souvient de soi, mais ce souvenir sans trace est
'équivalent de T'itération de ses conditions de possibilité. Ce paradoxe
de temporalité ne peut pas étre pensé sur la base, elle-méme finale-
ment plus épique que romanesque, du genre romanesque comme hé-
ros de l'histoire. Mais s’engager dans la pensée de la répétition est une
toute autre histoire, et je propose de m’en tenir pour conclusion a la
seule mention de sa nécessité poétologique.??

Il me semble qu’il est urgent dans un contexte ou, pour le moins
en France, les positions de la théorie littéraire sont bien souvent coin-
cces entre un herméneutisme ambiant — accepté trop souvent comme
tel — et des perspectives d’analytique cognitive, annoncées elles com-
me Pavenir radieux d’une théorie littéraire enfin débarrassée de vieil-
les idéalités considérées comme figées dans une phase antérieure de
’humain — de définir les conditions d’une ‘critique de la fiction pure’
qui soit en mesure d’interroger de nouveau le ‘dialogue des textes’ en
assumant linconfort dun va-et-vient entre une réflexion sur les

28 Cf. le site de la SATOR (www.satorbase.org) et pour les publications de la SA-
TOR Pextension “/Docs/ColloquesSATOR.html”.

29 Je renvoile sur ce point a mon article Topos, répétition et différence, in Etrange topos
étranger. Actes du XV1e collogue de la SATOR, éd. par Max Vernet, Presses de
I’'Université de Laval, 2000.



70 Jean-Pierre Dubost

conditions formelles a priori de la littérature et les conditions de leur
errance et de leur incessante métamorphose. C’est dans cet esprit que
les réflexions qui précedent proposent de mener un dialogue critique
avec 'ceuvre de Bakhtine.



Typologie romanesque et temporalité 71

Abstract

Bachtins Romantheorie erweckt erneut Interesse sowohl im Bereich der Textlingui-
stik als auch im Rahmen eines transdisziplindren Ansatzes, worin Diskursanalyse und
Gattungstheorie neue literaturwissenschaftliche Perspektiven eroffnen und andere
Debatten als vor etwa vierzig Jahren ermdglichen. Dieser Artikel bemiiht sich, mit
dem theoretischen Ansatz Bachtins einen kritischen Dialog zu fihren. Er hinterfragt
Bachtins Romantheorie und pointiert die Aporie seiner Romantheorie und -typo-
logie, die einerseits die Realitat einer sich permanent verwandelnden Welt nicht von
der Charakteristik des Romans als stindiger Uberwindung und Zerstérung von For-
men unterscheidet, andererseits die Geschichte des Romans als eine Art Prozession
von Romanformen beschreibt, die ebenso viele Hypostasen der Unbestimmbarkeit
kennen — bis hin zum idealen Punkt der formalen Erftllung, die Bachtin im Bil-
dungsroman sieht. Trotz der Nihe zur Frihromantik ist das Kriterium dieser Frfil-
lung nicht die radikale Unbestimmbarkeit der Fiktion als Idee, sondern der Grad der
Adaquation von Welt und Fiktion. Die Frage stellt sich dann, ob in diesem Zusam-
menhang der Begriff des “Romans™ in Bachtins Theorie in die Gattungstheorie fillt
oder ob er lediglich empirisch Begegnungspunkte von Welt und Fiktion bezeichnet.
Diese Frage wird anhand von drei Beispielen auf die Probe gestellt — dem Status von
Zeit und Form in der Schreibweise Gertrude Steins, dem impliziten Begriff von
“Welt” in Edouard Glissants Perspektive (Unterschied von “Weltliteratur” und “lit-
térature-monde”) und der Problematik der topischen Rekurrenz narrativer Formen,
die seit Mitte der achtziger Jahre von der Société d’Analyse de la Topique Romanes-
que (S.A.TOR.) kollektiv erforscht wird.






	Typologie romanesque et temporalité : un dialogue critique avec Bakhtine

