
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2008)

Heft: 39: Die Topographie Europas in der romantischen Imagination = La
topographie de l'Europe dans l'imaginaire romantique = The topography
of Europe in the romantic imagination

Artikel: Nietzsche und die Romantik : unter besonderer Berücksichtigung der
deutschen Frühromantik

Autor: Schmidt, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006527

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006527
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Friedrich Schmidt

Nietzsche und die Romantik

Unter besonderer Berücksichtigung der
deutschen Frühromantik

In
der Auseinandersetzung mit Nietzsches Selbstzeugnissen ist,

nicht zuletzt wegen seiner (sich zunehmend steigernden)
Neigung zu ästhetischer Inszenierung, Skepsis angebracht. Die

Warnung, die dazu frühzeitig gerade von bekennenden — und
zugleich kritischen — Nietzscheanern wie Thomas Mann erging: "Wer
Nietzsche [...] wörtlich nimmt, wer ihm glaubt, ist verloren",1 erwies
in der mehr als hundertjährigen Geschichte der Nietzsche-Forschung
ihre volle Berechtigung, indem sie — von kategorischer Ablehnung
und "gläubiger" Verehrung gleich weit entfernt — zunächst einmal zu
einer sachlich-gemessenen Distanz anhielt, die nicht von vornherein
dem leidenschaftlichen Duktus von Nietzsches suggestivem Stil
erliegt. Wird diese — im neutralen Wortsinn — kritische Distanz zum
Gegenstand darüber hinaus durch das bereichert, was bei Nietzsche
"intellektuelle Redlichkeit" heisst, und zeitigt damit in der Lektürepraxis

ein gesundes philologisches Misstrauen, kann man dessen

gewiss sein, dass Nietzsche selbst gegen eine solche Rezeption, mag
sie ihm im Einzelfall auch Unrecht geben, nichts gehabt hätte. Mehr
noch: angesichts der zahlreichen Warnsignale, Fragezeichen und
Selbstdenunziationen, mit denen Nietzsche (bei allem Pathos und
Überlegenheitsgefühl) seine Schriften stets versah, scheint keine
andere Rezeptionshaltung als die des Misstrauens angemessener. Dafür
steht schon jene 'Lehre' Zarathustras ein, mit der er (auch auf die
Gefahr des Selbstwiderspruchs hin) seinen "Jüngern" ihren bedingungslosen

"Glauben" an seine Lehren verweist: "wehrt euch gegen

1 Thomas Mann, "Nietzsche's Philosophie im Lichte unserer Erfahrung", Reden

und Aufsätze 1, Berlin; Frankfurt a. M., S. Fischer, "Gesammelte Werke in zwölf
Bänden", 1960, Bd. IX, S. 675-712, hier: S. 708; Hervorhebung: F.S.

Colloquium Helveticum 39/2008



234 Friedrich Schmidt

Zarathustra! [...] Vielleicht betrog er euch", sagt er, den nicht der
"Glaube" — "zumal" "nicht der Glaube" an ihn — "selig" mache.2 Dieser,

bereits dem Text selbst eingeschriebene Argwohn gegen seine

Verlautbarung sollte, wie paradox er, als vermeintliche Infragestellung
der eigenen Integrität und Glaubwürdigkeit, auch erscheinen mag, bei
der Nietzschelektüre immerhin zur Vorsicht gemahnen. Indem er
ostentativ zum Widerspruch reizt — "geht fort von mir", sagt
Zarathustra, der sich zur "Lüge" bekennt und lieber "verleugnet" als

"verehrt" werden will —,3 greift er über die im Text angesprochenen
Figuren, die folgsamen Schüler und Jünger, hinaus, unterzieht den

Text selbst dem eigenen Misstrauensvotum und richtet sich als

Anweisung zu genauester und dezidiert kritischer Lektüre zugleich an
den Leser — ein Appell zu jenem philologischen Scharfsinn, den
Nietzsche im 22. Aphorismus von Jenseits von Gut und Böse von aller
Wissenschaft fordert, insbesondere aber für die Exegese seines eigenen

Werkes reklamieren darf: der Kunst, "Text" und "Thatbestand"
von "Zurechtmachung" und "Interpretation" sorgsam zu unterscheiden.4

— In diesem Sinne muss es — nach Nietzsche — erlaubt sein,
Nietzsche auch gegen seine eigenen Interpretationen und
"Zurechtmachungen" zu lesen, da auch sie, wie er an seinen besten (und
bescheidensten) Stellen selbst zugesteht,5 eben "nur" Interpretation
ohne jeden absoluten Wahrheitsanspruch sind. Wenn es stimmt, dass,
wie Adorno meinte, "[d]er Künstler [...] nicht gehalten [ist], das eigene

Werk zu verstehen",6 so impliziert das auch die Freiheit des

Lesers, sich über dessen Stellungnahmen zunächst hinwegzusetzen,
um sie, in strenger Konzentration auf den Text, allererst auf ihre
Haltbarkeit zu prüfen. Dass sie sich dabei als fragwürdig erweisen
könnten und gerade in ihren radikalsten und entschiedensten Urteilen

2 Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra I—IV, 3. Aufl., München; Berlin/New
York, dtv; W. de Gruyter, "Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15

Einzelbänden", hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, 2., durchgesehene
Aufl., München; Berlin/New York, dtv; W. de Gruyter, 1988 [im Folgenden:
"KSA" unter Angabe von Band und Seitenzahl], 1993, Bd. IV, S. 101 und 164.

3 Vgl. KSA IV, 101 und 163f.
4 Vgl. KSA V, 37.

5 Vgl. ebd.

6 Theodor W. Adorno, Kulturkritik und Gesellschaft I. Prismen. Ohne Leitbild, Frank¬

furt a. M., Suhrkamp, "Gesammelte Schriften", hg. v. Rolf Tiedemann, Frankfurt
a. M., Suhrkamp, 1970ff., 1977, Bd. 10.1, S. 256.



Nietzsche und die Romantik 235

Verdacht erregen,7 sollte bei einem Autor wie Nietzsche mit seiner

ausgeprägten Vorliebe für alle Formen der literarischen Verstellung,
Inszenierung und Maskierung nicht allzu sehr verwundern.

Vor diesem Hintergrund soll im Folgenden Nietzsches —

augenscheinlich so klare — Stellung zur Romantik einer kritischen Revision

unterzogen werden, wobei es insbesondere um seine Beziehungen zu
zwei der massgeblichsten Theoretikern der deutschen Frühromantik,
zu Novalis und Friedrich Schlegel, geht. Ein Schwerpunkt wird auf
den sprach- und erkenntniskritischen Betrachtungen liegen, die

Nietzsche in Theorie und poetischer Praxis anstellte und mit denen er

an analoge Betrachtungen von Schlegel und Novalis anzuknüpfen
scheint. Im Zentrum stehen Nietzsches erkenntnis-, sprach- und
kunsttheoretische Schriften aus dem Nachlass, die an entsprechenden
Reflexionen in ausgewählten Fragmenten der Frühromantiker gemessen

werden. Ziel des Beitrags ist es, nach einer einführenden
Darstellung von Nietzsches Romantikverständnis bisherige Untersuchungen

über mögliche Bezüge seines Werks zur deutschen
Frühromantik zu resümieren, kritisch zu beleuchten und im Detail der

Textanalyse zu vertiefen. Darüber hinaus soll das Textkorpus und
damit die Grundlage des Vergleichs durch den Einbezug von Werken
erweitert werden, die (wie Novalis' Monolog) in der Nietzsche-

Forschung bislang weitgehend unberücksichtigt blieben.
Das Vorhaben, den Relationen zwischen Nietzsche und Schlegel

nachzuspüren, mag freilich auch heute noch zunächst eher Befremden

hervorrufen, obwohl ihnen inzwischen, nach den Aufsätzen des

renommierten Nietzsche- und Schlegel-Forschers Ernst Behler aus
den 70er und 80er Jahren,8 vereinzelt auch umfangreichere Unter-

7 Vgl. hierzu bereits die ebenso kritische Einsicht Ernst Behlers: "Auch scheint die

schroffe Apodiktik in Nietzsches Äußerungen über die Romantik eine gewisse
Vorsicht bei der Auslegung zu erfordern, die letztlich für jede Nietzsche-

Interpretation geboten ist. Diese besteht darin, Nietzsche nicht mit einzelnen

Aussagen aus der Stimmenvielfalt seines Werkes zu identifizieren, wie definitiv
diese auch formuliert sein mögen." (Ernst Behler, "Nietzsche, Marx und die

deutsche Frühromantik", in ders., Studien %ur Romantik und %ur idealistischen

Philosophie, Bd. 1, Paderborn u. a., Schöningh, 1988, S. 208-229, hier: S. 209).
8 Gesammelt verfügbar in Ernst Behler, Studien %ur Romantik und t(ur idealistischen

Philosophie, 2 Bde., Paderborn u. a., Schöningh, 1988/1993.



236 Friedrich Schmidt

suchungen gewidmet worden sind.9 Erst kürzlich (2007) fand gar, im
Zentrum der Frühromantik Jena, ein ausschliesslich Nietzsche und
Friedrich Schlegel zugedachtes Symposion statt (der Tagungsband,10
den man mit Neugierde erwarten darf, war zu dem Zeitpunkt, da der

vorliegende Beitrag fertiggestellt wurde, leider noch nicht erschienen).
Vorbehalte gegen einen Nietzsche-Schlegel-Vergleich liegen, dieser

neueren Entwicklung ungeachtet, dennoch auf der Hand — und könnten

zu allererst mit einem Einwand der positivistischen Rezeptionsoder

Einflussforschung geltend gemacht werden, den man, mag man
das Verfahren des Positivismus für die Literaturbetrachtung noch so
unzureichend finden, immerhin zur Kenntnis nehmen muss; und dieser

Einwand lautet, dass über eine Friedrich-Schlegel-Rezeption
Nietzsches, wie nach der vollständigen kritischen Edition von Nietzsches

Nachlass klar wurde, so gut wie nichts bekannt ist. In einem

Werk, das mit den veröffentlichten und nachgelassenen Schriften
mitsamt der Korrespondenz auf über 11'000 Druckseiten kommt,
finden sich zu Schlegel allenfalls ein paar verstreute und überdies
denkbar knappe Einträge. Dieser Einwand ist also berechtigt, und
insofern ist durchaus zuzugeben, dass man bei einem Vergleich beider
Autoren auf schmaler Textbasis zu operieren genötigt ist — nicht
jedoch, und das ist das Entscheidende, auf der Basis reiner Spekulation
und fragwürdiger Prämissen, wie die stupenden, zum Teil bis in den
Wortlaut sich erstreckenden Übereinstimmungen zentraler Gedanken
in Nietzsches und Schlegels Poetik und Philosophie zeigen werden.
Ganz ähnlich ist der Fall bei Nietzsches Verhältnis zu Novalis gelagert,

da auch hier der textanalytische Befund weit über die unsichere

Rezeptionslage hinausgeht.
Der zweite Einwand, der gegen die Tragfähigkeit eines Nietzsche-

Schlegel-Vergleiches vorgebracht werden könnte und gegenüber der
bloss negativen Evidenz des ersten Einwandes weit stärker ins
Gewicht zu fallen scheint, ist der Umstand, dass Schlegel selbst an den

wenigen Stellen, an denen er bei Nietzsche Erwähnung findet, nicht
eben gut wegkommt. Wenn er nicht mit anderen Romantikern (wie
vor allem Richard Wagner) einfach über einen Kamm geschoren

9 Vgl. etwa Ansgar Maria Hoff, Das Poetische der Philosophie. Friedrich Schlegel, Friedrich

Nietzsche, Martin Heidegger, Jacques Derrida, Bonn, DenkMal-Verlag, 2002.
10 Friedrich Schlegel und Friedrich Nietzsche. Transgendentalpoesie oder Dichtkunst mit Begrif¬

fen, hg. v. Klaus Vieweg, Paderborn, Schöningh, 2008 [erscheint 2009].



Nietzsche und die Romantik 237

wird, mit denen er die "Todten-Erweckung" der "Vergangenheit"11
betrieben, "gegen den Geist der Aufklärung" den "christlichen Geist
der Erlösung" sowie den "Kathoücism des Gefühls"12 gesetzt habe
und "vor dem alten Gotte" niedergestürzt13 sei, muss er sogar als

Vorreiter die Hauptlast der Anklage tragen: "die Romantiker", notiert
Nietzsche verächtlich in einem Halbsatz aus dem Nachlass von 1888,
"welche alle, wie ihr deutscher Meister Friedrich Schlegel, in Gefahr
sind [...] 'am Wiederkäuen sittlicher und religiöser Absurditäten zu
ersticken'".14 Das beste an diesem wenig einfühlsamen Diktum dürfte
noch sein, dass es Nietzsche nicht direkt zu verantworten hat, da es

sich um ein (von Nietzsche allerdings mit Zustimmung übernommenes)

Wort Goethes über Schlegel handelt, das sich in einem Brief an
Zelter findet (20. Oktober 1831). Jenes andere, weit berüchtigtere Urteil

Goethes, mit dem er das "Klassische" "das Gesunde", das

"Romantische" aber lapidar "das Kranke" nannte (so im Gespräch
mit Eckermann vom 2. April 1829), kann geradezu als Faustregel von
Nietzsches eigenem, wenig differenziertem Romantik-Bild15 gelten,
einem Bild, das sich, besonders nach dem 1878 vollzogenen Bruch
mit Wagner, mehr und mehr zum Feindbild einer blutarmen und
erlösungsbedürftigen décadence verdichtet, der Nietzsche in martialischen

Sprüchen den "Kampf' ansagt. "Mein Kampf gegen die

Romantik" lautet denn auch eines von seinen sogenannten "fünf
'Neins'",16 mit dem er sich indessen nicht allein gegen "jene
berühmtesten und ausdrücklichsten Romantiker"17 Schopenhauer und

Wagner richtet, sondern etwa auch gegen Rousseau, den Pessimismus,

die christlichen Ideale, gegen Todessehnsucht, Weltverleugnung,

11 Vgl. KSA III, 145.

12 KSA XIV, 173.

13 Vgl. KSA 1,21.
14 KSA XIII, 495.
15 Wie sehr Nietzsche — trotz gelegentlicher Einschränkungen bei einzelnen Auto¬

ren - in seinen Stellungnahmen zur Romantik im ganzen zum Pauschalurteil

neigt, verrät nicht nur der unbedacht verallgemeinernde Gebrauch des bestimmten

Artikels Ç'die Romantik", "die Romantiker" etc.), sondern auch die

Vereinnahmung der gesamten Epoche unter dem Namen bestimmter Repräsentanten:

"Wagner resümirt die Romantik, die deutsche und die französische —"

(KSA XIII, 133), heisst es dazu einmal im Nachlass (1887/1888).
16 KSA XII, 453£, hier: 454.

17 KSA III, 620.



238 Friedrich Schmidt

Jenseitsgläubigkeit und Schielen nach der Transzendenz in jeder
Form. Kurz und um die Essenz aus diesem Ideenkonglomerat zu
ziehen: die Antwort auf die Frage, die Nietzsche selbst so provozierend

in einem seiner Aphorismen, dem 370. der Fröhlichen Wissenschaft,

aufwirft, die Antwort auf die Frage "Was ist Romantik?"18 lautet: für
ihn, Nietzsche, ist Romantik jede Art einer (historisch nicht näher

eingegrenzten) ästhetischen, ja selbst epistemischen Haltung, die

einem aus Schwäche und "Verarmung des Lebens" geborenen
Verlangen nach "Erlösung" des Individuums "durch Kunst und Er-
kenntniss"19 entspringt, mag diese Erlösung nun in der
Transzendenz, im Gott des Christentums oder in dem der reinen Vernunft,
in der Apotheose der alles Irdische auslöschenden Nacht (Novalis,
Wagner) oder, wie bei den weniger jenseitigen décadents, weltimmanent

im "betäubenden" "Rausch" gesucht werden.20 Das einzige
Unterscheidungskriterium in Nietzsches rigoroser Trennung von
romantischer und nicht-romantischer Kunst bleibt dabei die Frage, ob

"hier", in der ästhetischen Produktion, "der Hunger oder der Ueber-
fluss schöpferisch geworden ist": der "Hunger" als das Bedürfnis
nach "Ruhe" und Linderung all jener, die den Härten und Kämpfen
eines rein diesseitigen Lebens geistig nicht standzuhalten vermögen
und ihre Kunst daher als Eskapismus betreiben; der "Ueberfluss"
aber als Folge der "übervollen, zukunftsschwangeren Kraft" jener
"dionysischen" "Naturen", denen das Schaffen ebenso inneres
Bedürfnis geistiger Stärke und drängenden Gestaltungswillens wie
ästhetische Rechtfertigung des Daseins ist.21 Nietzsches Romantik-
Bild gleicht demnach, wie zu Recht bereits Ernst Behler hervorgehoben

hat,22 einer psychologischen Typologie, die - als Teil einer
umfassenden Analytik der décadence — eher an den latenten ideologischen

Prämissen und psychischen Dispositionen des künstlerischen
Schaffens als an der konkreten Einzelgestalt interessiert ist und ihre
Polemik, oft ohne Namen zu nennen, im Rundumschlag gegen die

Romantiker oder das Globalphänomen des Romantischen richtet. In-

18 Ebd.
19 Ebd.

20 Vgl. ebd.

21 Vgl. ebd., 621 f.
22 Vgl. Ernst Behler, "Nietzsche und die Frühromantische Schule", Nietzsche-

Studien, 7, 1978, S. 58—96, hier: S. 67-69.



Nietzsche und die Romantik 239

nerhalb dieser romantischen Typologie, die (für den späteren Nietzsche)

in Wagner und Schopenhauer ihre prominentesten Fallbeispiele
findet, gibt es allerdings Ausnahmen, die das abschätzige Pauschalurteil

über die "Romantiker" relativieren: freie, starke Geister, wie

Byron, oder "Psychologen" - bei Nietzsche immer ein Ehrentitel -,
wie Stendhal, die, wegen ihres Scharfblicks oder ihres ästhetischen
Raffinements, trotz ihrer Zeitgenossenschaft zur romantischen
Kunstepoche für Nietzsche nicht in dem Schema von Verfall, Schwäche

und metaphysischem Trostverlangen aufgehen. Ob darüber
hinaus auch den deutschen Frühromantikern ein Sonderstatus in
Nietzsches Romantikverständnis zukommt, bleibt — in Ermangelung
entsprechender Selbstzeugnisse Nietzsches — zumindest fraglich und
erscheint — in Anbetracht der uneingeschränkten Zustimmung, mit
der sich Nietzsche die vernichtende Kritik Goethes zu eigen machte

— wenigstens im Falle Friedrich Schlegels prima facie eher

unwahrscheinlich, — vorausgesetzt freilich, das polemische Diktum
Goethes sei auch bei Nietzsche für bare Münze zu nehmen. Ernst
Behler dagegen (als Nietzsche- und Schlegelforscher ersichtlich daran

interessiert, dass ihm Nietzsche seinen Schlegel nicht madig mache)
behauptet, wie vor ihm bereits Karl Joël,23 gerade diesen Sonderstatus.

Behlers Begründung für die angebliche Ausnahmestellung der
Frühromantik lautet, dass Nietzsche " [b] ei der deutschen Ausprägung
der Romantik [...] ausschließlich an die sogenannte Spätromantik"24
der "dreißiger und vierziger Jahre"25 gedacht habe, nur ihr und ihren
Idealen der Vergangenheit, des Mittelalters und des Christentums habe

sein Verdikt gegolten. Für diese Auffassung spricht der Befund
der primären Textzeugnisse Schlegels und Nietzsches, deren zahlreiche

und "frappierende", "bis in die Nuancen der Formulierung"26
reichende Analogien eine absolute, auch die Frühromantik einbeziehende

Kritik der Romantik bei Nietzsche in der Tat inkonsequent
erscheinen lassen würden, während ihr die Selbstzeugnisse und
Kommentare Nietzsches keinerlei Rückhalt bieten, und zwar einfach

23 Vgl. Karl Joël, Nietzsche und die Romantik, Jena; Leipzig, Diederichs, 1905, S. 158£:

"Nietzsche bekämpft als 'Romantik' nicht die eigentliche Frühromantik um die

Jahrhundertwende, sondern die spätere [•••]."
24 Ernst Behler, "Nietzsche, Marx und die deutsche Frühromantik", a.a.O., S. 209.
25 Ernst Behler, "Nietzsche und die Frühromantische Schule", a.a.O., S. 59.

26 Ebd., S. 61 f.



240 Friedrich Schmidt

deshalb, weil, wie auch Behler zugibt, Nietzsche "sich in seinen

Schriften und Briefen nur selten auf die Frühromantiker bezieht".27

Dem naheliegenden Eindruck, der sich damit aufdrängen könnte,
dass Nietzsche nämlich "mit [den] Autoren [der Frühromantik] kaum

vertraut war",28 sucht Behler einerseits überzeugend durch den Nachweis

potentieller und erschlossener Sekundärquellen

entgegenzutreten, die Nietzsche mit der Frühromantik hätten vertraut
machen können (der Einfluss seines akademischen Lehrers Friedrich
Ritsehl, der sich offen zu Schlegel bekannte, die Lektüre von
Literaturgeschichten zur Romantik, die nachweislichen Novalisstudien des

Schülers Nietzsche etc.). Andererseits und weniger überzeugend
versteigt sich Behler allerdings zu der Möglichkeit, es könne zwischen
Nietzsche und Schlegel einfach eine nicht näher erklärte vage
"Geistesverwandtschaft" bestanden und "sozusagen etwas in der Luft
gelegen" haben29 — eine Spekulation ohne jeden wissenschaftlichen
Wert, für die sich kein Philologe etwas kaufen kann. Auf jeden Fall
unhaltbar dagegen ist Behlers Ansicht, es finde sich bei Nietzsche
"kaum ein Antagonismus gegen die Repräsentanten dieser [der
frühromantischen] Schule",30 ja er habe ihnen gegenüber sogar eine

"ungewöhnlich positive Haltung eingenommen"31 und insbesondere
Schlegel mit seinen antiromantischen Invektiven verschont.32 Das
Behler entweder nicht bekannte oder von ihm verschwiegene
Goethe-Zitat Nietzsches über die "sittlichen und religiösen Absurditäten"
Schlegels ist hinreichend, diese Behauptung zu widerlegen. Um den

frühen, in zentralen Punkten seines Denkens mit Nietzsche konformen

Schlegel von dessen allgemeiner Diffamierung der Romantik
dennoch zu entlasten, liesse sich allenfalls vermuten, dass jenes
Goethe-Wort, mit seiner expliziten Betonung der Religiosität, von
Nietzsche eher auf den späteren Schlegel gemünzt war: d.h. auf den

zum Katholizismus konvertierten Spätromantiker und Würdenträger
des päpstlichen Christusordens, der als solcher, "fromm" geworden
und "metaphysisch getröstet", ebenso wie Wagner das von Nietzsche

27 Ebd., S. 70.

28 Ebd.

29 Ebd., S. 93.

30 Ebd., S. 59.

31 Ebd., S. 69.

32 Vgl. ebd., S. 68.



Nietzsche und die Romantik 241

prophezeite "übliche Romantiker-Finale"33 zu erfüllen schien und
damit den radikalen, sich selbst bis zum Antichristen stilisierenden
Atheisten Nietzsche natürlich erbittern musste. Doch führen derartige

Betrachtungen zu Nietzsches offenkundigem Negativurteil über
die Romantik im ganzen und seiner möglichen Einschränkung dieses

Urteils im einzelnen nicht recht weiter. Auch muss man sich prinzipiell
bei einem intertextuellen Vergleich, erst recht nicht bei einem

Autor wie Nietzsche, weder von der unsicheren Quellenlage noch
auch von der demonstrativen Distanz einschüchtern lassen, die der
Autor zu seiner mutmasslichen Quelle bezieht. Beides, das

Verschweigen der Quellen wie die offen zur Schau getragene
Feindschaft, ist mit einer gewissen Affinität durchaus vereinbar. Wer
Nietzsche kennt, weiss, dass er nichts dabei findet, gegen denselben

Autor, dem er nachweislich viel verdankt (wie etwa Kant für seine

Erkenntniskritik, Wagner für seine frühe Metaphysik der Kunst), später

auf alle Weise ausgiebig zu polemisieren. Umgekehrt werden
andere, die massgeblichen Einfluss auf ihn hatten, wie der heute

vergessene Sprachphilosoph Gustav Gerber,34 von dem sich Nietzsche
wörtlich ganze Sätze für seine eigene Sprachphilosophie angeeignet
hat, mit keinem Wort erwähnt. Stellt man überdies das gesunde
Selbst- und Sendungsbewusstsein Nietzsches in Rechnung, das

übelmeinende Zeitgenossen als "gigantische Eitelkeit"35 empfanden, wird
man die Möglichkeit nicht von der Fland weisen können, dass er
mehr fremden geistigen Einflüssen unterlag, als er seinen Lesern,
oder auch nur sich selbst, eingestand. Was nun die Einflüsse der
Romantik angeht, muss man zunächst gar nicht allzu tief schürfen, um
sie nachzuweisen, da sie von Nietzsche selbst — wenn auch freilich
nur pejorativ — zugegeben werden. Um ihre Nachwirkungen wieder
loszuwerden (was natürlich bedingt, dass er ihnen zumindest vorü-

33 KSA I, 21 f.

34 Einschlägig für Nietzsche war vor allem Gerbers Werk Die Sprache als Kunst,

Bromberg, Mittler, 1871-1874, aus dem er — ohne sie als Zitate zu markieren -
zahlreiche Passagen sowohl für seine Rhetorik-Vorlesungen als auch für seinen

Essay Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne exzerpierte.
35 So Erwin Rohde mit Bezug auf jenseits von Gut und Böse in einem Brief an Franz

Overbeck vom 1. September 1886, zit. n. Carl Albrecht Bernoulli, Fran% Overbeck

und Friedrich Nietzsche. Eine Freundschaft. Nach ungedruckten Dokumenten und im

Zusammenhang mit der bisherigen Forschung dargestellt, 2 Bde., Jena, Diederichs, 1908,
Bd. 2, S. 163.



242 Friedrich Schmidt

hergehend ausgesetzt war), therapiert sich Nietzsche mit einer
sogenannten "antiromantische[n] Selbstbehandlung", die ihm sein

"gesund gebliebener Instinkt wider eine zeitweilige Erkrankung an
der gefährlichsten Form der Romantik selbst [...] verordnet hatte."36

In Übereinstimmung mit seinem späteren berühmten Bekenntnis in
Ecce homo "Abgerechnet nämlich, dass ich ein décadent bin, bin ich
auch dessen Gegensatz"37 zeigt sich Nietzsche also auch von dem,
was er so ingrimmig als "Romantik" bekämpft, durchaus selbst affi-
ziert, auch wenn er diese Affiziertheit grundsätzlich als pathologisch
oder, wie in dem bereits zitierten Aphorismus "Was ist Romantik?",

als frühen "Irrthum" und "Ueberschätzung" bezeichnet.38
Dabei ist es gerade die vermeintlich so klare, in Krankheits- und
Kriegsmetaphern gekleidete schroffe Abkehr von der Romantik, die
der Nietzsche-Forschung begründete "Zweifel an der Verbindlichkeit
dieser antiromantischen Attitüde"39 eingegeben hat und sie "zu einer
gewissen Vorsicht bei der Auslegung"40 von Nietzsches kategorischen

Sprüchen bewog. In diesem Sinne berief sich etwa Ernst
Behler auf die bereits von Karl Jaspers betonte "Antinomie" Nietzsches

"zwischen der Drastik apodiktischer Behauptungen" einerseits
"und der unendlichen Dialektik der alles wieder aufhebenden
Möglichkeiten"41 andererseits; und wie Jaspers von hier aus Nietzsches
kompliziertes, zwischen Destruktion und Kontrafaktur schwankendes
Verhältnis zum Christentum analysierte, glaubte Behler auch hinter
Nietzsches vernichtender Kritik der Romantik eine mehr als nur
flüchtige Anteilnahme an ihr zu erkennen, insofern Nietzsche selbst
sie weitgehend internalisiert, um diese "romantischen Züge seiner
Natur" gewusst, sich aber "dagegen aufgelehnt und gewehrt" habe.42

Nietzsches demonstrativer "'Kampf gegen die Romantik' und sein

emphatisches Bekenntnis zur Klassik" könnten deshalb "durchaus als

36 KSAII, 371.

37 KSA VI, 266.
38 Vgl. KSA III, 619.
39 Emst Behler, "Nietzsche und die Frühromantische Schule", a.a.O., S. 64f.
40 Vgl. Ernst Behler, "Nietzsche, Marx und die deutsche Frühromantik", a.a.O.,

S. 209.
41 Vgl. ebd. und Karl Jaspers, Nietzsche und das Christentum, Hameln, F. Seifert, 1938,

S. 81.

42 Emst Behler, "Nietzsche und die Frühromantische Schule", a.a.O., S. 65.



Nietzsche und die Romantik 243

eine gegen die eigenen [romantischen] Inklinationen vertretene
Selbstbehauptung" gedeutet werdend In erster Linie dürfte dabei,
wie Behler hinzufügt, an den Problemkomplex von Verfall, Schwäche
und décadence zu denken sein, an dem die Romantik nach Nietzsche
krankte und dessen "Gift", so Behler, Nietzsche selbst in sich spürte,44

so dass sein antiromantischer Widerstand, den er nicht zufällig
als ärztliche "Kur" und Mittel zur "Genesung"45 bezeichnete, aus

persönlicher Betroffenheit auch der eigenen Heilung diente.
Dass Nietzsche indessen, ausser seiner eigenen "décadence", auch

sonst noch einiges andere mit der Romantik gemeinsam hatte, ja in
zahlreichen Lehren, Philosophemen und Erkenntnisinteressen mit ihr
übereinstimmte und dennoch kein Wort über diese Parallelen verlor,
mag zum einen Teil an seinem skizzierten antiromantischen Feindbild
gelegen haben, das bei entsprechenden Zugeständnissen von ihm
natürlich hätte relativiert werden müssen. Zum anderen Teil dürfte es

auch in Nietzsches ausgeprägter Neigung zum Entdeckerstolz, in
seinem Anspruch auf Pionierleistung und Originalität begründet sein,
der ihn dazu bewogen haben mochte, auch genuin romantische
Erfindungen für sich zu reklamieren. Das zeigt sich bei verzeihlichen
kleinen Eitelkeiten ebenso wie in gewichtigeren Fällen. Um zwei
Beispiele zu nennen: wenn Nietzsche in seiner Vorrede zum zweiten
Band von Menschliches, A.ll%umenschliches den "Anspruch auf die Vaterschaft

des [...] Wortes 'Bildungsphilister'"46 erhebt, das in der Tat
meist auf ihn zurückgeführt wird, so tut er das — wissentlich — zu
Unrecht, da dieser Begriff bereits 1848 in einem Brief von Bettina
Brentano erscheint. Nietzsche selbst dürfte ihn dem — ihm bekannten
— 1870 erschienenen Buch Die romantische Schule von Rudolf Haym
entnommen haben, in dem der Autor an einer Stelle vom Spott Ludwig

Tiecks über die "Bildungsphilister" schreibt.47 Diese kleine

Unaufrichtigkeit im Umgang mit wissenschaftlichen oder literarischen

Quellen wäre an sich keine Erwähnung wert, würde sie nicht
notwendig die Frage nach Nietzsches sonstigen Gewohnheiten im

43 Emst Behler, "Nietzsche, Marx und die deutsche Frühromantik", a.a.O., S. 209.

44 Vgl. ebd.

45 KSA II, 19 und 371.

46 Ebd., 370.

47 Rudolf Haym, Die romantische Schule. Ein Beitrag ^ur Geschichte des deutschen Geistes,

Berlin, R. Gaertner, 1870, S. 88.



244 Friedrich Schmidt

Exzerpieren und Zitieren, etwa aus frühromantischer Literatur,
aufwerfen. Darüber hinaus liefert sie, mit der angeführten
Literaturgeschichte von Haym, einen weiteren Beleg für Nietzsches wenigstens

indirekt erfolgte Rezeption der Frühromantik.
Weit schwerer als dieses Beispiel wiegt die Tatsache, dass auch

jenes neo-mythische Zentralkonzept, das immer wieder mit der

Philosophie Nietzsches verbunden wird und tatsächlich eines ihrer
tragenden Fundamente bildet, das Prinzip des Dionysischen, keineswegs
erst von Nietzsche als würdiger Untersuchungsgegenstand und

Deutungskategorie in Philosophie und Philologie eingeführt, geschweige
denn, wie er behauptet, von ihm "entdeckt"48 wurde. Nietzsches
nachdrücklich wiederholte Ansprüche, er sei "der Erste" gewesen,
der "das wundervolle Phänomen des Dionysischen" "begriffen" und

es, als Erkenntnisquelle, in "ein philosophisches Pathos" "umgesetzt"
habe,49 sind entschieden überzogen. Für die moderne Forschung
gehört es inzwischen zum common sense, dass Nietzsche mit seiner
Theorie des Dionysischen "durchaus nicht als erster auftrat", sondern
vielmehr, wie etwa Ernst Behler im Anschluss an Max L. Baeumer
schreibt, "in einer langen Tradition der deutschen Geistesgeschichte
verwurzelt war", die "in der Romantik geradezu ihre 'Epiphanie'
fand".50 Bereits Friedrich Gundolf verwies in seinem Romantiker-Ruch.

von 1930 auf diese traditionelle Verankerung — und präzisierte sie,
indem er in Friedrich Schlegel "den wissenschaftlichen Entdecker des

'Dionysischen'" und damit "den Vorläufer Nietzsches" erkannte,
"der diese ewige Lebensmacht des Altertums zugleich metaphysisch
deuten und künstlerisch erneuern wollte".51 Die theoretische Grundlegung

dazu leistete Schlegel in einer Reihe von Abhandlungen aus
den neunziger Jahren, die dann, erweitert um eingehende Betrachtungen

zum Dionysischen, 1822 unter dem Titel Studien des klassischen

Altertums erschienen. Ausser auf Schlegel liesse sich in diesem Zu-

48 KSA VI, 311.
49 Vgl. ebd., 311 f.

50 Ernst Behler, "Die Theorie des Dionysischen bei den Brüdern Schlegel und bei
Friedrich Nietzsche", in ders., Studien ^ur Romantik und eçur idealistischen Philosophie,

a.a.O., Bd. 2, S. 9-25, hier: S. 10. Vgl. Max L. Baeumer, "Die romantische

Epiphanie des Dionysos", Monatsheftefür deutschen Unterricht, deutsche Sprache und

Literatur, 57, 1965, S. 225-236.
51 Friedrich Gundolf, Romantiker, Berlin, H. Keller, 1930, S. 30.



Nietzsche und die Romantik 245

sammenhang auch auf Schellings 21. Vorlesung seiner Philosophie der

Offenbarung rekurrieren, die sich ausgiebig den Mythen und verschiedenen

Erscheinungsformen des Gottes Dionysos widmet, und selbst
falls Nietzsche die genannten Schriften Schlegels und Schellings nicht
rezipiert haben sollte, was umstritten ist, sind sie dennoch
hinreichend, ihm das beanspruchte Urheberrecht an der philologischen und
philosophischen Adaption des Dionysischen abzusprechen. Dabei ist
Nietzsches Neuinterpretation des antiken Dionysos-Mythos und seine

daraus entwickelte dynamische Konzeption der Welt als eines ewigen

dionysischen Werdens nur ein, wenngleich ein zentrales Bindeglied
zwischen ihm und der Romantik, auf das später, im Rahmen von
Nietzsches Sprachreflexion, noch näher eingegangen werden soll.

Daneben stehen, in beachtlicher Fülle, weitere Analogien,
insbesondere zum Denken Friedrich Schlegels, die hier nur summarisch

angedeutet werden können. Ganz romantisch mutet zunächst Nietzsches

emphatischer Eifer einer Neuerweckung von Kunst und Kultur
an, der von der pessimistischen Diagnose des gegenwärtigen kulturellen

Niedergangs und geistigen Verfalls seinen Ausgang nimmt —

Nietzsche sprach von "décadence" und "Cultur-Herbst-gefühl",52
Schlegel seinerseits beklagte die unter dem Einfluss "dirigierender
Begriffe" des Verstandes eingetretene "höchste ästhetische Erschlaffung"

des modernen Zeitalters und meinte: "Tiefer können wir nun
nicht sinken",53 beide aber erhofften sich den Beginn eines neuen
Zeitalters von einer Renaissance der griechischen Antike und der
erfüllten Forderung nach einem neuen Mythos, die in Schlegels Rede

über die Mythologie ihre vielleicht prononcierteste Form angenommen
hat. Um ihrer ehrgeizigen Vision Gestalt zu geben, erproben beide,
Schlegel wie Nietzsche, neue Möglichkeiten eines fragmentarischaphoristischen,

programmatisch unabgeschlossenen Ausdrucks, eines

Ausdrucks, der — in dezidierter Abkehr von der erstarrten, beschränkten

Begrifflichkeit philosophischen Systemdenkens — aus dem
rhetorischen Potential der Poesie jene Sprachkraft schöpft, die, wenn
nicht die Darstellung, so doch die Evokation der jeweiligen Weltsicht

52 Vgl. z. B. KSA VIII, 504.

53 Vgl. Friedrich Schlegel, Kritische Friedrich-S'chlegel-Ausgabe, hg. v. Ernst Behler unter
Mitwirkung von Jean-Jacques Anstett, Hans Eichner und anderen Fachgelehrten,
35 Bde., Paderborn u. a., Schöningh, 1958ff. [im Folgenden: "KA" unter Angabe
von Band und Seitenzahl], Bd. 1, S. 236f. und 263.



246 Friedrich Schmidt

erreichen sollte. Nietzsches Programm einer Überwindung der sedi-

mentierten "Begriffsschranken", sein Versuch, die Statik rationaler

Terminologie, die für ihn die "knöcherne" und "starre Regelmässigkeit

eines [...] Columbariums"54 hat, zu unterminieren, entspricht in
diesem Sinne ganz der romantischen Sehnsucht nach der "lebendi-
gejn] Fülle der Töne", die in der Wissenschaftssprache "zum totalen
Buchstaben" verkümmert sei.55

Die letztgenannte Wendung von der "Fülle der Töne" bezeichnet
ein weiteres, in seiner Bedeutung für die gesamte Romantik kaum zu
überschätzendes Moment, das in den (wenn auch etwas späteren)
Versen aus Eichendorffs Wünschelrute ("Schläft ein Lied in allen Dingen,

/ Die da träumen fort und fort, / Und die Welt hebt an zu
singen" usw.) seinen mustergültigen Ausdruck gefunden hat: dieses

Moment ist die Musik. Bei Nietzsche freilich klingt sie, von einigen
elegischen Passagen im Zarathustra und dem berühmten, fast noch
nachromantischen Venedig-Gedicht abgesehen, nicht so zart wie bei
Eichendorff und den Romantikern, sondern gleicht, mit ihren bis

zum Spätwerk sich steigernden Dissonanzen, im ganzen weit eher
einem Titanenlied — ihre ausserordentliche Bedeutung für Nietzsches
Poetik und Philosophie ist indessen zweifellos, und darin dem romantischen

Stellenwert der Musik durchaus vergleichbar: die hohen
klanglichen Qualitäten von Nietzsches Dichtungen, von denen Also
sprach Zarathustra vielleicht vollends "unter die Musik" zu rechnen
sei,56 bezeugen dies ebenso wie die starke motivische Präsenz von
Musik und Tanz im Gesamtwerk überhaupt und die treffende
Selbstcharakterisierung von Nietzsches virtuoser Sprachkunst in einem
Brief an Erwin Rohde: "Mein Stil ist ein Tanz; ein Spiel der Symmetrien

aller Art und ein Überspringen und Verspotten dieser

Symmetrien. Das geht bis in die Wahl der Vokale."57 (Von hier aus

wird auch die Anerkennung verständlich, die Nietzsche Clemens

54 Vgl. KSA I, 889 und 882 (Ueher Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne).

55 August Wilhelm Schlegel, Sämtliche Werke, hg. v. Eduard Böcking, 16 Bde., Leip¬
zig, Weidmann, 1846-1848, Bd. 7, S. 105.

56 So Nietzsche in KSA VI, 335.
57 Friedrich Nietzsche, Sämtliche Briefe. Kritische Studienausgabe in 8 Bänden, hg. v.

Giorgio Colli und Mazzino Montinari, München; Berlin/New York, dtv; W. de

Gruyter, 1986, Bd. 6, S. 479.



Nietzsche und die Romantik 247

Brentano entgegenbrachte, über den er im Nachlass schrieb, er habe

von allen "deutschen Dichtern" "am meisten Musik im Leibe".58)
Wie jedoch Nietzsches Dichtung, der romantischen Forderung

nach einer wechselseitigen Ergänzung und Verschränkung von
Philosophie und Poesie gemäss, niemals von seinen philosophischen
Reflexionen zu trennen ist und er selbst, nach einem Wort Thomas
Manns, als Inbegriff eines "Erkenntnis-Lyrikers"59 gelten kann, so

kommt auch in seiner Philosophie der Musik seit jeher ein besonderer
Status, ja selbst eine eigene ontologische Dignität zu: denn im Unterschied

zu allen anderen Künsten sei sie, die Musik, wie Nietzsche mit
Schopenhauer in der Geburt der Tragödie erklärt, "nicht [...] Abbild der

Erscheinung, sondern unmittelbar Abbild des Willens selbst"60 und
damit direkter, durch keine diskursive Repräsentation entstellter
Ausdruck jenes Agens, das der spätere Nietzsche unter dem Begriff des

"Willens zur Macht" mit der Welt identifiziert. Eine Auffassung, die
wiederum bei Friedrich Schlegel vorgebildet zu sein scheint, wenn
dieser von der "Musik des Lebens"61 schreibt, "[d]ie Welt als Musik
betrachtet" und sie mit dem "ewige [n] Tanz aller Wesen", dem
"allgemeine [n] Lied alles Lebendigen" in eins setzt.62 Die bereits hier
spürbare semantische Nähe von Schlegels Metaphorik zu derjenigen
Nietzsches wird noch deutlicher in Schlegels Gebrauch der Begriffe
"Spiel", "Chaos" und "Kraft", mit denen er — wie in direkter stilistischer

Antizipation von Nietzsches dionysischem Weltbild — seine

romantische Welt umschreibt: sei es als "unendliches Spiel" eines

"ewig sich selbst bildenden Kunstwerks",63 als "ewig zyklisches",
"unendlich volles" "Chaos"64 oder als "Einheit der in unendlich vielen

Gestalten geheimnisvollen Urkraft, die alles erzeuge".65 Liest man
daraufhin Nietzsches berühmten Aphorismus über die "Welt" als

"Wille zur Macht", lassen die überdeutlichen Anklänge an Schlegel

58 KSAIX, 600.

59 Vgl. Thomas Mann, "Bilse und ich", Reden und Aufsätze 2, Berlin, Frankfurt a. M.,
S. Fischer, "Gesammelte Werke in zwölf Bänden", 1960, Bd. X, S. 9-22, hier:
S. 18.

60 KSA I, 104, so auch ebd., 106.

61 Vgl. KA II, 263 und 282f.
62 KA XVIII, 202.

63 Vgl. KA II, 324.

64 Vgl. KA XVIII, 228.

65 KAI, 549.



248 Friedrich Schmidt

geradezu aufhorchen: die Welt, heisst es dort, sei "ein Ungeheuer von
Kraft", ein "Spiel" und "Meer in sich selber [...] fluthender Kräfte",
das, "ewig sich wandelnd", "ewig wiederkommen muß" — wenn auch

"ohne Ziel", sofern nicht "im Glück des Kreises ein Ziel liegt"66 etc.

"Chaos", "Spiel", "ewige Gestaltung und Wandlung", "Fülle", "Ur-
kraft", "Zyklus" und "Kreis" — die begrifflichen Übereinstimmungen
der durch mehrere Jahrzehnte einer spannungsvollen Literatur- und
Geistesgeschichte voneinander getrennten Weltkonzepte sind stu-
pend. Dass es sich dabei jedoch nicht um eine rein zufällige, der

jeweils spezifischen Weltsicht äusserlich bleibende Ähnlichkeit des

sprachlichen Ausdrucks, sondern womöglich um eine Konvergenz in
zentralen Bestimmungsstücken der Philosophie beider Autoren handelt,

belegen andere Stellen, die — theoretischer und weniger bildhaft
— an Deutlichkeit nichts zu wünschen übrig lassen: "Die wahre
Philosophie", heisst es einmal in Schlegels Philosophischen Vorlesungen, "kann
nirgends eine beharrliche Substanz, ein Ruhendes, Unveränderliches,
statuieren, sie findet die höchste Realität nur in einem ewigen Werden,

einer ewig lebendig beweglichen Tätigkeit, die unter stets
wechselnden Formen und Gestalten eine unendliche Fülle und
Mannigfaltigkeit aus sich erzeugt."67 Und an anderer Stelle: "das Sein ist
an und für sich selbst nichts; es ist nur Schein; es ist nur die Grenze
des Werdens",68 ja letztlich gebe es überhaupt "kein Sein, sondern

nur Werden".69 — Von den metaphysischen Voraussetzungen Schlegels

abgesehen (in denen er sich freilich gehörig von Nietzsche
unterscheidet), bedürfte es nur der geringsten Akzentverschiebungen,
um diese Äusserungen in die Ontologie Nietzsches zu überführen
und jenen Fragmenten an die Seite zu stellen, da auch Nietzsche vom
"Charakter der werdenden Welt" handelt,70 "'Das Seiende' als

Schein" enttarnt,71 jede statische Entität wie "Subjekt", "Substanz"
oder "Ding" leugnet72 und den unendlichen Wandel alles Lebendigen
beschwört. Beide postulieren damit, in gleichermassen kritischer Ab-

66 KSA XI, 61 Of.

67 KA XII, 277f.
68 Ebd., 336.

69 Ebd., 334f.
70 KSA XII, 382.
71 Ebd., 312.
72 Vgl. ebd., 383f.



Nietzsche und die Romantik 249

lehnung der ihnen vorgängigen statischen Welterklärungen (des

Rationalismus, der Kantischen Philosophie etc.), eine rein dynamische

Welt von unerschöpflicher Phänomenvielfalt, die im Kontinuum
fortwährender Veränderung allein dem Gesetz des Werdens untersteht.

Man wird freilich einwenden, dass dieses Gesetz selbst, das

alles bewegende Agens, bei Nietzsche und Schlegel ein denkbar
verschiedenes Gepräge hat, indem dieser es zur quasi-göttlichen Instanz
einer alles umfassenden Unendlichkeit transzendiert, während es bei

Nietzsche, in radikaler Ablehnung aller Transzendenz, durch und
durch irdischen Charakter bewahrt und rein machttheoretisch erklärt
wird. Bei aller Verschiedenheit in dieser Grundsatzfrage (die letztlich
auf die Diskrepanz zwischen einem metaphysisch-theologischen und
einem rigoros antimetaphysisch-atheistischen Denken zurückgeht)
sind jedoch die gemeinsamen ontologischen Kategorien, mit denen
Nietzsche und Schlegel operieren, die Aufwertung des Werdens, die
Vielfalt der Entitäten, das Prinzip der dynamischen Fluktuation etc.,
nicht zu übersehen. Zieht man überdies den bemerkenswert hohen
Grad wörtlicher Anleihen oder Entlehnungen in Betracht, liegt der
Verdacht einer produktiven Schlegel-Lektüre Nietzsches, auch und
gerade gegen den negativen Befund der Selbstzeugnisse, geradezu auf
der Hand. Der Eindruck Erich Hellers, dass Nietzsche Schlegel
"doch sehr gut gekannt haben muß" und "viel — ich will nicht sagen
gestohlen, aber doch entlehnt und gewiß auch bewußt entlehnt
hat",73 ist demnach, trotz der Erklärungsnot, die aus Nietzsches
beharrlichem Schweigen über Schlegel resultiert, nachvollziehbar. Er ist
es um so mehr, als sich die bisher genannten Parallelen ohne weiteres

ergänzen Hessen, wie denn etwa Schlegels Vergleich der Welt mit
einem "sich selbst bildenden Kunstwerk" unmittelbar auf Nietzsches
Satz aus der Geburt der Tragödie vorauszudeuten scheint, nach dem
"nur als aesthetisches Phänomen [...] das Dasein und die Welt
[...] gerechtfertigt"74 sind. Hinzu kommen bemerkenswerte
Gemeinsamkeiten zwischen Nietzsche, Schlegel und NovaHs in ihren
Reflexionen über die Interdependenzen von Lust, Schmerz,
Grausamkeit und Religion (wobei hier Novalis von Nietzsche ausdrücklich

73 Diskussionsbeitrag in Ernst Behler, "Nietzsche und die Frühromantische Schu¬

le", a.a.O., S. 92.

74 KSA I, 47.



250 Friedrich Schmidt

als "Autorität" zitiert wird),75 ferner deutliche Analogien zwischen

Schlegels Bewusstseinstheorie, etwa der "Auflösung der begrenzten
Ichheit",76 und Nietzsches Preisgabe des principium individuations unter
der Macht des Dionysischen, sowie, nicht zuletzt, eine weitgehende
Ubereinstimmung zwischen Schlegels und Nietzsches Verständnis
der Ironie, die, bei Schlegel stets mit dem charakteristischen "Schweben"

verbunden, von dem bereits das bekannte 116. Athenäums-

Fragment handelt, auch bei Nietzsche unter diesem Aspekt erscheint,
wenn er in der Fröhlichen Wissenschaft sein Kunstideal entwirft: "eine
spöttische, leichte, flüchtige, göttlich unbehelligte, göttlich künstliche
Kunst, [...] eine Kunst für Künstler, nur für Künstler! [...] eine

übermüthige, schwebende, tanzende, spottende, kindische und selige
Kunst".77 Vom "Überspringen und Verspotten" handelte auch die
schon zitierte Briefstelle, an der Nietzsche seinen Stil als "Tanz"
definierte, und es ist nur konsequent, dass gerade sein anmassendstes

Werk, Ecce homo, ein Liebesbekenntnis zur "Ironie" enthält.78 — Es
dürfte sich erübrigen, weitere, zum Teil wörtliche Anleihen Nietzsches

bei den Frühromantikern im einzelnen anzuführen. Nur
exemplarisch sei noch darauf verwiesen, dass Nietzsches verzehrende
Leidenschaft der Erkenntnis und Selbstüberwindung eine genaue
Entsprechung bei Novalis findet: wie dieser den "Akt des sich selbst
Überspringens" als die "Genesis des Lebens" bezeichnet und — im
Bild der sich selbst verzehrenden "Flamme" — zugleich als charakteristische

Denkbewegung der Philosophie versteht,79 fordert auch
Nietzsche ein ohne jede Rücksicht auf Selbsterhaltung stets
fortschreitendes, bis zum Schmerz gesteigertes Erkenntnisstreben und

75 Vgl. KSA II, 138.

76 KA XIX, 95.

77 KSA III, 351 und 465. Mit diesem Ideal einer gewollt artistischen "Kunst für
Künstler" steht Nietzsche überhaupt ganz in der Tradition der frühromantischen
Forderung nach dem "höchst bewußten, intentionalen und reflexiven Charakter
des künstlerischen Schaffens" (Ernst Behler, "Friedrich Nietzsche und die
frühromantische Sprachtheorie", in ders., Studien %ur Romantik und %ur idealistischen

Philosophie, Bd. 2, Paderborn u. a., Schöningh, 1993, S. 207—226, hier: S. 224).
78 KSA VI, 363.
79 Vgl. Novalis, Schriften. Die Werke Friedrich von Hardenbergs, historisch-kritische

Ausg., begründet von Paul Kluckhohn und Richard Samuel, hg. v. Richard
Samuel in Zusammenarbeit mit Hans-Joachim Mähl und Gerhard Schulz, 5 Bde.,
Stuttgart u. a., Kohlhammer, 1960ff., Bd. II, S. 556; Hervorhebung: F.S.



Nietzsche und die Romantik 251

lässt auch er (in seinem Zamthustra) das Leben sprechen: "ich bin das,

was sich immer selber überwinden muss"80 — wobei auch bei
ihm der Gedanke der Selbstüberwindung wiederholt im poetischen
Bild der Flamme erscheint.81

Bei all dem bleibt, wie zuerst Walter Benjamin bemerkte, die

Denkbewegung der unendlichen Reflexion der zentrale Vergleichspunkt,
der Nietzsches Poetik und Philosophie mit der Frühromantik verbindet.82

So wie Schlegel mit seinem Postulat der "Transzendentalpoesie"

im Athenäums-Fragment 238 die Forderung erhob, alle

Poesie solle in der immanenten "künstlerischen Reflexion und schönen

Selbstbespiegelung" zugleich rückbezüglich wirken, d.h. "in jeder
ihrer Darstellungen sich selbst mit darstellen, und überall zugleich
Poesie und Poesie der Poesie sein",83 um damit, in Anlehnung an den
nach Kant gebildeten Begriff, die Bedingungen ihrer eigenen
Möglichkeit zu reflektieren, so ist auch für Nietzsche die beständige
Selbstreflexion auf das Medium des Schreibens und Denkens, auf die

Sprache, ein integraler Bestandteil, wenn nicht gar das entscheidende
Element seiner Philosophie und Dichtung, auch wenn bei ihm diese

Reflexion, aufgrund eines tiefgreifenden Misstrauens gegenüber dem
Ausdrucks- und Erkenntnispotential der Sprache, mehr und mehr
kritische und destruktive Züge annimmt. Die auffällige Insistenz, mit
der Nietzsche in seinem poetischen wie philosophischen Werk über
die Mitteilungsleistung und den Erkenntniswert der Sprache reflektiert,

die Semantik ehrwürdiger Begriffe (wie "Wahrheit", "Substanz"
oder "Ich") unterhöhlt und, aus seinem Ungenügen an bisherigen
Diskurspraktiken, mit neuen Formen sprachlicher Gestaltung
experimentiert, hat hier, in seiner fundamentalen Sprachskepsis, ihren
Grund. Indessen fehlt dieser sprachkritische Zug, bei allem späteren
romantischen Grundvertrauen in die evozierende Kraft des

"Zauberwortes", auch in der Frühromantik nicht. Es wäre ein zwar
naheliegendes, aber dennoch grobes Missverständnis, aus dem romantischen

Anspruch, selbst noch im geringsten (wenn auch freilich

so KSAIV, 148.

81 So etwa in seinem Gedicht "Ecce homo", in dem das lyrische Ich spricht: "Un¬

gesättigt gleich der Flamme / Glühe und verzehr' ich mich." (KSA III, 367)
82 Vgl. Walter Benjamin, Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik, Bern,

Francke, und Berlin, Scholem, 1920.

83 KA II, 204.



252 Friedrich Schmidt

poetisch verdichteten) "Fragment" der so unzureichenden und

begrenzten menschlichen Sprache die Spur des Unendlichen
aufscheinen lassen zu können, auf einen unerschütterlichen Glauben
der Romantik an die Macht des Wortes schliessen zu wollen. Die darauf

gründende Position der früheren Forschung, die am

prominentesten von Adorno vertreten wurde und sich in seiner

Nachfolge bis in neuere Publikationen84 hält, ist irreführend, wenn sie

in einer kategorischen Zweiteilung "das romantische Fragment" als

Ausdruck eines letztlich ungetrübten Sprachvertrauens, den späteren

"Aphorismus" (Nietzschescher Prägung) aber ganz im Zeichen der

Sprachkritik betrachtet: "das romantische Fragment [...] lebt vom
Einverständnis mit der Sprache, kraft deren es im Endlichen das

Unendliche meint beschwören zu können, während im Aphorismus
Kritik auf die Sprache selbst übergreift."85 Dass diese Einschätzung,
zumindest in der zitierten Form, unhaltbar ist, zeigt bereits ein flüchtiger

Blick in die — durchaus auch fragmentarisch gestaltete —

sprachkritische Literatur der Frühromantik. Beginnt August Wilhelm
Schlegel den ersten Jahrgang des Athenäums mit einer Erörterung von
Defiziten der Sprache im Spannungsfeld von Grammatik und Poesie,

so endet der letzte Band mit einem Beitrag des Bruders Friedrich
über die Unzulänglichkeiten sprachlicher Verständigung, der die

Möglichkeit einer "Mitteilung der Ideen" und "Wahrheiten" in Zweifel

zieht, diejenige ihres vollständigen und "eigentlichen"
sprachlichen Ausdrucks aber gänzlich leugnet (Uber die Unverständlich-

keii)ß6 Selbst ein derart poesiegläubiger Autor wie Novalis, der von
der "Sympathie" zwischen Wort und Welt durchdrungen ist und der
divinatorischen Kraft der Dichtung vertraut, nimmt doch das
selbstreflexive Pathos romantischen Schreibens ernst genug, um eines der
frühesten Zeugnisse der Sprachkritik in der klassischen Moderne zu
verfassen. Gemeint ist der ganz dem Aussagepotential der Sprache
und ihrem Verhältnis zur Realität gewidmete Monolog, der trotz der

84 Vgl. etwa Heinz Krüger, Über den Aphorismus als philosophische Form. Mit einer Ein¬

führung von Theodor W. Adorno, München, Edition Text und Kritik, 1988, S. 75:

"Bei den Romantikern ist die Sprache das ewige Firmament, bei Nietzsche das

ewige Gefängnis dem Geist [...]."
85 Theodor W. Adorno, "Einführung", Heinz Krüger, Über den Aphorismus als philo¬

sophische Form, a.a.O., S. 7—9, hier: S. 7.

86 Vgl. KA II, 363 und 366.



Nietzsche und die Romantik 253

von aller Klage über die Ausdrucksnot des Menschen weit entfernten
Leichtigkeit seines Tones doch in die bedeutende Traditionslinie der
modernen Sprachkritik gehört, die von Kleist über Nietzsche bis zu
Mauthner und Hofmannsthal führt. Was ihn mit Nietzsche verbindet,
ist die Einsicht in den prinzipiellen internen PLelationismus, der die Sprache

von der aussersprachlichen Realität trennt. So bestehe "das

Eigenthümliche der Sprache" darin, "daß sie", ungeachtet ihrer Funktion

als Bezeichnungs- und Kommunikationsmittel, "sich blos um
sich selbst" bekümmere, gleich "mathematischen Formeln" "eine
Welt für sich" ausmache, im immanenten "Verhältnißspiel" ihrer
Elemente "nur mit sich selbst" spiele und "nichts" ausdrücke als ihre
eigene "Natur".87 Ähnlich ist in einem anderen Fragment unter der
Uberschrift "Verhältniß des Zeichens zum Bezeichneten" von den
"verschiednen Sfären" "beyder" die Rede, die damit zwar in einer

"wechselseitigen", nicht aber in einer "nothwendigen Beziehung"
zueinander stehen — "Zeichen und Bezeichnetes", so die entscheidende

Schlussfolgerung, bleiben "völlig getrennt".88 Ein direkter Bezug
zwischen Signifikant und Signifikat bzw. Referenzobjekt ist nach dieser
Semiotik also unmöglich. — Nicht anders bei Nietzsche, der den
gleichen Gedanken eines geschlossenen, nur durch interne Relationen
organisierten Sprachsystems (der sich von Piatons Dialog Kratylos bis

zum Konzept der "Arbitrarität" des Sprachzeichens in der modernen

Linguistik verfolgen lässt) in seinem Essay Ueber Wahrheit und l^üge im
aussermoralischen Sinne zum zentralen Argument einer umfassenden

Sprach- und Erkenntniskritik macht, mit der er die "seit den
Frühromantikern reflektierte Sprach- und Erkenntnisproblematik [...]
vertieft und radikalisiert."89 Auch für ihn vermag die ontische Kluft
zwischen Sprache und Welt, ja selbst zwischen Sprache und mentalen
Gehalten wie Gedanken und Empfindungen nur durch ein "vollständiges

Ueberspringen der Sphäre"90 - d.h. nur scheinbar - überbrückt

87 Novalis, Das philosophische Werk I, 2. Aufl., Stuttgart, Kohlhammer, "Schriften.
Die Werke Friedrich von Hardenbergs", a.a.O., 1965, Bd. 2, S. 672f.

88 Ebd., S. 108-111.
89 Peter Pütz, "Einleitung", Sprachproblematik und ästhetische Produktivität in der literari¬

schen Moderne. Beiträge der Tateshina-Symposien 1992 und 1993, hg. v. der Japanischen
Gesellschaft für Germanistik, München, iudicium, 1994, S. 15—20, hier: S. 17.

90 KSA 1,879.



254 Friedrich Schmidt

zu werden, so dass auch hier jede auf "Adäquatheit"91 beruhende
Relation des Zeichens zum Bezeichneten von vornherein illusorisch ist.

Was bleibt, so Nietzsche im Anschluss an Novalis, ist ein blosses

Verhältnis-"Spiel"92 der Zeichen untereinander, die als "Summe von
menschlichen Kelationen"n ohne Bodenhaftung zur aussersprachli-
chen Phänomenwelt "immer nur wieder auf einander" "verweisen"94
und damit, wie Novalis' "mathematische Formeln", letztlich nur die

"Form der Tautologie"95 annehmen. Der "Sprachbildner [...]
bezeichnet" demzufolge lediglich "die Delationen der Dinge zu den

Menschen",96 nicht aber die Dinge selbst, deren "Wesen" sich, als

"ein [...] uns unzugängliches und undefinirbares X",97 jeder Erkenntnis

und angemessenen Benennung entzieht. Vor dem, was das ausser-

sprachliche "An-sich"98 der Realität sein mag, erweist sich das System
der Sprache somit als rein menschliches Konstrukt interdependenter
Terme — ein "bewegliches Heer von Metaphern, Metonymien, An-
thropomorphismen",99 wie Nietzsches berühmte Formel lautet —,

dessen Wert nicht in seiner Erkenntnisleistung oder "Wahrheit",
sondern allein in seinem — durch regelkonformen Gebrauch verbürgten

— Nutzen liegt.100

91 Vgl. ebd., 878.

92 Vgl. zu Nietzsches Spiel-Metapher ebd., 882 und 888.

93 Ebd., 880; Hervorhebung: F.S.

94 Ebd., 885.

95 Ebd., 878.

96 Ebd., 879; Hervorhebung: F.S.

97 Ebd., 880.

98 Vgl. ebd., 879 und 883.
99 Ebd., 880.

100 Was den skizzierten Vergleich mit Novalis betrifft, so stellt sich, wie bei Schlegel,
freilich auch hier die Frage des wirkungsgeschichtlichen Einflusses bestimmter
Schriften auf Nietzsche (eine Frage, die - in Anbetracht der deutlichen Konvergenzen

— zwar verständlich, aber letztlich doch von rein literaturgeschichtlichem
Interesse ist und auch bei negativem Befund das Resultat der dargestellten
Übereinstimmungen nicht in Zweifel zu ziehen vermöchte). Ein direkter
werkgenetischer Zusammenhang zwischen Novalis' Monolog und Nietzsches Sprachtheorie

ist nicht nachweislich, doch immerhin möglich, da der Monolog 1846
erschien und Nietzsche damit prinzipiell zugänglich war. Dagegen ist eine
allgemeine Vertrautheit Nietzsches mit Novalis' theoretischem Werk, "dessen

philosophische Gedanken" ihn nach eigenem Zeugnis "interessierten" (zit. n.
Curt Paul Janz, Friedrich Nietzsche. Biographie, Bd. 1, München, dtv, 1981, S. 84),
belegt (vgl. ebd.).



Nietzsche und die Romantik 255

Bei aller Differenz des zugrundeliegenden Weltbildes, das — bei
Nietzsche radikal diesseitig und antimetaphysisch, in der Frühromantik

metaphysisch fundiert und mit deutlichen theologischen Akzenten
stark transzendent ausgerichtet — Nietzsches Denken in der
Forschung immer wieder als "anti-romantisch" und gegenüber
Frühromantikern wie Novalis als "grundverschieden" erscheinen liess,101

ist nach den bisherigen Betrachtungen zumindest in sprach- und
erkenntnistheoretischer Hinsicht eine weitreichende Affinität
festzustellen. Ihre zentralen Berührungspunkte der Begriffskritik und

epistemischen Skepsis hat Peter Pütz treffend benannt: "Wie in der
Frühromantik sind auch für Nietzsche Erkenntnis und Sprache im
System interner Relationen eingeschlossen. Die anthropomorphe Me-

taphorisierung der Dinge und die zunehmend subjektorientierte
Verbegrifflichung der Dinge weisen keinen Weg zu ihren an sich
seienden Wesenheiten."102 Die daraus folgende Unzugänglichkeit der
Phänomenwelt ist dabei für Nietzsche wie für die Frühromantiker
letztlich in der irreduziblen sprachlichen Abhängigkeit des Denkens

begründet, nach der "Denken" und "Sprechen" eines seien (Novalis)103

und "alles menschliche Wissen" "an die Sprache gebunden"
bleibe (Friedrich Schlegel)104, "weil wir nur in der sprachlichen Form
denken" und gänzlich damit "aufhörten", "wenn wir es nicht in
dem sprachlichen Zwange thun" wollten (Nietzsche).105 Ist
aber das Denken derart sprachlich determiniert und die Sprache
selbst, namentlich das von Schlegel und Nietzsche kritisierte
"Formelwesen" einer zwanghaft "systematisierenden", "durchaus abstrakten"

und "unlebendigen" akademischen Wissenschaftssprache,106

101 So etwa bei Walter Kaufmann, der sich damit freilich nicht auf die frühromanti¬
sche Sprachtheorie und Erkenntnisskepsis, sondern vor allem auf die bekannten

Topoi der "romantische [n] Verklärung des Mittelalters" sowie der "Verherrlichung

der Nacht und des Todes" bei Novalis beruft, um sie mit den ebenso

bekannten Gegenpositionen Nietzsches zu kontrastieren (vgl. Walter Kaufmann,
Nietzsche. Philosoph - Psychologe - Antichrist, aus dem Amerikan. übers, v. Jörg Sala-

quarda, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1982, S. 376 und 444f.).
102 Peter Pütz, "Einleitung", a.a.O., S. 18.

103 Novalis, Das philosophische Werk II, 2. Aufl., Stuttgart, Kohlhammer, "Schriften.

Die Werke Friedrich von Hardenbergs", a.a.O., 1968, Bd. 3, S. 297.

104 KA X, 41.

105 KSAXII, 193.

106 Vgl. KA XII, 176-179.



256 Friedrich Schmidt

einer "Philosophie der grauen Begriffe", in ihren
"denknotwendigen" Strukturen "auf die aller naivsten Vorurtheile hin
gebaut"107 und somit als Erkenntnismedium untauglich, bleibt jeder
Erkenntnisanspruch gegenüber der Phänomenvielfalt aussersprachli-
cher Realität unerfüllt. Im Versuch, sie mit der starren Terminologie
rationaler Schulphilosophie zu erfassen, "entkleidete", wie Schlegel
schreibt, das "vernünftige Denken" sie "ihrer Fülle" und "führte" so

"in lauter Widersprüche und Irrtümer".108 — Ein unvermeidliches und

prinzipielles Problem der Sprache, das sich unter den spezifischen
ontologischen Prämissen Nietzsches und der Frühromantiker nur
noch verschärft, indem die begriffliche — und damit notwendig statisch

bleibende — Repräsentation einer als ewiges Werden konzipierten Welt
vollends unmöglich erscheint: das "Unendliche" kann als solches weder

"im ganzen erkannt" noch begrifflich "zusammengefaßt
werden"109 und ist damit im emphatischen Sinne "undarstellbar"110,

sagt Schlegel, "Der Charakter der werdenden Welt [ist] unformu-
lirbar [...] Erkenntniß und Werden schließt sich aus",111

konstatiert Nietzsche. — Daraus folgt allerdings nicht, dass es

überhaupt keine Verbindung zwischen Sprache und Wirklichkeit gibt. Die
Absage, die Nietzsche und die Frühromantiker dem traditionsreichen
erkenntnisoptimistischen Glauben an eine adaeqnatio rei et intellectus (et

verhi) — Grundlage jeder korrespondenztheoretischen Semiotik — erteilen,

führt nicht, als denkbare Konsequenz eines totalen Agnostizismus,

zum resignierten Verstummen gegenüber der Unsagbarkeit
der Welt, sondern zur Suche nach neuen Möglichkeiten des
Ausdrucks und anderen semantischen Delationen zwischen Wort und
Gegenstand. Nietzsche findet sie — "wiederum in Analogie zur
Frühromantik" — im "künstlerische [n] Spiel", das zunächst "einen Ausweg
aus der grundsätzlichen Aporie der Sprache" zu weisen scheint.112

Wie bei Schlegel wird auch bei ihm das Ausdrucksproblem von der
defizitären Begriffssprache der systematischen Philosophie an eine

philosophische Prosa delegiert, deren Reflexionen die Form der lite-

107 KSAXII, 193.

108 KA XII, 361 f.

109 KA XI, 9.

110 Vgl. KA XII, 214.

111 KSAXII, 382.
112 Peter Pütz, "Einleitung", a.a.O., S. 18,



Nietzsche und die Romantik 257

rarischen Aphoristik und des poetisch verdichteten Fragments
annehmen: was als begriffliche Feststellung an der Alterität einer nicht
feststellbaren, jede statische Ordnung übersteigenden Welt endlosen
Wandels und fortwährender Fluktuation scheitert, vermag, so die

Überlegung, innerhalb der semantisch entgrenzten und ihrerseits stets

changierenden Sprache der Dichtung womöglich gelingen. An die
Stelle einer Adäquatheit beanspruchenden Abbildung der Wirklichkeit
durch ein vermeintlich strukturhomologes Begriffsgefüge tritt nun ein
vorsätzlich forcierter literarischer Ausdruck, der die Sprache unter
Ausschöpfung ihres vollen rhetorischen Potentials in die "freie
Turbulenz"113 der (genuinen) Vieldeutigkeit, wechselnden Beziehung und
klanglichen Modulation ihrer Terme überführt, um gerade dadurch
der regellosen 'Struktur' einer pluralen und dynamischen Welt gerecht
zu werden — nicht mimetisclPXA in der Nachbildung identischer Entitä-
ten, sondern performativ im kreativen Entwurf einer Sprachwelt, die
wie ihr aussersprachliches Korrelat, die "Welt" als "aesthetisches

Phänomen", als endloser Prozess115 der Gestaltung konzipiert ist.

Kann ein derartiger Weltbezug noch als "Entsprechung" gelten, dann
nur insofern, als er "nicht in der Relation Wort-Ding, sondern [...] in
der Relation der Relationen zwischen den Wörtern einerseits und
denen der Dinge andererseits [liegt]. Das tertium comparationis ist
dabei auf beiden Seiten das unendliche Spiel kombinatorischer
Verhältnisse."116 Auch hierin erweist sich Nietzsche als legitimer geistiger
Nachfahr frühromantischen Denkens, auf dessen Ausprägung bei
Novalis bereits hingewiesen wurde. Wie für Nietzsche besteht der
Ausdruckswert der Sprache auch für Novalis nicht in ihrer semantischen

Referenz auf die einzelnen Gegenstände der Aussenwelt,
sondern allein darin, dass sie, wie es im Monolog heisst, "nur mit sich

113 Ebd.
114 Zur Ablehnung des poetologischen Mimesis-Konzepts bei Schlegel und Nietz¬

sche vgl. Ansgar Maria Hoff, Das Poetische der Philosophie, a.a.O., S. 132£, und den

letzten Aphorismus in Jenseits von Gut und Päse, in dem Nietzsche die Unmöglichkeit

jedes authentischen "Abmalens" und "Abschreibens" seiner "Gedanken"

beklagt (vgl. KSA V, 239£).
115 Vgl. hierzu auch Nietzsches Ansicht, dass "Wahrheit" grundsätzlich etwas sei,

"das zu schaffen ist": ein "processus in infinitum, ein aktives Bestimmen,

nicht ein Bewußtwerden von etwas, [das] 'an sich' fest und bestimmt
wäre" (KSA XII, 385).

116 Peter Pütz, "Einleitung", a.a.O., S. !6.



258 Friedrich Schmidt

selbst spiele", denn "eben darum" spiegle sich in ihr "das seltsame

Verhältnißspiel der Dinge." "Nur durch ihre Freiheit" seien die
Elemente der Sprache "Glieder der Natur", "nur in ihren freien
Bewegungen" äussere sich "die Weltseele" und mache sie "zu einem

[...] Grundriß der Dinge".117 Noch deutlicher fällt der Vergleich mit
Schlegel aus. Sind die "Spiele der Kunst" für Schlegel "ferne
Nachbildungen von dem unendlichen Spiele der Welt, dem ewig sich selbst

bildenden Kunstwerk",118 dessen "Konstruktion" sich in der "künstlich

geordneten Verwirrung", "reizenden Symmetrie von
Widersprüchen" und dem "ewigen Wechsel von Enthusiasmus und Ironie"
menschlicher Kunst zeige,119 postuliert Nietzsche mehr als ein halbes

Jahrhundert später dieselbe Theorie eines "ästhetischen Verhaltens"

zur Welt sowie einer "schöpferischen" "Entsprechung" im
Kunstwerk und verbindet sie fast gleichlautend mit denselben ästhetischen

Anforderungen. Demnach vermag der artistisch "schöpferische",

"intuitive Mensch" (im Gegensatz zum "vernünftigen
Menschen") der "mächtigen Intuition" seiner Weltsicht gerade
dadurch Ausdruck zu geben, dass er die erstarrten Begriffe der
Vernunft als "Spielzeug für seine verwegensten Kunststücke"
gebraucht, indem er sie "zerschlägt, durcheinanderwirft, ironisch wieder
zusammensetzt, das Fremdeste paarend und das Nächste trennend",
ihre "Rubriken" "fortwährend verwirrt" und "die Gränzsteine der
Abstraktion" "verrückt", um so die "vorhandene Welt" im Kunstwerk

"reizvoll und ewig neu zu gestalten".120
Die bis in den Wortlaut reichende Konvergenz der ästhetischen

Maximen ist offensichtlich, auch wenn die literarische Praxis in der

Umsetzung des kunsttheoretischen Programms bei Novalis, Schlegel
und Nietzsche deutliche Unterschiede zeigt. Sie dürften nicht zuletzt
darauf zurückzuführen sein, dass bei Nietzsche — trotz seines

angestrengten Versuchs, unter dem Aufgebot aller rhetorischen Stilmittel
die Kluft zwischen Sprache und Welt durch die Kraft eines bis zum
Äussersten gesteigerten Ausdrucks zumindest zeitweise zu überwinden

— die Sprachskepsis doch stets die Oberhand behält, sich

117 Vgl. Novalis, Das philosophische Werk I, op. cit., S. 672f.
118 KAU, 324.

119 Vgl. ebd., 318f.
120 Vgl. KSA I, 887-889.



Nietzsche und die Romantik 259

gegenüber der Romantik "verschärft"121 und dabei auch die Dichtkunst

keineswegs verschont (wie deutlich etwa aus dem Zarathustra-

Kapitel 1Zon den Dichtern hervorgeht). Die Sehnsucht nach einer
Evokation des (wie auch immer gearteten) "Unendlichen" in einer
artistisch vollendeten poetischen Sprache mag Nietzsche mit der
Romantik geteilt haben. Die Zuversicht und Hoffnung, mit der sie

diese Sehnsucht hegte, waren ihm fremd: Genährt vom Glauben an
eine mögliche Transzendierung weltlicher Immanenz und verkündigt
im "säkularisierten Messianismus"122 eines verklärten Poesie-Ideals
hatten sie in Nietzsches antimetaphysischer, streng diesseitiger
Philosophie keinen Platz.

121 Peter Pütz, "Einleitung", a.a.O., S. 19.

122 Ebd.



260 Friedrich Schmidt

Abstract

Le rapport de Nietzsche au romantisme, après certaines concessions faites au début
de sa phase créatrice, fut plus tard, à quelques exceptions près, imprégné d'un refus

catégorique. Depuis sa rupture avec Richard Wagner, figure du romantisme par
excellence pour Nietzsche, le romantisme, appréhendé comme un phénomène global de

l'histoire des idées, succomba au soupçon du "pessimisme culturel" pour n'être plus
qu'un symptôme de décadence, de faiblesse, de négation de la vie et d'aspiration
métaphysique à être délivré de ce côté du monde. Ce rapport de Nietzsche au
romantisme - bien allégué dans son œuvre —, au vu de sa consternation et de son
atteinte profonde dues au phénomène de la décadence, est plus compliqué que les avis

négatifs rigoureux de Nietzsche laissent apparaître, de même que sa relation au
préromantisme allemand, pour laquelle il n'existe presqu'aucun témoignage
autobiographique. Et pourtant, ni le silence obstiné de Nietzsche au sujet d'une
éventuelle réception d'écrits préromantiques, ni son verdict général à l'encontre du
romantisme n'empêchent déjà à d'anciennes études sur Nietzsche de constater des

"concordances frappantes" (Ernst Behler) avec l'école préromantique. Le but de la

présente étude est précisément d'examiner ces concordances par une comparaison de

textes approfondie. A l'exception d'une affinité de principe avec la conception d'un
monde dynamique et polymorphe de devenir éternel, des analogies confondantes
sont surtout constatées lors de la comparaison de la théorie du langage et la poétique
nietzschéennes avec des concepts correspondants chez Friedrich Schlegel et Novalis.


	Nietzsche und die Romantik : unter besonderer Berücksichtigung der deutschen Frühromantik

