Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2008)
Heft: 39: Die Topographie Europas in der romantischen Imagination = La

topographie de I'Europe dans I'imaginaire romantique = The topography
of Europe in the romantic imagination

Artikel: Nietzsche und die Romantik : unter besonderer Berucksichtigung der
deutschen Frihromantik

Autor: Schmidt, Friedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006527

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006527
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Friedrich Schmidt

Nietzsche und die Romantik

Unter besonderer Berlicksichtigung der
deutschen Friihromantik

nicht zuletzt wegen seiner (sich zunehmend steigernden) Nei-

gung zu idsthetischer Inszenierung, Skepsis angebracht. Die
Warnung, die dazu frihzeitig gerade von bekennenden — und zu-
gleich kritischen — Nietzscheanern wie Thomas Mann erging: “Wer
Nietzsche [...] wortlich nimmt, wer thm glaubt, ist verloren”,! erwies
in der mehr als hundertjihrigen Geschichte der Nietzsche-Forschung
thre volle Berechtigung, indem sie — von kategorischer Ablehnung
und “glaubiger” Verehrung gleich weit entfernt — zunichst einmal zu
einer sachlich-gemessenen Distanz anhielt, die nicht von vornherein
dem leidenschaftlichen Duktus von Nietzsches suggestivem Stil er-
liegt. Wird diese — im neutralen Wortsinn — kritische Distanz zum
Gegenstand dariiber hinaus durch das bereichert, was bei Nietzsche
“intellektuelle Redlichkeit” heisst, und zeitigt damit in der Lektire-
praxis ein gesundes philologisches Misstrauen, kann man dessen
gewiss sein, dass Nietzsche selbst gegen eine solche Rezeption, mag
sie ihm im Einzelfall auch Unrecht geben, nichts gehabt hitte. Mehr
noch: angesichts der zahlreichen Warnsignale, Fragezeichen und
Selbstdenunziationen, mit denen Nietzsche (bei allem Pathos und
Uberlegenheitsgefiihl) seine Schriften stets versah, scheint keine an-
dere Rezeptionshaltung als die des Misstrauens angemessener. Daflir
steht schon jene ‘Lehre’ Zarathustras ein, mit der er (auch auf die Ge-
fahr des Selbstwiderspruchs hin) seinen “Jungern” ihren bedingungs-
losen “Glauben” an seine Lehren verweist: “wehrt euch gegen

I n der Auseinandersetzung mit Nietzsches Selbstzeugnissen ist,

1 Thomas Mann, “Nietzsche’s Philosophie im Lichte unserer Erfahrung”, Reden
und Aunfsatze 1, Berlin, Frankfurt a. M., S. Fischer, “Gesammelte Werke in zwolf
Binden”, 1960, Bd. IX, S. 675-712, hier: S. 708; Hervorhebung: F.S.

Colloquium Helveticum 39/2008



234 Friedrich Schmidt

Zarathustra! [...] Vielleicht betrog er euch”, sagt er, den nicht der
“Glaube” — “zumal” “nicht der Glaube” an zhn — “selig” mache.? Die-
ser, bereits dem Text selbst eingeschriebene Argwohn gegen seine
Verlautbarung sollte, wie paradox er, als vermeintliche Infragestellung
der eigenen Integritit und Glaubwirdigkeit, auch erscheinen mag, bei
der Nietzschelektiire immerhin zur Vorsicht gemahnen. Indem er
ostentativ zum Widerspruch reizt — “geht fort von mir”, sagt Zara-
thustra, der sich zur “Liige” bekennt und lieber “verleugnet” als
“verehrt” werden will —3 greift er iiber die /7 Text angesprochenen
Figuren, die folgsamen Schiiler und Jinger, hinaus, unterzieht den
Text selbst dem eigenen Misstrauensvotum und richtet sich als An-
weisung zu genauester und dezidiert kritischer Lektiire zugleich an
den Leser — ein Appell zu jenem philologischen Scharfsinn, den
Nietzsche im 22. Aphorismus von Jenseits von Gut und Bése von aller
Wissenschaft fordert, insbesondere aber fiir die Exegese seines eige-
nen Werkes reklamieren darf: der Kunst, “Text” und “Thatbestand”
von “Zurechtmachung” und “Interpretation” sorgsam zu unterschei-
den# — In diesem Sinne muss es — wach Nietzsche — erlaubt sein,
Nietzsche auch gegen seine eigenen Interpretationen und “Zurecht-
machungen” zu lesen, da auch sie, wie er an seinen besten (und
bescheidensten) Stellen selbst zugesteht,> eben “nur” Interpretation
ohne jeden absoluten Wahrheitsanspruch sind. Wenn es stimmt, dass,
wie Adorno meinte, “[d]er Kiinstler [...] nicht gehalten [ist], das eige-
ne Werk zu verstehen”¢ so impliziert das auch die Freiheit des
Lesers, sich tber dessen Stellungnahmen zunichst hinwegzusetzen,
um sie, in strenger Konzentration auf den Text, allererst auf ihre
Haltbarkeit zu prifen. Dass sie sich dabei als fragwiirdig erweisen
koénnten und gerade in thren radikalsten und entschiedensten Urteilen

2 Friedrich Nietzsche, Ao sprach Zarathustra I-117, 3. Aufl., Miinchen; Berlin/New
York, dtv; W. de Gruyter, “Simtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15
Einzelbinden”, hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, 2., durchgesehene
Aufl,, Minchen; Berlin/New York, dtv; W. de Gruyter, 1988 [im Folgenden:
“KSA” unter Angabe von Band und Seitenzahl], 1993, Bd. IV, S. 101 und 164.

3 Vgl. KSA 1V, 101 und 163f.
4 Vgl. KSA'V, 37.

5 Vgl ebd.

6

Theodor W. Adorno, Kulturkritik und Gesellschaft I. Prismen. Obne Leitbild, Frank-
furt a. M., Suhrkamp, “Gesammelte Schriften”, hg. v. Rolf Tiedemann, Frankfurt
a. M., Suhrkamp, 1970ff., 1977, Bd. 10.1, S. 256.



Nietzsche und die Romantik 235

Verdacht erregen,” sollte bei einem Autor wie Nietzsche mit seiner
ausgepriagten Vortliebe fir alle Formen der literarischen Verstellung,
Inszenierung und Maskierung nicht allzu sehr verwundern.

Vor diesem Hintergrund soll im Folgenden Nietzsches — augen-
scheinlich so klare — Stellung zur Romantik einer kritischen Revision
unterzogen werden, wobei es insbesondere um seine Bezichungen zu
zwel der massgeblichsten Theoretikern der deutschen Frihromantik,
zu Novalis und Friedrich Schlegel, geht. Ein Schwerpunkt wird auf
den sprach- und erkenntniskritischen Betrachtungen liegen, die
Nietzsche in Theorie und poetischer Praxis anstellte und mit denen er
an analoge Betrachtungen von Schlegel und Novalis anzukniipfen
scheint. Im Zentrum stehen Nietzsches erkenntnis-, sprach- und
kunsttheoretische Schriften aus dem Nachlass, die an entsprechenden
Reflexionen in ausgewihlten Fragmenten der Frithromantiker gemes-
sen werden. Ziel des Beitrags ist es, nach einer einfihrenden
Darstellung von Nietzsches Romantikverstindnis bisherige Untersu-
chungen tber mogliche Beziige seines Werks zur deutschen Friih-
romantik zu resimieren, kritisch zu beleuchten und im Detail der
Textanalyse zu vertiefen. Dartiber hinaus soll das Textkorpus und
damit die Grundlage des Vergleichs durch den Einbezug von Werken
erweitert werden, die (wie Nowvaliss Monolg) in der Nietzsche-
Forschung bislang weitgehend unberticksichtigt blieben.

Das Vorhaben, den Relationen zwischen Nietzsche und Schlegel
nachzusptiren, mag freilich auch heute noch zunichst eher Befrem-
den hervorrufen, obwohl ihnen inzwischen, nach den Aufsitzen des
renommierten Nietzsche- und Schlegel-Forschers Ernst Behler aus
den 70er und 80er Jahren? vereinzelt auch umfangreichere Unter-

7 Vgl. hierzu bereits die ebenso kritische Einsicht Ernst Behlers: “Auch scheint die
schroffe Apodiktik in Nietzsches AuBerungen iiber die Romantik eine gewisse
Vorsicht bei der Auslegung zu erfordern, die letztlich fiir jede Nietzsche-
Interpretation geboten ist. Diese besteht darin, Nietzsche nicht mit einzelnen
Aussagen aus der Stimmenvielfalt seines Werkes zu identifizieren, wie definitiv
diese auch formuliert sein mogen.” (Ernst Behler, “Nietzsche, Marx und die
deutsche Frihromantik”, in ders., Studien gur Romantik und ur idealistischen Philo-
sophie, Bd. 1, Paderborn u. a., Schoningh, 1988, 8. 208-229, hier: S. 209).

8  Gesammelt verfugbar in Ernst Behler, Studien zur Romantik und ur idealistischen
Philosophie, 2 Bde., Paderborn u. a., Schoningh, 1988/1993.



236 Friedrich Schmidt

suchungen gewidmet worden sind.? Erst karzlich (2007) fand gar, im
Zentrum der Fruhromantik Jena, ein ausschliesslich Nietzsche und
Friedrich Schlegel zugedachtes Symposion statt (der Tagungsband,10
den man mit Neugierde erwarten darf, war zu dem Zeitpunkt, da der
vorliegende Beitrag fertiggestellt wurde, leider noch nicht erschienen).
Vorbehalte gegen einen Nietzsche-Schlegel-Vergleich liegen, dieser
neueren Entwicklung ungeachtet, dennoch auf der Hand — und kénn-
ten zu allererst mit einem Einwand der positivistischen Rezeptions-
oder Einflussforschung geltend gemacht werden, den man, mag man
das Verfahren des Positivismus fir die Literaturbetrachtung noch so
unzureichend finden, immerhin zur Kenntnis nehmen muss; und die-
ser Einwand lautet, dass tuber eine Friedrich-Schlegel-Rezeption
Nietzsches, wie nach der vollstindigen kritischen Edition von Nietz-
sches Nachlass klar wurde, so gut wie nichts bekannt ist. In einem
Werk, das mit den verdffentlichten und nachgelassenen Schriften
mitsamt der Korrespondenz auf tber 11'000 Druckseiten kommt,
finden sich zu Schlegel allenfalls ein paar verstreute und uberdies
denkbar knappe Eintrige. Dieser Einwand ist also berechtigt, und in-
sofern ist durchaus zuzugeben, dass man bei einem Vergleich beider
Autoren auf schmaler Textbasis zu operieren gendétigt ist — nicht je-
doch, und das ist das Entscheidende, auf det Basis reiner Spekulation
und fragwiirdiger Primissen, wie die stupenden, zum Teil bis in den
Wortlaut sich erstreckenden Ubereinstimmungen zentraler Gedanken
in Nietzsches und Schlegels Poetik und Philosophie zeigen werden.
Ganz ihnlich ist der Fall bei Nietzsches Verhiltnis zu Novalis gela-
gert, da auch hier der textanalytische Befund weit tber die unsichere
Rezeptionslage hinausgeht.

Der zweite Einwand, der gegen die Tragfihigkeit eines Nietzsche-
Schlegel-Vergleiches vorgebracht werden kénnte und gegentiber der
bloss negativen Evidenz des ersten Einwandes weit stirker ins Ge-
wicht zu fallen scheint, ist der Umstand, dass Schlegel selbst an den
wenigen Stellen, an denen er bei Nietzsche Erwihnung findet, nicht
eben gut wegkommt. Wenn er nicht mit anderen Romantikern (wie
vor allem Richard Wagner) einfach iiber einen Kamm geschoren

9 Vgl etwa Ansgar Maria Hoff, Das Poetische der Philosophie. Friedrich Sehlegel, Friedrich
Nietzsche, Martin Heidegger, acques Derrida, Bonn, DenkMal-Verlag, 2002,

10 Friedrich Schlegel und Friedrich Nietzsche. Transgendentalpoesie oder Dichthunst mit Begrif-
Jen, hg. v. Klaus Vieweg, Paderborn, Schoningh, 2008 |erscheint 2009].



Nietzsche und die Romantik 237

wird, mit denen er die “Todten-Erweckung” der “Vergangenheit”1!
betrieben, “gegen den Geist der Aufklirung” den “christlichen Geist
der Erlésung” sowie den “Katholicism des Gefiihls”12 gesetzt habe
und “vor dem alten Gotte” niedergestirzt!3 sei, muss er sogar als
Vorreiter die Hauptlast der Anklage tragen: “die Romantiker”, notiert
Nietzsche verichtlich in einem Halbsatz aus dem Nachlass von 1888,
“welche alle, wie thr deutscher Meister Friedrich Schlegel, in Gefahr
sind [...] ‘am Wiederkiuen sittlicher und religiéser Absurdititen zu
ersticken™.14 Das beste an diesem wenig einfihlsamen Diktum durfte
noch sein, dass es Nietzsche nicht direkt zu verantworten hat, da es
sich um ein (von Nietzsche allerdings mit Zustimmung tibernomme-
nes) Wort Goethes tber Schlegel handelt, das sich in einem Brief an
Zelter findet (20. Oktober 1831). Jenes andere, weit bertchtigtere Utr-
teil Goethes, mit dem er das “Klassische” “das Gesunde”, das
“Romantische” aber lapidar “das Kranke” nannte (so im Gesprich
mit Eckermann vom 2. April 1829), kann geradezu als Faustregel von
Nietzsches eigenem, wenig differenziertem Romantik-Bild!5 gelten,
einem Bild, das sich, besonders nach dem 1878 vollzogenen Bruch
mit Wagner, mehr und mehr zum Feindbild einer blutarmen und er-
l6sungsbediirftigen décadence verdichtet, der Nietzsche in martiali-
schen Sprichen den “Kampf” ansagt. “Mein Kampf gegen die
Romantik” lautet denn auch eines von seinen sogenannten “fiinf
‘Neins’”,16 mit dem er sich indessen nicht allein gegen “jene be-
rihmtesten und ausdricklichsten Romantiker”!” Schopenhauer und
Wagner richtet, sondern etwa auch gegen Rousseau, den Pessimis-
mus, die christlichen Ideale, gegen Todessehnsucht, Weltverleugnung,

11 Vgl. KSA III, 145.

12 KSAXIV, 173.

13 Vgl. KSA T, 21.

14 KSA XIII, 495.

15 Wie sehr Nietzsche — trotz gelegentlicher Einschrinkungen bei einzelnen Auto-
ren — in seinen Stellungnahmen zur Romantik im ganzen zum Pauschalurteil
neigt, verrit nicht nur der unbedacht verallgemeinernde Gebrauch des bestimm-
ten Artikels (“die Romantik”, “die Romantiker” etc.), sondern auch die
Vereinnahmung der gesamten Epoche unter dem Namen bestimmter Reprisen-
tanten: “Wagner restimirt die Romantik, die deutsche und die franzosische =
(KSA XII1, 133), heisst es dazu einmal im Nachlass (1887/1888).

16 KSA XII, 453f., hier: 454.

17 KSA III, 620.



238 Friedrich Schmidt

Jenseitsglaubigkeit und Schielen nach der Transzendenz in jeder
Form. Kurz und um die Essenz aus diesem Ideenkonglomerat zu
ziehen: die Antwort auf die Frage, die Nietzsche selbst so provozie-
rend in einem seiner Aphorismen, dem 370. der Friblichen Wissenschaft,
aufwirft, die Antwort auf die Frage “Was ist Romantik?”18 lautet: fir
thn, Nietzsche, ist Romantik jede Art einer (historisch nicht niher
eingegrenzten) dsthetischen, ja selbst epistemischen Haltung, die ei-
nem aus Schwiche und “Verarmung des Lebens” geborenen
Verlangen nach “Erlésung” des Individuums “durch Kunst und Er-
kenntniss”19 entspringt, mag diese Erlosung nun in der Trans-
zendenz, im Gott des Christentums oder in dem der reinen Vernunft,
in der Apotheose der alles Irdische ausloschenden Nacht (Nowvalis,
Wagner) oder, wie bei den weniger jenseitigen décadents, weltimma-
nent im “betiubenden” “Rausch” gesucht werden.20 Das einzige
Unterscheidungskriterium in Nietzsches rigoroser Trennung von ro-
mantischer und nicht-romantischer Kunst bleibt dabei die Frage, ob
“hier”, in der dsthetischen Produktion, “der Hunger oder der Ueber-
fluss schopferisch geworden ist”: der “Hunger” als das Bedurfnis
nach “Ruhe” und Linderung all jener, die den Hirten und Kimpfen
eines rein diesseitigen Lebens geistig nicht standzuhalten vermdégen
und ihre Kunst daher als Eskapismus betreiben; der “Ueberfluss”
aber als Folge der “Ubervollen, zukunftsschwangeren Kraft” jener
“dionysischen” “Naturen”, denen das Schaffen ebenso inneres Be-
dirfnis geistiger Stirke und dringenden Gestaltungswillens wie
dsthetische Rechtfertigung des Daseins ist.2! Nietzsches Romantik-
Bild gleicht demnach, wie zu Recht bereits Ernst Behler hervorgeho-
ben hat,22 einer psychologischen Typologie, die — als Teil ciner
umfassenden Analytik der décadence — cher an den latenten ideologi-
schen Primissen und psychischen Dispositionen des kiinstlerischen
Schaffens als an der konkreten Einzelgestalt interessiert ist und ihre
Polemik, oft ohne Namen zu nennen, im Rundumschlag gegen dze
Romantiker oder das Globalphinomen des Romantischen richtet. In-

18 Ebd.

19 Ebd.

20 Vgl ebd.

21 Vgl. ebd., 621f.

22 Vgl. Ernst Behler, “Nietzsche und die Fruhromantische Schule”, Nietgseche-
Studien, 7,1978, S. 58-96, hier: S. 67—-69.



Nietzsche und die Romantik 239

nerhalb dieser romantischen Typologie, die (fir den spiteren Nietz-
sche) in Wagner und Schopenhauer ihre prominentesten Fallbeispiele
findet, gibt es allerdings Ausnahmen, die das abschitzige Pauschalur-
teil tber die “Romantiker” relativieren: freie, starke Geister, wie
Byron, oder “Psychologen” — bei Nietzsche immer ein Ehrentitel —,
wie Stendhal, die, wegen ihres Scharfblicks oder ihres dsthetischen
Raffinements, trotz ihrer Zeitgenossenschaft zur romantischen
Kunstepoche fiir Nietzsche nicht in dem Schema von Verfall, Schwi-
che und metaphysischem Trostverlangen aufgehen. Ob dartber
hinaus auch den deutschen Frihromantikern ein Sonderstatus in
Nietzsches Romantikverstandnis zukommt, bleibt — in Ermangelung
entsprechender Selbstzeugnisse Nietzsches — zumindest fraglich und
erscheint — in Anbetracht der uneingeschrinkten Zustimmung, mit
der sich Nietzsche die vernichtende Kritik Goethes zu eigen mach-
te — wenigstens im Falle Friedrich Schlegels prima facie eher
unwahrscheinlich, — vorausgesetzt freilich, das polemische Diktum
Goethes sei auch bei Nietzsche fur bare Minze zu nehmen. Ernst
Behler dagegen (als Nietzsche- #nd Schlegelforscher ersichtlich daran
interessiert, dass thm Nietzsche seinen Schlegel nicht madig mache)
behauptet, wie vor thm bereits Karl Joél,23 gerade diesen Sonder-
status. Behlers Begrindung fiir die angebliche Ausnahmestellung der
Frihromantik lautet, dass Nietzsche “[b]ei der deutschen Ausprigung
der Romantik [...] ausschlieBBlich an die sogenannte Spatromantik™24
der “dreifliger und vierziger Jahre”25 gedacht habe, nur ihr und ihren
Idealen der Vergangenheit, des Mittelalters und des Christentums ha-
be sein Verdikt gegolten. Fiir diese Auffassung spricht der Befund
der primiren Textzeugnisse Schlegels und Nietzsches, deren zahlrei-
che und “frappierende”, “bis in die Nuancen der Formulierung’26
reichende Analogien eine absolute, auch die Frihromantik einbezie-
hende Kritik der Romantik bei Nietzsche in der Tat inkonsequent
erscheinen lassen wiirden, wihrend ihr die Selbstzeugnisse und
Kommentare Nietzsches keinerlei Ruckhalt bieten, und zwar einfach

23 Vgl. Karl Joél, Nietzsche und die Romantik, Jena; Leipzig, Diederichs, 1905, S. 158f.:
“Nietzsche bekimpft als ‘Romantik’ nicht die eigentliche Frithromantik um die
Jahrhundertwende, sondern die spitere [...].”

24 Ernst Behler, “Nietzsche, Marx und die deutsche Frihromantik”, a.2.0., S. 209.

25  Ernst Behler, “Nietzsche und die Frithromantische Schule”; 4.4.0., S. 59,

26 Ebd., S. 611.



240 Friedrich Schmidt

deshalb, weil, wie auch Behler zugibt, Nietzsche “sich in seinen
Schriften und Briefen nur selten auf die Frihromantiker bezieht”.27
Dem naheliegenden Eindruck, der sich damit aufdringen konnte,
dass Nietzsche namlich “mit [den] Autoren |der Frihromantik] kaum
vertraut war”,28 sucht Behler einerseits #bergengend durch den Nach-
weis potentieller und erschlossener Sekundirquellen
entgegenzutreten, die Nietzsche mit der Frihromantik hitten vertraut
machen kdnnen (der Eintluss seines akademischen Lehrers Friedrich
Ritschl, der sich offen zu Schlegel bekannte, die Lektiire von Litera-
turgeschichten zur Romantik, die nachweislichen Novalisstudien des
Schiulers Nietzsche etc.). Andererseits und weniger tberzeugend ver-
steigt sich Behler allerdings zu der Méglichkeit, es kénne zwischen
Nietzsche und Schlegel einfach eine nicht niher erklirte vage “Gei-
stesverwandtschaft” bestanden und “sozusagen etwas in der Luft
gelegen” haben? — eine Spekulation ohne jeden wissenschaftlichen
Wert, fir die sich kein Philologe etwas kaufen kann. Auf jeden Fall
unhaltbar dagegen ist Behlers Ansicht, es finde sich bei Nietzsche
“kaum ein Antagonismus gegen die Reprisentanten dieser [der frith-
romantischen| Schule”® ja er habe ihnen gegeniiber sogar eine
“ungewohnlich positive Haltung eingenommen™3! und insbesondere
Schlegel mit seinen antiromantischen Invektiven verschont.32 Das
Behler entweder nicht bekannte oder von ihm verschwiegene Goe-
the-Zitat Nietzsches tber die “sittlichen und religiosen Absurdititen”
Schlegels ist hinreichend, diese Behauptung zu widetlegen. Um den
friihen, in zentralen Punkten seines Denkens mit Nietzsche konfor-
men Schlegel von dessen allgemeiner Diffamierung der Romantik
dennoch zu entlasten, liesse sich allentalls vermuten, dass jenes Goe-
the-Wort, mit seiner expliziten Betonung der Religiositit, von
Nietzsche eher auf den spiteren Schlegel gemiinzt war: d.h. auf den
zum Katholizismus konvertierten Spatromantiker und Wirdentriger
des pipstlichen Christusordens, der als solcher, “fromm” geworden
und “metaphysisch getrstet”, ebenso wie Wagner das von Nietzsche

27 Ebd.,S.70.

28 Ebd.

29 Ebd.,S. 93.

30 Ebd.,S.59.

31 Ebd., S. 69.

32 Vgl ebd., S. 68.



Nietzsche und die Romantik 241

prophezeite “Gbliche Romantiker-Finale”33 zu erfullen schien und
damit den radikalen, sich selbst bis zum Antichristen stilisierenden
Atheisten Nietzsche natiirlich erbittern musste. Doch fithren derarti-
ge Betrachtungen zu Nietzsches offenkundigem Negativurteil tber
die Romantik im ganzen und seiner moglichen Einschrinkung dieses
Urteils im einzelnen nicht recht weiter. Auch muss man sich prinzipi-
ell bei einem intertextuellen Vergleich, erst recht nicht bei einem
Autor wie Nietzsche, weder von der unsicheren Quellenlage noch
auch von der demonstrativen Distanz einschuchtern lassen, die der
Autor zu seiner mutmasslichen Quelle bezieht. Beides, das Ver-
schweigen der Quellen wie die offen zur Schau getragene Feind-
schaft, ist mit einer gewissen Affinitit durchaus vereinbar. Wer
Nietzsche kennt, weiss, dass er nichts dabei findet, gegen denselben
Autor, dem er nachweislich viel verdankt (wie etwa Kant fiir seine
Erkenntniskritik, Wagner fiir seine frithe Metaphysik der Kunst), spa-
ter auf alle Weise ausgiebig zu polemisieren. Umgekehrt werden
andere, die massgeblichen Einfluss auf ihn hatten, wie der heute ver-
gessene Sprachphilosoph Gustav Gerber,3* von dem sich Nietzsche
wortlich ganze Sitze fur seine eigene Sprachphilosophie angeeignet
hat, mit keinem Wort erwihnt. Stellt man tberdies das gesunde
Selbst- und Sendungsbewusstsein Nietzsches in Rechnung, das tbel-
meinende Zeitgenossen als “gigantische Eitelkeit”35 empfanden, wird
man die Moglichkeit nicht von der Hand weisen konnen, dass er
mehr fremden geistigen Einflissen unterlag, als er seinen Lesern,
oder auch nur sich selbst, eingestand. Was nun die Einflisse der Ro-
mantik angeht, muss man zunichst gar nicht allzu tief schirfen, um
sie nachzuweisen, da sie von Nietzsche selbst — wenn auch freilich
nur pejorativ — zugegeben werden. Um ihre Nachwirkungen wieder
loszuwerden (was natirlich bedingt, dass er thnen zumindest vori-

33 KSA T 21f.

34 Einschligig fir Nietzsche war vor allem Gerbers Werk Die Sprache als Kunst,
Bromberg, Mittler, 1871-1874, aus dem er — ohne sie als Zitate zu markieren —
zahlreiche Passagen sowohl fiir seine Rhetorik-Vorlesungen als auch fiir seinen
Essay Ueber Wahrbeit und 1.iige im aussermoralischen Sinne exzerpierte.

35 So Erwin Rohde mit Bezug auf Jenseits von Gut und Bése in einem Brief an Franz
Overbeck vom 1. September 1886, zit. n. Catl Albrecht Bernoulli, Frang Overbeck
und Friedrich Nietgsche. Eine Freundschaft. Nach ungedruckten Dokumenten und im Zu-
sammenbang mit der bisherigen Forschung dargestellt, 2 Bde., Jena, Diederichs, 1908,
Bd. 2, S. 163.



242 Friedrich Schmidt

bergehend ausgesetzt war), therapiert sich Nietzsche mit einer soge-
nannten “antiromantische[n] Selbstbehandlung”, die ithm sein
“gesund gebliebener Instinkt wider eine zeitweilige Erkrankung an
der gefihrlichsten Form der Romantik selbst [...] verordnet hatte.”36
In Ubereinstimmung mit seinem spiteren berithmten Bekenntnis in
Eece homo “Abgerechnet namlich, dass ich ein décadent bin, bin ich
auch dessen Gegensatz”37 zeigt sich Nietzsche also auch von dem,
was er so ingrimmig als “Romantik” bekimpft, durchaus selbst affi-
ziert, auch wenn er diese Affiziertheit grundsitzlich als pathologisch
oder, wie in dem bereits zitierten Aphorismus “Was ist Roman-
tik?”, als frihen “Irrthum” und “Ueberschitzung” bezeichnet.38
Dabei ist es gerade die vermeintlich so klare, in Krankheits- und
Kriegsmetaphern gekleidete schroffe Abkehr von der Romantik, die
der Nietzsche-Forschung begrindete “Zweifel an der Verbindlichkeit
dieser antiromantischen Attitlide”3 eingegeben hat und sie “zu einer
gewissen Vorsicht bei der Auslegung”40 von Nietzsches kategori-
schen Spriuchen bewog. In diesem Sinne berief sich etwa Ernst
Behler auf die bereits von Karl Jaspers betonte “Antinomie” Nietz-
sches “zwischen der Drastik apodiktischer Behauptungen” einerseits
“und der unendlichen Dialektik der alles wieder authebenden Mog-
lichkeiten”#! andererseits; und wie Jaspers von hier aus Nietzsches
kompliziertes, zwischen Destruktion und Kontrafaktur schwankendes
Verhiltnis zum Christentum analysierte, glaubte Behler auch hinter
Nietzsches vernichtender Kritik der Romantik eine mehr als nur
flichtige Anteilnahme an ihr zu erkennen, insofern Nietzsche selbst
sie weitgehend internalisiert, um diese “romantischen Ziige seiner
Natur” gewusst, sich aber “dagegen aufgelehnt und gewehrt” habe.42
Nietzsches demonstrativer ““Kampf gegen die Romantik’ und sein
emphatisches Bekenntnis zur Klassik” kénnten deshalb “durchaus als

36 KSA I, 371.

37 KSA VI, 266.

38 Vgl KSA III, 619.

39  Ernst Behler, “Nietzsche und die Frihromantische Schule”, 2.4.0., S. 64f.

40 Vgl. Ernst Behler, “Nietzsche, Marx und die deutsche Frithromantik”, 4.4.0
S. 209.

41 Vgl. ebd. und Karl Jaspers, Nietzsche und das Christentum, Hameln, F. Seifert, 1938,
S. 81.

42 Ernst Behler, “Nietzsche und die Frihromantische Schule”; 2.4.0., S. 65.

*



Nietzsche und die Romantik 243

cine gegen die eigenen [romantischen] Inklinationen vertretene
Selbstbehauptung” gedeutet werden.#3 In erster Linie durfte dabei,
wie Behler hinzufiigt, an den Problemkomplex von Verfall, Schwiche
und décadence zu denken sein, an dem die Romantik nach Nietzsche
krankte und dessen “Gift”, so Behler, Nietzsche selbst in sich spiir-
te,# so dass sein antiromantischer Widerstand, den er nicht zufillig
als drztliche “Kur” und Mittel zur “Genesung”#5 bezeichnete, aus
personlicher Betrotfenheit auch der eigenen Heilung diente.

Dass Nietzsche indessen, ausser seiner eigenen “décadence”, auch
sonst noch einiges andere mit der Romantik gemeinsam hatte, ja in
zahlreichen Lehren, Philosophemen und Erkenntnisinteressen mit ihr
ubereinstimmte und dennoch kein Wort uber diese Parallelen verlor,
mag zum einen Teil an seinem skizzierten antiromantischen Feindbild
gelegen haben, das bei entsprechenden Zugestindnissen von ihm na-
tirlich hitte relativiert werden miussen. Zum anderen Teil dirfte es
auch in Nietzsches ausgeprigter Neigung zum HEntdeckerstolz, in sei-
nem Anspruch auf Pionierleistung und Originalitit begrundet sein,
der thn dazu bewogen haben mochte, auch genuin romantische Er-
findungen fir sich zu reklamieren. Das zeigt sich bei verzeihlichen
kleinen Eitelkeiten ebenso wie in gewichtigeren Fillen. Um zwei Bei-
spiele zu nennen: wenn Nietzsche in seiner Vorrede zum zweiten
Band von Menschliches, Allzumenschliches den “Anspruch auf die Vater-
schaft des [...] Wortes ‘Bildungsphilister”’46 erhebt, das in der Tat
meist auf thn zurtickgefithrt wird, so tut er das — wissentlich — zu Un-
recht, da dieser Begriff bereits 1848 in cinem Brief von Bettina
Brentano erscheint. Nietzsche selbst durfte thn dem — ithm bekannten
— 1870 erschienenen Buch Die romantische Schule von Rudolf Haym
entnommen haben, in dem der Autor an einer Stelle vom Spott Lud-
wig Tiecks tuber die “Bildungsphilister” schreibt.47 Diese kleine
Unaufrichtigkeit im Umgang mit wissenschaftlichen oder literarischen
Quellen wire an sich keine Erwiahnung wert, wiirde sie nicht not-
wendig die Frage nach Nietzsches sonstigen Gewohnheiten im

43 Ernst Behler, “Nietzsche, Marx und die deutsche Frihromantik”, a.2.0., S. 209.

44 Vgl ebd.

45 KSAI, 19 und 371.

46 FEbd., 370.

47 Rudolf Haym, Die romantische Schule. Ein Beitrag ur Geschichte des dentschen Geistes,
Berlin, R. Gaertner, 1870, S. 88.



244 Friedrich Schmidt

Exzerpieren und Zitieren, etwa aus frihromantischer Literatur, auf-
werfen. Dartber hinaus liefert sie, mit der angefuhrten Literatur-
geschichte von Haym, einen weiteren Beleg fiir Nietzsches wenigs-
tens indirekt erfolgte Rezeption der Fruhromantik.

Weit schwerer als dieses Beispiel wiegt die Tatsache, dass auch je-
nes neo-mythische Zentralkonzept, das immer wieder mit der
Philosophie Nietzsches verbunden wird und tatsichlich eines ihrer
tragenden Fundamente bildet, das Prinzip des Dionysischen, keineswegs
erst von Nietzsche als wirdiger Untersuchungsgegenstand und Deu-
tungskategorie in Philosophie und Philologie eingefiihrt, geschweige
denn, wie er behauptet, von thm “entdeckt”8 wurde. Nietzsches
nachdriicklich wiederholte Anspriiche, er sei “der Erste” gewesen,
der “das wundervolle Phinomen des Dionysischen” “begriffen” und
es, als Erkenntnisquelle, in “ein philosophisches Pathos™
habe,# sind entschieden Uberzogen. Fir die moderne Forschung ge-
hort es inzwischen zum common sense, dass Nietzsche mit seiner
Theorie des Dionysischen “durchaus nicht als erster auftrat”, sondern
vielmehr, wie etwa Ernst Behler im Anschluss an Max L. Bacumer
schreibt, “in einer langen Tradition der deutschen Geistesgeschichte
verwurzelt war”, die “in der Romantik geradezu ihre ‘Epiphanie’
fand”.50 Bereits Friedrich Gundolf verwies in seinem Romantiker-Buch
von 1930 auf diese traditionelle Verankerung — und prizisierte sie, in-
dem er in Friedrich Schlegel “den wissenschaftlichen Entdecker des
‘Dionysischen” und damit “den Vorlidufer Nietzsches” erkannte,
“der diese ewige Lebensmacht des Altertums zugleich metaphysisch
deuten und kunstlerisch erneuern wollte”.51 Die theoretische Grund-
legung dazu leistete Schlegel in einer Reihe von Abhandlungen aus
den neunziger Jahren, die dann, erweitert um eingehende Betrachtun-
gen zum Dionysischen, 1822 unter dem Titel Studien des klassischen
Altertums erschienen. Ausser auf Schlegel liesse sich in diesem Zu-

umgesetzt”

48 KSA VI, 311.

49 Vgl ebd., 3111

50 Ernst Behler, “Die Theorie des Dionysischen bei den Briidern Schlegel und bei
Friedrich Nietzsche”, in ders., Studien gur Romantik und ur idealistischen Philosophie,
a.a.0., Bd. 2, S. 9-25, hier: S. 10. Vgl. Max L. Baecumer, “Die romantische
Epiphanie des Dionysos”, Monatshefte fiir dentschen Unterricht, dentsche Sprache und 1.i-
teratur, 57, 1965, S. 225-2306.

51 Friedrich Gundolf, Romantiker, Berlin, H. Keller, 1930, S. 30.



Nietzsche und die Romantik 245

sammenhang auch auf Schellings 21. Vorlesung seiner Philosophie der
Offenbarung rekurrieren, die sich ausgiebig den Mythen und verschie-
denen Erscheinungsformen des Gottes Dionysos widmet, und selbst
falls Nietzsche die genannten Schriften Schlegels und Schellings nicht
reziplert haben sollte, was umstritten ist, sind sie dennoch hinrei-
chend, ihm das beanspruchte Urheberrecht an der philologischen und
philosophischen Adaption des Dionysischen abzusprechen. Dabeli ist
Nietzsches Neuinterpretation des antiken Dionysos-Mythos und sei-
ne daraus entwickelte dynamische Konzeption der Welt als eines ewigen
dionysischen Werdens nur ein, wenngleich ein zentrales Bindeglied
zwischen thm und der Romantik, auf das spiter, im Rahmen von
Nietzsches Sprachreflexion, noch niher eingegangen werden soll.
Daneben stehen, in beachtlicher Fille, weitere Analogien, insbe-
sondere zum Denken Friedrich Schlegels, die hier nur summarisch
angedeutet werden kénnen. Ganz romantisch mutet zunichst Nietz-
sches emphatischer Eifer einer Neuerweckung von Kunst und Kultur
an, der von der pessimistischen Diagnose des gegenwirtigen kulturel-
len Niedergangs und geistigen Verfalls seinen Ausgang nimmt —
Nietzsche sprach von “décadence” und “Cultur-Herbst-gefihl” 52
Schlegel seinerseits beklagte die unter dem Einfluss “dirigierender
Begriffe” des Verstandes eingetretene “hochste asthetische Erschlaf-
fung” des modernen Zeitalters und meinte: “Tiefer kénnen wir nun
nicht sinken”,53 beide aber erhofften sich den Beginn eines neuen
Zeitalters von einer Renaissance der griechischen Antike und der er-
fullten Forderung nach einem neuen Mythos, die in Schlegels Rede
siber die Mythologie ihre vielleicht prononcierteste Form angenommen
hat. Um ihrer ehrgeizigen Vision Gestalt zu geben, erproben beide,
Schlegel wie Nietzsche, neue Moglichkeiten eines fragmentarisch-
aphoristischen, programmatisch unabgeschlossenen Ausdrucks, eines
Ausdrucks, der — in dezidierter Abkehr von der erstarrten, beschrank-
ten Begrifflichkeit philosophischen Systemdenkens — aus dem
rhetorischen Potential der Poesie jene Sprachkraft schopft, die, wenn
nicht die Darstellung, so doch die Evokation der jeweiligen Weltsicht

52 Vgl z. B. KSA VIII, 504.

53 Vgl. Friedrich Schlegel, Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe, hg. v. Ernst Behler unter
Mitwirkung von Jean-Jacques Anstett, Hans Eichner und anderen Fachgelehrten,
35 Bde., Paderborn u. a., Schéningh, 1958ff. [im Folgenden: “KA” unter Angabe
von Band und Seitenzahl], Bd. 1, S. 236f. und 263.



246 Friedrich Schmidt

erreichen sollte. Nietzsches Programm einer Uberwindung der sedi-
mentierten “Begriffsschranken”, sein Versuch, die Statik rationaler
Terminologie, die fiir ihn die “knécherne” und “starre Regelmassig-
keit eines [...] Columbariums”> hat, zu unterminieren, entspricht in
diesem Sinne ganz der romantischen Sehnsucht nach der “lebendi-
ge|n] Fille der Téne”, die in der Wissenschaftssprache “zum totalen
Buchstaben” verkiimmert se1.55

Die letztgenannte Wendung von der “Fille der Téne” bezeichnet
ein weiteres, in seiner Bedeutung fiir die gesamte Romantik kaum zu
uberschitzendes Moment, das in den (wenn auch etwas spiteren)
Versen aus Eichendortfs Wiinschelrute (“Schlatt ein Lied in allen Din-
gen, / Die da triumen fort und fort, / Und die Welt hebt an zu
singen” usw.) seinen mustergiltigen Ausdruck gefunden hat: dieses
Moment ist die Musik. Bei Nietzsche freilich klingt sie, von einigen
clegischen Passagen im Zarathustra und dem berihmten, fast noch
nachromantischen Venedig-Gedicht abgeschen, nicht so zart wie bei
Eichendorff und den Romantikern, sondern gleicht, mit ihren bis
zum Spitwerk sich steigernden Dissonanzen, im ganzen weit cher ei-
nem Titanenlied — thre ausserordentliche Bedeutung fur Nietzsches
Poetik und Philosophie ist indessen zweifellos, und darin dem roman-
tischen Stellenwert der Musik durchaus vergleichbar: die hohen
klanglichen Qualititen von Nietzsches Dichtungen, von denen A/
sprach Zarathustra vielleicht vollends “unter die Musik” zu rechnen
sei,’6 bezeugen dies ebenso wie die starke motivische Prisenz von
Musik und Tanz im Gesamtwerk tberhaupt und die treffende Selbst-
charakterisierung von Nietzsches virtuoser Sprachkunst in einem
Brief an Erwin Rohde: “Mein Stil ist ein Tanz; ein Spiel der Symme-
trien aller Art und ein Uberspringen und Verspotten dieser
Symmetrien. Das geht bis in die Wahl der Vokale.”5” (Von hier aus
wird auch die Anerkennung verstindlich, die Nietzsche Clemens

54 Vgl KSA I, 889 und 882 (Ueber Wahrheit und Liige im anssermoralischen Sinne).

55 August Wilhelm Schlegel, Samtliche Werke, hg. v. Eduard Bocking, 16 Bde., Leip-
zig, Weidmann, 1846-1848, Bd. 7, S. 105.

56  So Nietzsche in KSA VI, 335.

57 Friedrich Nietzsche, Samtliche Briefe. Kritische Studienansgabe in 8 Bdnden, hg. v.
Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Minchen; Berlin/New York, dtv; W. de
Gruyter, 1986, Bd. 6, S. 479.



Nietzsche und die Romantik 247

Brentano entgegenbrachte, tber den er im Nachlass schrieb, er habe
von allen “deutschen Dichtern” “am meisten Musik im Leibe”.58)
Wie jedoch Nietzsches Dichtung, der romantischen Forderung
nach einer wechselseitigen Erginzung und Verschrinkung von Philo-
sophie und Poesie gemaiss, niemals von seinen philosophischen
Reflexionen zu trennen ist und er selbst, nach einem Wort Thomas
Manns, als Inbegriff eines “Erkenntnis-Lyrikers”s? gelten kann, so
kommt auch in seiner Philosophie der Musik seit jeher ein besonderer
Status, ja selbst eine eigene ontologische Dignitit zu: denn im Unter-
schied zu allen anderen Kiinsten sei sie, die Musik, wie Nietzsche mit
Schopenhauer in der Geburt der Tragidie erklart, “nicht [...] Abbild der
Erscheinung, sondern unmittelbar Abbild des Willens selbst”¢0 und
damit direkter, durch keine diskursive Reprisentation entstellter Aus-
druck jenes Agens, das der spitere Nietzsche unter dem Begriff des
“Willens zur Macht” mit der Welt identifiziert. Eine Auffassung, die
wiederum bei Friedrich Schlegel vorgebildet zu sein scheint, wenn
dieser von der “Musik des L.ebens”6! schreibt, “[d]ie Welt als Musik
betrachtet” und sie mit dem “ewige[n] Tanz aller Wesen”, dem “all-
gemeine[n] Lied alles Lebendigen” in eins setzt.62 Die bereits hier
spurbare semantische Niahe von Schlegels Metaphorik zu derjenigen
Nietzsches wird noch deutlicher in Schlegels Gebrauch der Begriffe
“Spiel”, “Chaos” und “Kraft”, mit denen er — wie in direkter stilisti-
scher Antizipation von Nietzsches dionysischem Weltbild — seine
romantische Welt umschreibt: sei es als “unendliches Spiel” eines
“ewig sich selbst bildenden Kunstwerks”63 als “ewig zyklisches”,
“unendlich volles” “Chaos”6* oder als “Einheit der in unendlich vie-
len Gestalten geheimnisvollen Urkraft, die alles erzeuge”.65 Liest man
daraufhin Nietzsches berithmten Aphorismus tber die “Welt” als
“Wille zur Macht”, lassen die tberdeutlichen Anklinge an Schlegel

58 KSA IX, 600.

59 Vgl. Thomas Mann, “Bilse und ich”, Reden und Aufsatze 2, Berlin, Frankfurt a. M.,
S. Fischer, “Gesammelte Werke in zwolf Binden”, 1960, Bd. X, S. 9-22, hier:
S. 18.

60 KSAT, 104, so auch ebd., 100,

61 Vgl KA TI, 263 und 282f.

62 KA XVIII, 202.

63 Vgl KATI, 324.

64 Vgl KA XVIII, 228.

65 KA, 549.



248 Friedrich Schmidt

geradezu aufhorchen: die Welt, heisst es dort, sei “ein Ungeheuer von
Kraft”, ein “Spiel” und “Meer in sich selber |[...] fluthender Krifte”,
das, “ewig sich wandelnd”, “ewig wiederkommen muf3” — wenn auch
“ohne Ziel”, sofern nicht “im Glick des Kreises ein Ziel liegt”s6 etc.
“Chaos”, “Spiel”, “ewige Gestaltung und Wandlung”, “Fille”, “Utr-
kraft”, “Zyklus” und “Kreis” — die begrifflichen Ubereinstimmungen
der durch mehrere Jahrzehnte einer spannungsvollen Literatur- und
Geistesgeschichte voneinander getrennten Weltkonzepte sind stu-
pend. Dass es sich dabei jedoch nicht um eine rein zufallige, der
jeweils spezifischen Weltsicht dusserlich bleibende Ahnlichkeit des
sprachlichen Ausdrucks, sondern womoglich um eine Konvergenz in
zentralen Bestimmungsstiicken der Philosophie beider Autoren han-
delt, belegen andere Stellen, die — theoretischer und weniger bildhaft
— an Deutlichkeit nichts zu wiinschen ubrig lassen: “Die wahre Philo-
sophie”, heisst es einmal in Schlegels Philosophischen 1 orlesungen, “kann
nirgends eine beharrliche Substanz, ein Ruhendes, Unverinderliches,
statuieren, sie findet die héchste Realitit nur in einem ewigen Wer-
den, einer ewig lebendig beweglichen Titigkeit, die unter stets
wechselnden Formen und Gestalten eine unendliche Fiille und Man-
nigfaltigkeit aus sich erzeugt.”’¢7” Und an anderer Stelle: “das Sein ist
an und fur sich selbst nichts; es ist nur Schein; es ist nur die Grenze
des Werdens”,68 ja letztlich gebe es liberhaupt “kein Sein, sondern
nur Werden”.6 — Von den metaphysischen Voraussetzungen Schle-
gels abgesehen (in denen er sich freilich gehérig von Nietzsche
unterscheidet), bedtrfte es nur der geringsten Akzentverschiebungen,
um diese Ausserungen in die Ontologie Nietzsches zu iiberfiihren
und jenen Fragmenten an die Seite zu stellen, da auch Nietzsche vom
“Charakter der werdenden Welt” handelt,70 ““Das Seiende’ als
Schein” enttarnt,’! jede statische Entitit wie “Subjekt”, “Substanz”
oder “Ding” leugnet’ und den unendlichen Wandel alles Lebendigen
beschwort. Beide postulieren damit, in gleichermassen kritischer Ab-

66 KSA XI, 610f.
67 KA XII, 277f.
68 Ebd., 336.
69 Ebd., 334f.
70 KSA XII, 382.
71 Ebd., 312,
72 Vgl. ebd., 383f.



Nietzsche und die Romantik 249

lehnung der ithnen vorgingigen statischen Welterklirungen (des Ra-
tionalismus, der Kantischen Philosophie etc.), eine rein dynamische
Welt von unerschépflicher Phinomenvielfalt, die im Kontinuum
fortwahrender Verinderung allein dem Gesetz des Werdens unter-
steht. Man wird freilich einwenden, dass dieses Gesetz selbst, das
alles bewegende Agens, bei Nietzsche und Schlegel ein denkbar ver-
schiedenes Geprage hat, indem dieser es zur quasi-gottlichen Instanz
einer alles umfassenden Unendlichkeit transzendiert, wihrend es bei
Nietzsche, in radikaler Ablehnung aller Transzendenz, durch und
durch irdischen Charakter bewahrt und rein machttheoretisch erklirt
wird. Bei aller Verschiedenheit in dieser Grundsatzfrage (die letztlich
auf die Diskrepanz zwischen einem metaphysisch-theologischen und
einem rigoros antimetaphysisch-atheistischen Denken zurtickgeht)
sind jedoch die gemeinsamen ontologischen Kategorien, mit denen
Nietzsche und Schlegel operieren, die Aufwertung des Werdens, die
Vielfalt der Entititen, das Prinzip der dynamischen Fluktuation etc.,
nicht zu tbersehen. Ziecht man tberdies den bemerkenswert hohen
Grad wortlicher Anleihen oder Entlehnungen in Betracht, liegt der
Verdacht einer produktiven Schlegel-Lektire Nietzsches, auch und
gerade gegen den negativen Befund der Selbstzeugnisse, geradezu auf
der Hand. Der Eindruck Erich Hellers, dass Nietzsche Schlegel
“doch sehr gut gekannt haben muf3” und “viel — ich will nicht sagen
gestohlen, aber doch entlehnt und gewi3 auch bewulit entlehnt
hat”73 ist demnach, trotz der Erklirungsnot, die aus Nietzsches be-
harrlichem Schweigen tber Schlegel resultiert, nachvollziehbar. Er ist
es um so mehr, als sich die bisher genannten Parallelen ohne weiteres
erginzen liessen, wie denn etwa Schlegels Vergleich der Welt mit ei-
nem “sich selbst bildenden Kunstwerk” unmittelbar auf Nietzsches
Satz aus detr Geburt der Tragidie vorauszudeuten scheint, nach dem
“nur als aesthetisches Phinomen [...] das Dasein und die Welt
[...] gerechtfertigt”* sind. Hinzu kommen bemerkenswerte Ge-
meinsamkeiten zwischen Nietzsche, Schlegel und Nowvalis in ihren
Reflexionen Uber die Interdependenzen von Lust, Schmerz, Grau-
samkeit und Religion (wobei hier Novalis von Nietzsche ausdricklich

73 Diskussionsbeitrag in Ernst Behler, “Nietzsche und die Frihromantische Schu-
1”240, 8. 92
74 KSAT, 47.



250 Friedrich Schmidt

als “Autoritit” zitiert wird),”> ferner deutliche Analogien zwischen
Schlegels Bewusstseinstheorie, etwa der “Auflésung der begrenzten
Ichheit”,76 und Nietzsches Preisgabe des principinm individuationss unter
der Macht des Dionysischen, sowie, nicht zuletzt, ecine weitgehende
Ubereinstimmung zwischen Schlegels und Nietzsches Verstindnis
der Ironie, die, bei Schlegel stets mit dem charakteristischen “Schwe-
ben” verbunden, von dem bereits das bekannte 116. Atheniums-
Fragment handelt, auch bei Nietzsche unter diesem Aspekt erscheint,
wenn er in der Friblichen Wissenschaft sein Kunstideal entwirft: “eine
spottische, leichte, fliichtige, gottlich unbehelligte, gottlich kunstliche
Kunst, [...] eine Kunst fur Kuanstler, nur fir Kuanstler! [...] eine
Ubermiithige, schwebende, tanzende, spottende, kindische und selige
Kunst”.”7 Vom “Uberspringen und Verspotten” handelte auch die
schon zitierte Briefstelle, an der Nietzsche seinen Stil als “Tanz” de-
finierte, und es ist nur konsequent, dass gerade sein anmassendstes
Werk, Ecce homo, ein Liebesbekenntnis zur “Ironie” enthilt.’® — Es
durfte sich ertubrigen, weitere, zum Teil wortliche Anlethen Nietz-
sches bei den Frihromantikern im einzelnen anzufthren. Nur
exemplarisch sei noch darauf verwiesen, dass Nietzsches verzehrende
Leidenschaft der Erkenntnis und Selbstiberwindung eine genaue
Entsprechung bei Novalis findet: wie dieser den “Akt des sich selbst
Uberspringens” als die “Genesis des Lebens” bezeichnet und — im
Bild der sich selbst verzehrenden “Flamme” — zugleich als charakteri-
stische Denkbewegung der Philosophie versteht,” fordert auch
Nietzsche ein ohne jede Riicksicht auf Selbsterhaltung stets fort-
schreitendes, bis zum Schmerz gesteigertes Erkenntnisstreben und

75 Vgl KSATI, 138.

76 KA XIX, 95.

77 KSA III, 351 und 465. Mit diesem Ideal einer gewollt artistischen “Kunst fiir
Kunstler” steht Nietzsche tberhaupt ganz in der Tradition der friihromantischen
Forderung nach dem “hochst bewullten, intentionalen und reflexiven Charakter
des kunstlerischen Schaffens” (Ernst Behler, “Friedrich Nietzsche und die frih-
romantische Sprachtheorie”, in ders., Studien zur Romantik und ur idealistischen
Philosophie, Bd. 2, Paderborn u. a., Schoningh, 1993, S. 207-226, hier: S. 224).

78 KSA VI, 363.

79 Vgl. Novalis, Schriften. Die Werke Friedrich von Hardenbergs, historisch-kritische
Ausg., begriindet von Paul Kluckhohn und Richard Samuel, hg. v. Richard Sa-
muel in Zusammenarbeit mit Hans-Joachim Mihl und Gerhard Schulz, 5 Bde.,
Stuttgart u. a., Kohlhammer, 1960ff., Bd. II, S. 556; Hervorhebung: F.S.



Nietzsche und die Romantik 251

lisst auch er (in seinem Zarathustra) das Ieben sprechen: “ich bin das,
was sich immer selber GUberwinden muss”8 — wobei auch bei
thm der Gedanke der Selbstiiberwindung wiederholt im poetischen
Bild der Flamme erscheint.8!

Bei all dem bleibt, wie zuerst Walter Benjamin bemerkte, die
Denkbewegung der wnendlichen Reflexion der zentrale Vergleichspunkt,
der Nietzsches Poetik und Philosophie mit der Frithromantik verbin-
det.82 So wie Schlegel mit seinem Postulat der “Transzendental-
poesie” im Athenaums-Fragment 238 die Forderung erhob, alle
Poesie solle in der immanenten “klinstlerischen Reflexion und scho-
nen Selbstbespiegelung” zugleich riickbeziiglich wirken, d.h. “in jeder
threr Darstellungen sich selbst mit darstellen, und uberall zugleich
Poesie und Poesie der Poesie sein” 83 um damit, in Anlehnung an den
nach Kant gebildeten Begriff, die Bedingungen ihrer eigenen Mog-
lichkeit zu reflektieren, so ist auch fur Nietzsche die bestindige
Selbstreflexion auf das Mediun des Schreibens und Denkens, auf die
Sprache, ein integraler Bestandteil, wenn nicht gar das entscheidende
Element seiner Philosophie und Dichtung, auch wenn bei ihm diese
Reflexion, aufgrund eines tiefgreifenden Misstrauens gegentuber dem
Ausdrucks- und Erkenntnispotential der Sprache, mehr und mehr
kritische und destruktive Ziige annimmt. Die auffillige Insistenz, mit
der Nietzsche in seinem poetischen wie philosophischen Werk tiber
die Mitteilungsleistung und den Erkenntniswert der Sprache reflek-
tiert, die Semantik ehrwirdiger Begriffe (wie “Wahrheit”, “Substanz”
oder “Ich”) unterhohlt und, aus seinem Ungenligen an bisherigen
Diskurspraktiken, mit #exen Formen sprachlicher Gestaltung experi-
mentiert, hat hier, in seiner fundamentalen Sprachskepsis, ihren
Grund. Indessen fehlt dieser sprachkritische Zug, bei allem spiteren
romantischen Grundvertrauen in die evozierende Kraft des “Zau-
berwortes”, auch in der Frihromantik nicht. Es wire ein zwar nahe-
liegendes, aber dennoch grobes Missverstindnis, aus dem romanti-
schen Anspruch, selbst noch im geringsten (wenn auch freilich

80 KSA IV, 148.

81 So etwa in seinem Gedicht “Ecce homo”, in dem das lyrische Ich spricht: “Un-
gesittigt gleich der Flamme / Glithe und verzehr’ ich mich.” (KSA 111, 367)

82 Vgl. Walter Benjamin, Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik, Bern,
Francke, und Berlin, Scholem, 1920.

83 KA II, 204.



252 Friedrich Schmidt

poetisch verdichteten) “Fragment” der so unzureichenden und be-
grenzten menschlichen Sprache die Spur des Unendlichen
aufscheinen lassen zu konnen, auf einen unerschiitterlichen Glauben
der Romantik an die Macht des Wortes schliessen zu wollen. Die dar-
auf grindende Position der friheren Forschung, die am
prominentesten von Adorno vertreten wurde und sich in seiner
Nachfolge bis in neuere Publikationen84 hilt, ist irrefithrend, wenn sie
in einer kategorischen Zweiteilung “das romantische Fragment” als
Ausdruck eines letztlich ungetribten Sprachvertrauens, den spateren
“Aphotismus” (Nietzschescher Prigung) aber ganz im Zeichen der
Sprachkritik betrachtet: “das romantische Fragment [...] lebt vom
Einverstindnis mit der Sprache, kraft deren es im Endlichen das Un-
endliche meint beschwéren zu kénnen, wihrend im Aphorismus
Kritik auf die Sprache selbst tibergreift.”’85 Dass diese Einschitzung,
zumindest in der zitierten Form, unhaltbar ist, zeigt bereits ein fliich-
tiger Blick in die — durchaus auch fragmentarisch gestaltete — sprach-
kritische Literatur der Frihromantik. Beginnt August Wilhelm
Schlegel den ersten Jahrgang des Athendnms mit einer Erbrterung von
Defiziten der Sprache im Spannungsfeld von Grammatik und Poesie,
so endet der letzte Band mit einem Beitrag des Bruders Friedrich
Uber die Unzulinglichkeiten sprachlicher Verstindigung, der die
Moéglichkeit einer “Mitteilung der Ideen” und “Wahrheiten” in Zwei-
fel zieht, diejenige ihres vollstindigen und “eigentlichen”
sprachlichen Ausdrucks aber ginzlich leugnet (Uber die Unverstéindlich-
keif).86 Selbst ein derart poesiegliubiger Autor wie Novalis, der von
der “Sympathie” zwischen Wort und Welt durchdrungen ist und der
divinatorischen Kraft der Dichtung vertraut, nimmt doch das selbst-
reflexive Pathos romantischen Schreibens ernst genug, um eines der
frihesten Zeugnisse der Sprachkritik in der klassischen Moderne zu
verfassen. Gemeint ist der ganz dem Aussagepotential der Sprache
und ihrem Verhiltnis zur Realitit gewidmete Monolog, der trotz der

84 Vgl. etwa Heinz Kriiger, Uber den Aphorismus als philosophische Form. Mit einer Ein-
Siibrung von Theodor W. Adorne, Minchen, Edition Text und Kritik, 1988, S. 75:
“Bei den Romantikern ist die Sprache das ewige Firmament, bei Nietzsche das
ewige Gefingnis dem Geist |[...].”

85 Theodor W. Adorno, “Einfihrung”, Heinz Kriiger, Uber den Aphorismus als philo-
sophische Form, a.a.0., S. 7-9, hier: S. 7.

86 Vgl KA II, 363 und 366.



Nietzsche und die Romantik 253

von aller Klage Gber die Ausdrucksnot des Menschen weit entfernten
Leichtigkeit seines Tones doch in die bedeutende Traditionslinie der
modernen Sprachkritik gehért, die von Kleist tber Nietzsche bis zu
Mauthner und Hofmannsthal fihrt. Was ihn mit Nietzsche verbindet,
ist die Einsicht in den prinzipiellen znternen Relationismus, der die Spra-
che von der aussersprachlichen Realitit trennt. So bestehe “das
Eigenthiimliche der Sprache” darin, “dal3 sie”, ungeachtet ihrer Funk-
tion als Bezeichnungs- und Kommunikationsmittel, “sich blos um
sich selbst” bekimmere, gleich “mathematischen Formeln” “eine
Welt far sich” ausmache, im immanenten “VerhiltniBBspiel” ihrer
Elemente “nur mit sich selbst” spiele und “nichts” ausdrticke als ihre
eigene “Natur”.87 Ahnlich ist in einem anderen Fragment unter der
Uberschrift “VerhiltniB des Zeichens zum Bezeichneten” von den
“verschiednen Sfiren” “beyder” die Rede, die damit zwar in einer
“wechselseitigen”, nicht aber in einer “nothwendigen Beziehung” zu-
einander stehen — “Zeichen und Bezeichnetes”, so die entscheidende
Schlussfolgerung, bleiben “véllig getrennt”.88 Ein direkter Bezug zwi-
schen Signifikant und Signifikat bzw. Referenzobjekt ist nach dieser
Semiotik also unmoglich. — Nicht anders bei Nietzsche, der den glei-
chen Gedanken eines geschlossenen, nur durch #nzerne Relationen
organisierten Sprachsystems (der sich von Platons Dialog Kratylos bis
zum Konzept der “Arbitraritat” des Sprachzeichens in der modernen
Linguistik verfolgen ldsst) in seinem Essay Ueber Wabrheit und 1.iige im
anssermoralischen Sinne zum zentralen Argument einer umfassenden
Sprach- und Erkenntniskritik macht, mit der er die “seit den Frihro-
mantikern reflektierte Sprach- und FErkenntnisproblematik [...]
vertieft und radikalisiert.”8® Auch fur thn vermag die ontische Kluft
zwischen Sprache und Welt, ja selbst zwischen Sprache und mentalen
Gehalten wie Gedanken und Empfindungen nur durch ein “vollstin-
diges Ueberspringen der Sphire”™ — d.h. nur scheinbar — tberbriickt

87 Novalis, Das philosophische Werk I, 2. Aufl., Stuttgart, Kohlhammer, “Schriften.
Die Werke Friedrich von Hardenbergs”, a.a.0., 1965, Bd. 2, S. 672f.

88 Ebd., S. 108-111.

89 Peter Piitz, “Einleitung”, Sprachproblematik nnd dsthetische Produktivitdt in der literari-
schen Moderne. Beitrége der Tateshina-Symposien 1992 und 1993, hg. v. der Japanischen
Gesellschaft fir Germanistik, Miinchen, iudicium, 1994, S. 15-20, hier: S. 17.

90 KSA I, 879.



254 Friedrich Schmidt

zu werden, so dass auch hier jede auf “Adiquatheit”™! beruhende Re-
lation des Zeichens zum Bezeichneten von vornherein illusorisch ist.
Was bleibt, so Nietzsche im Anschluss an Novalis, ist ein blosses
Verhiltnis-“Spiel”2 der Zeichen untereinander, die als “Summe von
menschlichen Relationen”3 ohne Bodenhaftung zur aussersprachli-
chen Phinomenwelt “immer nur wieder auf einander” “verweisen”94
und damit, wie Novalis’ “mathematische Formeln”, letztlich nur die
“Form der Tautologie”> annehmen. Der “Sprachbildner [...] be-
zeichnet” demzufolge lediglich “die Relationen der Dinge zu den
Menschen” % nicht aber die Dinge selbst, deren “Wesen” sich, als
“ein [...] uns unzugingliches und undefinirbares X,97 jeder Erkennt-
nis und angemessenen Benennung entzieht. Vor dem, was das ausser-
sprachliche “An-sich™8 der Realitit sein mag, erweist sich das System
der Sprache somit als rein menschliches Konstrukt interdependenter
Terme — ein “bewegliches Heer von Metaphern, Metonymien, An-
thropomorphismen”,? wie Nietzsches berithmte Formel lautet —,
dessen Wert nicht in seiner Erkenntnisleistung oder “Wahrheit”,
sondern allein in seinem — durch regelkonformen Gebrauch verbirg-
ten — Nutzen liegt.100

91 Vgl ebd., 878.

92 Vgl. zu Nietzsches Spiel-Metapher ebd., 882 und 888.

93 Ebd., 880; Hervorhebung: I.S.

94 FEbd., 885.

95 Ebd., 878.

96 Ebd., 879; Hervorhebung: F.S.

97  Ebd., 880.

98 Vgl. ebd., 879 und 883.

99 Ebd., 880.

100 Was den skizzierten Vergleich mit Novalis betrifft, so stellt sich, wie bei Schlegel,
freilich auch hier die Frage des wirkungsgeschichtlichen Finflusses bestimmter
Schriften auf Nietzsche (eine Frage, die — in Anbetracht der deutlichen Konver-
genzen — zwar verstindlich, aber letztlich doch von rein literaturgeschichtlichem
Interesse ist und auch bei negativem Befund das Resultat der dargestellten Uber-
einstimmungen nicht in Zweifel zu ziechen vermochte). Ein direkter werk-
genetischer Zusammenhang zwischen Novalis’ Monelog und Nietzsches Sprach-
theorie ist nicht nachweislich, doch immerhin méglich, da der Monolog 1846
erschien und Nietzsche damit prinzipiell zuginglich war. Dagegen ist eine allge-
meine Vertrautheit Nietzsches mit Novalis’ theoretischem Werk, ‘“dessen
philosophische Gedanken” ihn nach eigenem Zeugnis “interessierten” (zit. n.
Curt Paul Janz, Friedrich Nietzsche. Biographie, Bd. 1, Minchen, dtv, 1981, S. 84),
belegt (vgl. ebd.).



Nietzsche und die Romantik 255

Bei aller Differenz des zugrundeliegenden Weltbildes, das — bei
Nietzsche radikal diesseitig und antimetaphysisch, in der Frithroman-
tik metaphysisch fundiert und mit deutlichen theologischen Akzenten
stark transzendent ausgerichtet — Nietzsches Denken in der For-
schung immer wieder als “anti-romantisch” und gegentber Frih-
romantikern wie Novalis als “grundverschieden” erscheinen liess, 0!
ist nach den bisherigen Betrachtungen zumindest in sprach- und er-
kenntnistheoretischer ~ Hinsicht eine  weitreichende  Affinitit
festzustellen. Ihre zentralen Berithrungspunkte der Begriffskritik und
epistemischen Skepsis hat Peter Pltz treffend benannt: “Wie in der
Frihromantik sind auch fiir Nietzsche Erkenntnis und Sprache im
System interner Relationen eingeschlossen. Die anthropomorphe Me-
taphorisierung der Dinge und die zunehmend subjektorientierte
Verbegrifflichung der Dinge weisen keinen Weg zu ihren an sich sei-
enden Wesenheiten.”192 Die daraus folgende Unzuginglichkeit der
Phinomenwelt ist dabei fiir Nietzsche wie fiir die Frithromantiker
letztlich in der irreduziblen sprachlichen Abhangigkeit des Denkens
begrindet, nach der “Denken” und “Sprechen” eines seien (Nova-
lis)103 und “alles menschliche Wissen” “an die Sprache gebunden”
bleibe (Friedrich Schlegel)104, “weil wir nur in der sprachlichen Form
denken” und ginzlich damit “aufthorten”, “wenn wir es nicht in
dem sprachlichen Zwange thun” wollten (Nietzsche).105 Ist
aber das Denken derart sprachlich determiniert und die Sprache
selbst, namentlich das von Schlegel und Nietzsche kritisierte “For-
melwesen” einer zwanghaft “systematisierenden”, “durchaus abstrak-
ten” und “unlebendigen” akademischen Wissenschaftssprache,!06

101 So etwa bei Walter KKaufmann, der sich damit freilich nicht auf die frithromanti-
sche Sprachtheorie und Erkenntnisskepsis, sondern vor allem auf die bekannten
Topoi der “romantische[n] Verklirung des Mittelalters” sowie der “Verherrli-
chung der Nacht und des Todes” bei Novalis beruft, um sie mit den ebenso
bekannten Gegenpositionen Nietzsches zu kontrastieren (vgl. Walter Kaufmann,
Nietzsche. Philosoph — Psychologe — Antichrist, aus dem Amerikan. ubers. v. Jorg Sala-
quarda, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1982, S. 376 und 444£.).

102 Peter Piitz, “Einleitung”, 2.2.0., S. 18.

103 Novalis, Das philosophische Werk II, 2. Aufl., Stuttgart, Kohlhammer, “Schriften.
Die Werke Friedrich von Hardenbergs”, a.2.0., 1968, Bd. 3, S. 297.

104 KA X, 41.

105 KSA XII, 193.

106 Vgl. KA XII, 176-179.



256 Friedrich Schmidt

ciner “Philosophie der grauen Begriffe”, in ihren “denk-
notwendigen” Strukturen “auf die aller naivsten Vorurtheile hin
gebaut”107 und somit als Erkenntnismedium untauglich, bleibt jeder
Erkenntnisanspruch gegentber der Phinomenvielfalt aussersprachli-
cher Realitat unerfillt. Im Versuch, sie mit det starren Terminologie
rationaler Schulphilosophie zu erfassen, “entkleidete”, wie Schlegel
schreibt, das “vermiinftige Denken” sie “ihrer Fille” und “fihrte” so
“in lauter Widerspriche und Irrtiimer”.108 — Ein unvermeidliches und
prinzipielles Problem der Sprache, das sich unter den spezifischen
ontologischen Primissen Nietzsches und der Frithromantiker nur
noch verschirft, indem die begriffliche — und damit notwendig statisch
bleibende — Reprisentation einer als ewiges Werden konzipierten Welt
vollends unmoglich erscheint: das “Unendliche” kann als solches we-
der “im ganzen erkannt” noch begrifflich “zusammengefal3t
werden”109 und ist damit im emphatischen Sinne “undarstellbar”110,
sagt Schlegel, “Der Charakter der werdenden Welt [ist] unformu-
lirbar [...] Erkenntni und Werden schlieBt sich aus” !
konstatiert Nietzsche. — Daraus folgt allerdings nicht, dass es uber-
haupt keine Verbindung zwischen Sprache und Wirklichkeit gibt. Die
Absage, die Nietzsche und die Frihromantiker dem traditionsreichen
erkenntnisoptimistischen Glauben an eine adaequatio rei et intellectus (et
verbi) — Grundlage jeder korrespondenztheoretischen Semiotik — ertei-
len, fithrt nicht, als denkbare Konsequenz eines totalen Agnosti-
zismus, zum resignierten Verstummen gegeniiber der Unsagbarkeit
der Welt, sondern zur Suche nach neuen Moglichkeiten des Aus-
drucks und anderen semantischen Relationen zwischen Wort und
Gegenstand. Nietzsche findet sie — “wiederum in Analogie zur Frith-
romantik” — im “kinstlerische[n] Spiel”, das zunichst “einen Ausweg
aus der grundsitzlichen Aporie der Sprache” zu weisen scheint.!12
Wie bei Schlegel wird auch bei ihm das Ausdrucksproblem von der
defizitiren Begriffssprache der systematischen Philosophie an eine
philosophische Prosa delegiert, deren Reflexionen die Form der lite-

107 KSA XII, 193.

108 KA XII, 361f.

109 KA X1, 9.

110 Vgl. KA XII, 214,

111 KSA XII, 382.

112 Peter Plitz, “Einleitung”, a.4.0., S. 18.



Nietzsche und die Romantik 257

rarischen Aphoristik und des poetisch verdichteten Fragments an-
nehmen: was als begriffliche Feststellung an der Alteritit einer nicht
feststellbaren, jede statische Ordnung tbersteigenden Welt endlosen
Wandels und fortwihrender Fluktuation scheitert, vermag, so die
Ubetlegung, innerhalb der semantisch entgrenzten und ihrerseits stets
changierenden Sprache der Dichtung womdglich gelingen. An die
Stelle einer Addquatheit beanspruchenden Abbildung der Wirklichkeit
durch ein vermeintlich strukturhomologes Begriffsgefiige tritt nun ein
vorsatzlich forcierter literarischer Ausdruck, der die Sprache unter
Ausschopfung ihres vollen rhetorischen Potentials in die “freie Tur-
bulenz”113 der (genuinen) Vieldeutigkeit, wechselnden Beziehung und
klanglichen Modulation ihrer Terme uberfithrt, um gerade dadurch
der regellosen ‘Struktur’ einer pluralen und dynamischen Welt gerecht
zu werden — nicht mimefisch''4 in der Nachbildung identischer Entité-
ten, sondern performativ im kreativen Entwurf einer Sprachwelt, die
wie ihr aussersprachliches Korrelat, die “Welt” als “aesthetisches
Phinomen”, als endloser Prozess!!> der Gestaltung konzipiert ist.
Kann ein derartiger Weltbezug noch als “Entsprechung” gelten, dann
nur insofern, als er “nicht in der Relation Wort-Ding, sondern [...] in
der Relation der Relationen zwischen den Wortern einerseits und de-
nen der Dinge andererseits [liegt]. Das tertium comparationis ist
dabei auf beiden Seiten das unendliche Spiel kombinatorischer Ver-
hiltnisse.”116 Auch hierin erweist sich Nietzsche als legitimer geistiger
Nachfahr frihromantischen Denkens, auf dessen Ausprigung bei
Novalis bereits hingewiesen wurde. Wie fiir Nietzsche besteht der
Ausdruckswert der Sprache auch fir Novalis nicht in ihrer semanti-
schen Referenz auf die einzelnen Gegenstinde der Aussenwelt,
sondern allein darin, dass sie, wie es im Monolog heisst, “nur mit sich

113 Ebd.

114 Zur Ablehnung des poetologischen Mimesis-Konzepts bei Schlegel und Nietz-
sche vgl. Ansgar Maria Hoff, Das Poetische der Philosophie, a.a.0., S. 132f., und den
letzten Aphorismus in Jenseits von Gut nnd Bise, in dem Nietzsche die Unmdglich-
keit jedes authentischen “Abmalens” und “Abschreibens” seiner “Gedanken”
beklagt (vgl. KSA V, 239f).

115 Vgl. hierzu auch Nietzsches Ansicht, dass “Wahrheit” grundsitzlich etwas sei,
“das zu schaffen ist”: ein “processus in infinitum, ein aktives Bestim-
men, nicht ein BewuBtwerden von etwas, [das] ‘an sich’ fest und bestimmt
ware” (KSA XII, 385).

116 Peter Pltz, “Einleitung”, «.2.0., S. 16.



258 Friedrich Schmidt

selbst spiele”, denn “eben darum” spiegle sich in thr “das seltsame
Verhiltnif3spiel der Dinge.” “Nur durch ihre Freiheit” seien die Ele-
mente der Sprache “Glieder der Natur”, “nur in ihren freien Be-
wegungen” dussere sich “die Weltseele” und mache sie “zu einem
[...] Grundri} der Dinge”.117 Noch deutlicher fallt der Vergleich mit
Schlegel aus. Sind die “Spiele der Kunst” fiir Schlegel “ferne Nach-
bildungen von dem unendlichen Spiele der Welt, dem ewig sich selbst
bildenden Kunstwerk™, 118 dessen “Konstruktion” sich in der “kinst-
lich geordneten Verwirrung”, “reizenden Symmetrie von Wider-
sprichen” und dem “ewigen Wechsel von Enthusiasmus und Ironie”
menschlicher Kunst zeige,!1 postuliert Nietzsche mehr als ein halbes
Jahrhundert spiter dieselbe Theorie eines “dsthetischen Verhal-
tens” zur Welt sowie einer “schipferischer” “Entsprechung” im
Kunstwerk und verbindet sie fast gleichlautend mit denselben dstheti-
schen Anforderungen. Demnach vermag der artistisch “schopfe-
rische”, “intuitive Mensch” (im Gegensatz zum “vernlnftigen
Menschen”) der “michtigen Intuition” seiner Weltsicht gerade da-
durch Ausdruck zu geben, dass er die erstarrten Begriffe der
Vernunft als “Spielzeug flir seine verwegensten Kunststiicke” ge-
braucht, indem er sie “zerschligt, durcheinanderwirft, ironisch wieder
zusammensetzt, das Fremdeste paarend und das Nichste trennend”,
thre “Rubriken” “fortwihrend verwirrt” und “die Grinzsteine der
Abstraktion” “verriickt”, um so die “vorhandene Welt” im Kunst-
werk “reizvoll und ewig neu zu gestalten™.120

Die bis in den Wortlaut reichende Konvergenz der dsthetischen
Maximen ist offensichtlich, auch wenn die literarische Praxis in der
Umsetzung des kunsttheoretischen Programms bei Novalis, Schlegel
und Nietzsche deutliche Unterschiede zeigt. Sie durften nicht zuletzt
darauf zuriickzufithren sein, dass bei Nietzsche — trotz seines ange-
strengten Versuchs, unter dem Aufgebot aller rhetorischen Stilmittel
die Kluft zwischen Sprache und Welt durch die Kraft eines bis zum
Aussersten gesteigerten Ausdrucks zumindest zeitweise zu iiberwin-
den — die Sprachskepsis doch stets die Oberhand behilt, sich

117 Vgl. Novalis, Das philosophische Werk I, op. ait., S. 672f.
118 KA 11, 324.

119 Vgl. ebd., 318f.

120 Vgl. KSA I, 887-889.



Nietzsche und die Romantik 259

gegeniiber der Romantik “verscharft”?! und dabei auch die Dicht-
kunst keineswegs verschont (wie deutlich etwa aus dem Zarathustra-
Kapitel Von den Dichtern hervorgeht). Die Sehnsucht nach einer Evo-
kation des (wie auch immer gearteten) “Unendlichen” in einer
artistisch vollendeten poetischen Sprache mag Nietzsche mit der
Romantik geteilt haben. Die Zuversicht und Hoffnung, mit der sie
diese Sehnsucht hegte, waren ihm fremd: Gendhrt vom Glauben an
eine mogliche Transzendierung weltlicher Immanenz und verkiindigt
im “sikularisierten Messianismus”122 eines verklirten Poesie-Ideals
hatten sie in Nietzsches antimetaphysischer, streng diesseitiger Philo-
sophie keinen Platz.

121 Peter Putz, “Einleitung”, 4.4.0., S. 19.
122 Ebd.



260 Friedrich Schmidt

Abstract

Le rapport de Nietzsche au romantisme, aprés certaines concessions faites au début
de sa phase créatrice, fut plus tard, a quelques exceptions pres, imprégné d’un refus
catégorique. Depuis sa rupture avec Richard Wagner, figure du romantisme par ex-
cellence pour Nietzsche, % romantisme, appréhendé comme un phénomene global de
Ihistoire des idées, succomba au soupcon du “pessimisme culturel” pour n’étre plus
qu’un symptome de décadence, de faiblesse, de négation de la vie et d’aspiration mé-
taphysique a étre délivré de ce c6té du monde. Ce rapport de Nietzsche au
romantisme — bien allégué dans son ceuvre —, au vu de sa consternation et de son at-
teinte profonde dues au phénoméne de la décadence, est plus compliqué que les avis
négatifs rigoureux de Nietzsche laissent apparaitre, de méme que sa relation au pré-
romantisme allemand, pour laquelle i n’existe presqu’aucun témoignage auto-
biographique. Et pourtant, ni le silence obstiné de Nietzsche au sujet d’une
éventuelle réception d’écrits préromantiques, ni son verdict général a 'encontre du
romantisme n’empéchent déja a d’anciennes études sur Nietzsche de constater des
“concordances frappantes” (Ernst Behler) avec I’école préromantique. Le but de la
présente étude est précisément d’examiner ces concordances par une comparaison de
textes approfondie. A 'exception d’une affinité de principe avec la conception d’un
monde dynamique et polymorphe de devenir éternel, des analogies confondantes
sont surtout constatées lors de la comparaison de la théotie du langage et la poétique
nietzschéennes avec des concepts correspondants chez Friedrich Schlegel et Novalis.



	Nietzsche und die Romantik : unter besonderer Berücksichtigung der deutschen Frühromantik

