
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2008)

Heft: 39: Die Topographie Europas in der romantischen Imagination = La
topographie de l'Europe dans l'imaginaire romantique = The topography
of Europe in the romantic imagination

Artikel: Schlachtfeld, Stimmen (E.T.A. Hoffmann)

Autor: Simon, Ralf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006524

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ralf Simon

Schlachtfeld, Stimmen (E.T.A. Hoffmann)

i

Dem
Archiv der Ursprungsmythen fügt Giovanni Battista Vi-

co in seiner Sden^a Nuova eine eindrucksvolle Geschichte
hinzu.1 Zu Beginn lebten die ersten Menschen vereinzelt

und nomadisierend als archaische Giganten in grossen, sich über die

Welt erstreckenden Wäldern. Sie hörten im geschlossenen Blätterdach

die Töne der unsichtbaren Vögel, vor allen Dingen aber den
Donner der Gewitter. In ihrer Angst mussten sie annehmen, dass

über ihnen ein Verhängnis oder eine Schicksalsmacht eine absolute
Herrschaft ausübte. Die Situation änderte sich erst, als nach
Blitzeinschlägen und daraus folgenden Bränden grössere Teile des Waldes
vernichtet wurden. Die Menschen begannen, sich auf den Lichtungen
anzusiedeln und Gemeinschaften zu bilden. Sie konnten nun den
Himmel sehen und das Wetter deuten. Sie bauten Behausungen und

pflanzten ihre Nahrungsmittel an, im ständigen Kampf gegen den

vordringenden Wald, der sich sein Terrain zurückholen wollte. In
diesem Prozess der Kultivierung besteht ein für Vico wichtiges
Datum darin, dass die Menschen begannen, ihre Toten zu beerdigen. Sie

vergruben sie in genau der Erde, die als kultivierte nun nicht mehr
durch Baumwurzeln verblockt war, sondern zum fruchtbaren
Mutterboden geworden ist, dem Himmel zugewandt und der Behausung
nahe. Dieser Mutterboden, in dem die Toten lagen, war zugleich die

Erde, welche die Nahrung gab. Das Wort humus deutet Vico entsprechend

als das Humane.2 So hat sich in den Ursprung dieser Deutung
des Kulturbegriffs eine enge Zirkularität von Todeskult und Nah-

1 Giovanni Battista Vico, Prinftpien einer neuen Wissenschaft über die gemeinsame Natur
der Völker; hg. v. Vittorio Hösle und Christoph Jermann, Hamburg, 1990

(2 Bde.), Bd. 2, S. 159ff.
2 Robert Pogue Harrisson, Wälder. Ursprung und Spiegel der Kultur, München und

Wien, 1992, S. 21.

Colloquium Helveticum 39/2008



180 Ralf Simon

rungserzeugung eingeschrieben. Die Frucht, die dem Boden
entwächst, nährt sich von der Erde, in der die Toten liegen. Sie düngen
den Mutterboden und machen seine eigentliche Fruchtbarkeit aus.

Gegessen wird in der Textur des Korns ihr Leib, und in dem Saft der
zumal roten Früchte trinken die Lebenden das Blut der Toten.

Uber die Erde — diesem ungegenständlichen Gegenstand —

nachzudenken und ihr eine Theorie abzuringen, ist eine Aufgabe von
besonders schwieriger Art.3 Aber jede Idee von Kultur besitzt eine

implizite Theorie der Erde, des Mutterbodens. Vicos Geschichte
weckt eine archaische Vorstellung, die an den verschiedensten Orten
der europäischen Geistesgeschichte hervorbricht, unabhängig von
den philologischen Fragen einer nachweisbaren Lektüre der Sdentpa

Nuova. Rilke dichtet im 14. seiner Sonette an Orpheus die Zirkularität
der die Lebenden nährenden und fundierenden Toten:

Wir gehen um mit Blume, Weinblatt, Frucht.
Sie sprechen nicht die Sprache nur des Jahres.
Aus Dunkel steigt ein buntes Offenbares
und hat vielleicht den Glanz der Eifersucht

der Toten an sich, die die Erde stärken.
Was wissen wir von ihrem Teil an dem?

Es ist seit lange ihre Art, den Lehm
mit ihrem freien Marke zu durchmärkenri

Der Lehm als der zu massive Grund wird von dem "freien Marke"
der Toten aufgelockert, so dass es überhaupt erst ihr Tun ist, welches
die Erde und ihre Sprache gibt. Vielleicht ist es die Romantik, deren
Vorbote in mehrerer Flinsicht Vico, deren Nachfahre Rilke genannt
werden kann, die die Erde, nehmend und gebend, in ihr System
symbolischer Zirkularitäten in besonderer Weise aufgenommen hat. Die
Reise von Novalis' Fleinrich von Ofterdingen führt in das Innere der
Erde. Tiecks Märchen meditieren den Wald und die Erde ebenso, wie

3 Olaf Briese, Erde, Grund., in: Wörterbuch der philosophischen Metaphern, hg. von Ralf
Konersmann, Darmstadt 2007, S. 92-102. Vgl. auch: Erde, hg. v. Bernd Busch.
Schriftenreihe Forum/ Bd. 11, Elemente des Naturhaushalts III, Bonn 2002.

4 Rainer Maria Rilke, Sämtliche Werke, hg. vom Rilke-Archiv in Verbindung mit
Ruth Sieber-Rilke, besorgt von Ernst Zinn, Band 1—6, Wiesbaden und Frankfurt
a. Main, 1955-1966, Bd. 1, S. 739.



Schlachtfeld, Stimmen (E.T.A. Hoffmann) 181

E.T.A. Hoffmann in vielen seiner Erzählungen.5 Brentanos Rheinmärchen,

die zunächst den Zirkularitäten des Wassers nachgehen,6 können
nicht umhin, als Widerpart des fluiden Elements die Erde als den

Inbegriff des Materiellen, gleichwohl eigentümlich Ungegenständlichen
zu denken — eine Relation, die deutlich macht, dass die Erde immer
auch den Einspruch gegen ihre Verrechnung in Tauschhandlungen,
Transformationen, Metamorphosen und Zirkularitäten erhebt.
Wesentlich ist ihr, unverrechenbarer Grund zu sein — nicht als causa,
sondern als grundierender Grund, als unhintergehbares Letztes.7
Damit ist die Erde ein primärer Ort der kulturellen Tätigkeit und sie

ist nicht nur Gegenstand, sondern auch Akteur der Exegese. Die Erde

ist der zentrale Topos der Kultur.
Die Analyse der historischen Semantiken der Erde ist deshalb eine

Analyse im Rahmen einer Kulturwissenschaft, als deren methodologische

Ermöglichung sich im Folgenden die Literaturwissenschaft
verstehen möchte.8 Die Suchformel von der Topographie Europas in

5 Wenige Hinweise zu E.T.A. Hoffmann sollen an dieser Stelle genügen. In der

Erzählung Igna% Denner werden Blut und Wald topographisch verbunden. Im
Schlussteil gibt es eine Szene, in der eine Schlucht — die Furche in der Erde - als

Handlungsort wichtig wird und in die das Phantasma einer Erzeugung des Geistes

aus Blut versenkt wird. Die Bergwerke von Falun meditieren die in der Erde
geborgene Leiche, sofern sie sich nicht in die Zirkulation aufgelöst hat. — Es
scheint so zu sein, dass Hoffmanns Texte intensiv die chthonische Dimension
des Menschen bedenken, seine Herkunft aus der Erde und seine Gebundenheit
ans Tellurische, während zugleich seine ideale und geistige Dimension in Rede

steht. Die Vermittlung beider, das Thema Hoffmanns, wäre im Rahmen einer
Semantik der Erde zu bedenken.

6 Vgl. den Aufsatz von Alexander Honold, Zwischen Wasser und Poesie: Brentanos

Stromkreislauf, erscheint im Sammelband Gabe, Tausch, Verwandlung. Übertragungsökonomien

im Werk Clemens Brentanos, hg. v. Ulrike Landfester und Ralf Simon.
7 Erinnert sei in diesem Zusammenhang an Martin Heideggers späte Überlegun¬

gen, die den Terminus Erde zu einem philosophischen gemacht haben. Martin
Heidegger, Das Ding, in: ders., Vorträge und Aufsätze, Stuttgart, 51985, S. 157—175,

bes. S. 170f.
8 Die Formulierung zitiert das Buch von Sigrid Weigel, Uteratur als Voraussetzung

der Kulturgeschichte, München, 2004. Nicht zur Gänze mit dem dort Gesagten
übereinstimmend, ist doch die grundsätzliche Initiative zu unterstreichen. Die
Möglichkeit der Kulturwissenschaft hängt an der Textmetapher, also daran, Kultur

als Text verstehen zu können, um ihre komplexen Zusammenhänge und
Performanzen auf die heuristische Logik der Lesbarkeit zurückzuführen. Die

Exegeten der kulturellen Texte sind die Literaturwissenschaftler. In diesem Sinne
ist ihr Analyseinstrumentarium dasjenige, das den Gegenstand Kultur weitgehend



182 Ralf Simon

der romantischen Imagination lässt sich als Einschreibung der kulturellen

Semiose in den eigentlichen Topos aller Topoi, nämlich als

Einschreibung der Imagination in den grundierenden und gründenden

Grund der Erde verstehen.

II
Nirgends war sich Europa näher als auf dem Schlachtfeld. Und
nirgendwo sonst als dort wurde die Erde intensiver mit dem Blut der
Sterbenden getränkt, deren Jammer, Notschrei und Seufzen die vielen

Sprachen Europas vereinen. In Hoffmanns Erzählung Der unheimliche

Gast berichtet der Rittmeister Moritz von R. von einem Schlachtfeld
in Spanien, auf das er, unter Wellington gegen die Franzosen kämpfend,

geriet. Nachts wird er von einem "schneidenden Jammerlaut",9
der sich als "langer Klagelaut" (ebd.) ein zweites Mal hören lässt, aus
dem Schlaf gerissen.

Es war, als schwängen sich die Geister der Erschlagenen von den Schlachtfeldern

empor und riefen ihr entsetzliches Weh durch des Himmels weiten Raum.
Meine Brust erbebte, mich erfaßte ein tiefes namenloses Grauen. - Was war aller

Jammer, den ich jemals aus menschlicher Kehle ertönen gehört, gegen diesen

herzzerschneidenden Laut.10

Hoffmanns bei stürmischem Wetter Gespenstergeschichten erzählende

Teegesellschaft möchte dem von Moritz berichteten Phänomen
sofort domesdzierende Deutungen angedeihen lassen und führt die
Laute auf Sturmwinde11 oder auf die in südlichen Ländern infolge der

Witterung zuweilen vorherrschende atmosphärische Elektrizität12 zu¬

analytisch erschliesst. Der literaturwissenschaftliche Blick auf die textualisierte
Kultur lässt sich auf diese Weise als Ermöglichungsbedingung der Kulturwissenschaft

verstehen.
9 Zitate aus: E.T.A. Hoffmann, Die Serapionsbrüder, hg. v. Walter Müller-Seidel und

Wulf Segebrecht, Darmstadt, 1969 [Lizenzausgabe der Hoffmann-Edition des

Winklerverlages], S. 603.

10 Ebd., S. 603.
11 Ebd., S. 604.
12 Ebd., S. 604. Bei Galvani ist nachzulesen, dass atmosphärische Elektrizität ähn¬

lich impulsgebend wirkt wie die Elektrisiermaschine. Er spricht deshalb auch von
der gewitterhaften elektrischen Wolke. Vgl. Aloisius Galvani, Abhandlung über die

Kräfte der Electricität bei der Muskelbewegung (De Bononiensi Säentiarum et Artium Institu-

to atque Academia Commentarii. Tomus VII, 1791), in: Ostwalds Klassiker der exakten

Wissenschaften, Bd. 52, hg. v. A.J. von (Dettingen, Frankfurt a. Main, 21996.



Schlachtfeld, Stimmen (E.T.A. Hoffmann) 183

rück. Aber der Text durchkreuzt diesen Rationalisierungsversuch seiner

Akteure. Ein fremder, nur dem noch abwesenden Hausherrn
bekannter Gast betritt mit einem unabsichtlichen und zum Erschrecken

aller führenden Türschlagen den Raum. Seine Nationalität bleibt
zunächst unbestimmt, aber er ist "weder ein Deutscher, noch ein

Franzose",13 der gleichwohl, als "gebildeter Weltmann" (ebd.) die
Konversation sofort in seinen Hände nimmt und die biederen Deutschen

mit ihren Gespenstergeschichten auf diese Weise auf dem
Terrain der eigenen Sprache zu den Gästen einer ihnen fremden
Beredsamkeit und Weitläufigkeit macht. Die französische Haushälterin
zeigt in dieser Handlungssequenz seltsame Verhaltensauffälligkeiten,
sie kichert auf Französisch, tänzelt umher, lacht laut auf und muss zur
Ordnung gerufen werden — man ist versucht zu sagen: sie verhält sich
französisch (jedenfalls nicht deutsch).14

Schon diese kleine Episode aus der umfangreicheren Erzählung
verkoppelt das Schlachtfeld, die Stimmen, den Klagelaut und die

Sprachvermischung sowohl auf der Ebene des berichteten Geschehens

als auch auf der Ebene der exegetischen Bemühung. Akustische
Phänomene, zuerst die Kamingeräusche, führen auf
Gespenstergeschichten, diese auf Akustisch-Okkultes, dem eine

Sprachvermischung korrespondiert, um dann in die anfängliche, das

Erzählte kommentierende Erzählebene zu münden, auf der wiederum
ein akustisches Signal eine unheimliche Dislozierung auslöst, welche
ihrerseits mit den Stimmen und Sprachen verbunden ist. Man kann
hier schon sehen, dass das Unheimliche dieser Zirkularitäten nicht
nur Gegenstand des Erzählten ist, sondern auch die Erzählinstanz
mitsamt ihrer hermeneutischen Kompetenz erfasst.

Hoffmanns Erzählwerk kennt eine Stereotypie der Nationalcharaktere.15

Die südlichen Akteure - Franzosen, Italiener, Spanier —

sind hager, gross, tragen meist einen Mantel, haben einen Degen, Hut
und Feder, Hakennase, blitzende Augen unter buschigen Brauen,
zeichnen sich durch südländisches Temperament aus und sind meist
Verbrecher und Betrüger, die Italiener sogar Teufelsbündner, zumal

13 Hoffmann, Serapionsbriider, a.a.O., S. 613.

14 Ebd., S. 613.
15 Vgl. den Aufsatz: Loquai, Franz, Die Bösewichte aus dem Süden. Imagologische Überle¬

gungen zu E.T.A. Hoffmanns Italienbild in Ignaz Denner' und anderen Erzählungen, in:
DasEand der Sehnsucht, hg. v. Sandro M. Moraldo, Heidelberg, 2002, S. 35—53.



184 Ralf Simon

wenn sie aus Neapel kommen. Ihnen stehen die Deutschen, Polen
und Russen gegenüber, deren Biederkeit sich gegen die

Verführungsmächte des Südens durchzusetzen hat. Das Kampffeld dieses

Konflikts ist in den Erzählungen immer die Familie, besonders aber
die junge Frau, die dem Deutschen versprochen ist, aber infolge
magnetischer Manipulationen den Einflüssen des Südens zu erliegen
droht.

Diese Nationalsemantiken reflektieren zumindest in Teilen die
politischen Semantiken der napoleonischen Kriege. Dass der Rittmeister
Moritz als Deutscher unter Wellington in Spanien gegen die Franzosen

kämpfte, bringt eine tiefgreifende topologische Paradoxie der
Nationalsemantiken zum Ausdruck. Die Franzosen kämpften mit
einer Nationalarmee gegen europäische Söldnerheere, deren Soldateska
international war. Die usurpierten Nationen waren aber in ihrer gerade

sich erst konstituierenden Nationalität ideologisch von der
französischen Revolution abhängig, so dass sie einen Gegner
bekämpften, der ihnen näher stand, als es ihr eigener
feudalistischinternationaler Militärkörper sein konnte. Der Rittmeister Moritz
kämpft im falschen Land unter einem nichtdeutschen Befehlshaber.
Sein Blut würde in einem südlichen Vaterland den dortigen Mutterboden

tränken und seine Stimme wäre über dem Schlachtfeld als

deutsche nicht zu entziffern.
Es wird diese verquere Gemengelage sein, die Hoffmanns

Erzählungen in ihrer Imagination eines dislozierten Europas antreibt. In
einer ersten Deutung entdeckt sich der entsetzliche Klagelaut über
dem südlichen Schlachtfeld als die kollektive Stimme derer, die am
falschen Ort in die Erde eingehen. Für das Vaterland unter diesen

Bedingungen zu sterben, heisst, keinen Mutterboden zu haben, der
im Heldentod die Zirkulation mit der Nation am richtigen Ort
gewährleisten würde und so den Toten in die Matrix der nationalen
Gemeinschaft einschriebe.

Dass diese Deutung nicht von der Hand zu weisen ist, zeigt ein
Blick auf Hoffmanns Erzählung Das Gelübde.16 Die weibliche Hauptfigur,

im ersten Teil Cölestine genannt, gebiert unter rätselhaften

16 Zitate nach: E.T.A. Hoffmann, Fantasie- und Nachstücke, hg. v. Walter Müller-
Seidel und Wolfgang Krön, Darmstadt, 1985 [Lizenzausgabe der Hoffmann-
Edition des Winklerverlags].



Schlachtfeld, Stimmen (E.T.A. Hoffmann) 185

Umständen einen Sohn, der ihr vom heranstürmenden Vater gewaltsam

entrissen wird und der während dieser Entführung stirbt.
Cölesdne ist verschleiert und trägt zudem unter dem Schleier eine

Maske; beides nimmt sie selbst während der Entbindung nicht ab.

Nichts anderes als den zur Erstarrung versiegelten Mutterboden figuriert

diese zur Maske gewordene Mutter, die entweder gar nicht
spricht oder tierische Laute von sich gibt. Der zweite Teil der Erzählung

gibt die Aufklärung (sofern man dieses Wort hier meint
benutzen zu können). Hermenegilda - so heisst sie hier — war mit
Stanislaus verlobt. In einem Kreis nationaler Enthusiasten galt dieses

Paar aufgrund seiner hervorstechenden Eigenschaften als Symbol der

polnischen Freiheitsbestrebungen: "Was war natürlicher, als an die

Verbindung dieser beiden zu denken, in deren wunderbaren Talenten
das Heil des Vaterlandes emporzukeimen schien."17 Hermenegilda
nimmt also "den ihr bestimmten Gatten als ein Geschenk des Vaterlandes

auf'.18 Stanislaus zeichnet sich auf dem Schlachtfeld aus, gilt
als Held, überlebt verwundet — aber die Polen unterliegen. So kehrt er
als Verlierer zurück und wird von der daran zunehmend wahnsinnig
werdenden Hermenegilda Verstössen. Die bizarre Logik dieser

Sequenz liegt in der strikt durchgeführten Zirkularität. Hermenegilda,
die ihre Liebe untrennbar mit dem nationalen Geschick zu identifizieren

aufgerufen ist, kann nur einen lebenden Sieger oder einen toten
Verlierer zulassen. Der Sieger würde das Vaterland erzeugen, der Tote

immerhin den Mutterboden fruchtbar machen. Der erfolglose und

nur verletzte Held aber ist innerhalb dieser Logik funktional eine
Leerstelle. Die katastrophisch verlaufende Erzählung bringt dies zur
Darstellung, indem sie eine Reihe von scheiternden Substitutionen
etabliert: den später nur somnambul erlebten Tod des Geliebten, den

aufgrund seiner Ähnlichkeit angenommenen Ersatzgeliebten, eine

Kleistsche Schwängerung in vollkommener Unbewusstheit und
schliesslich die Geburt eines Sohnes, dessen einziger Zweck darin
besteht, in einer sinnlosen Entführung zu sterben, um so die

Unfruchtbarkeit zu symbolisieren, die die konsequente Folge der
unterbrochenen Zirkularitäten sein muss. In dieser Erzählung bleibt
Polens Erde hart, die Mutter ist maskiert, verschleiert und verstummt,

17 Ebd., S. 568.

18 Ebd., S. 569.



186 Ralf Simon

der Vergewaltiger und Kindsvater überlebt zuerst sinnlos, um dann in
fremden Diensten ebenso sinnlos zu sterben.

1st die Nation die Zielgrösse dieser nur erhofften Zirkularität von
Erde und Zeugung, so führt Hoffmanns Geschichte in konsequenter
Negation die komplette Durchstreichung aller dazu notwendigen
symbolischen und realen Dispositive durch. Das Gelübde bestätigt auf
diese Weise die Erzählung Der unheimliche Gast. Setzen sich dort die
Deutschen in der Schlacht siegreich durch und können sie den
italienischen Verführer exorzieren, so kollabiert dieselbe
Versuchsanordnung im Gelübde. Beiden Texten ist aber das zugrunde liegende
Modell gemein. Nur der Sieg in der eigenen nationalen Sache oder
der Tod auf heimischer Erde sichern diejenigen Zirkularitäten, in
denen die nordischen Nationen den teuflischen Versuchungen der
Südländer entgegen treten können.

III

Die Stimmen über dem Schlachtfeld, von denen der Rittmeister in
Der unheimliche Gast berichtet, tauchen in einem weiteren Text von
Hoffmann auf. Sein Traumgebilde Die Vision auf dem Schlachtfelde in
Dresden19 lässt das Gejammer der Schlachtopfer zu einer einzigen
Anklage gegen den Tyrannen (Napoleon) anschwellen, dessen geisterhafte

Erscheinung schliesslich durch einen Rachedrachen besiegt
wird, der sich aus einer der Erde entquellenden riesigen Blutwoge
bildet. Diese Vision, deren szenische Einfälle an Jean Pauls berühmte
Rede des toten Christus vorn Weltgebäude herab, daß kein Gott sei 20 erinnern,
spricht gegenüber den Erzählungen Klartext. Denn es ist unmittelbar
der Konnex zwischen den Stimmen und dem Blut, vermittelt durch
die Erde, hergestellt. Die Vision entfaltet sich diesseits der nationalen
Semantiken und vereint die Gefallenen in ihrem gemeinsamen Protest

gegen den Tyrannen, so dass hier nicht auf der horizontalen
Ebene des Nationenkonfliktes agiert wird, sondern auf der vertikalen
Ebene einer metaphysischen Anklage. Gleichwohl bleibt das Modell

19 E.T.A. Hoffmann, Nachlese, hg. v. Friedrich Schnapp, München, 1981, S. 28—31.

20 Jean Paul, Sätntiiche Werke, hg. von Norbert Miller, Darmstadt, 2000 [Lizenzaus¬
gabe der Jean-Paul-Edition des Hanserverlags], Bd. 1/2, S. 270—275.



Schlachtfeld, Stimmen (E.T.A. Hoffmann) 187

bestehen, dass es die Erde ist, durch welche das Blut hindurchgehen
muss, um gespensterhaften Stimmen Realität zu verleihen.

Es ist auffällig, dass dieses Modell eine strukturelle Analogie zu
den basalen Zirkularitäten der Romantik besitzt. Bei Eichendorff
rauschen im Grunde die Gewässer und in den Baumwipfeln tönt der

Heilige Geist. Nicht anders stellt Achim von Arnim in der Isabella von

Ägypten die tellurische Sphäre als den gebenden und grundierenden
Grund eines theologischen Heilsgeschehens dar. Die Romantik folgt
in allen ihren Bereichen dem Phantasma der rekursiv kurzgeschlossenen

Aufschreibesysteme und ihrer Zirkularitäten. Es sei nicht
behauptet, dass die beschriebene romantische Imagination des

Nationalen in der mittleren und späten Romantik eine kausale

Verbindung zu den Epistemologien der romantischen Wissenschaften

des Politischen unterhält. Vielmehr ist eine Denkform zu
unterstellen, welche auf den verschiedensten Feldern zu strukturell
analogen Bewegungsmustern führt. Wenn sich Eichendorffs
Konservatismus so wunderbar mit derjenigen Engführung verträgt, in der
ein heidnisches Rauschen der Erde mit dem Wehen des Geistes
vermittelt wird, so zeigt dies an, dass die Romantik an Regelkreisläufen
interessiert ist, deren interne Dynamik auf einen Gleichgewichtszustand

hinaus will. Schon die Bewegung des Heinrich von Ofterdingen
zielte nach dem bekannten Diktum darauf ab, immer nur nach Hause
kommen zu wollen.21

Eine dynamische Bewegung, die gleichwohl in eine Homöostase
münden möchte: diese Strukturformel führt in den Erzählungen und
Gedichten evidenterweise in Konflikte. In Der unheimliche Gast gibt es

die aufschlussreiche Handlungssequenz, in der der verletzte Moritz
von einem Franzosen — also eigentlich einem Feind — gerettet und

gepflegt wird.22 Die Standessolidarität scheint hier noch über den Na-
tionalhass zu triumphieren. Irgendwann muss aber der dankbare
Deutsche feststellen, dass ihm sein französischer Gastgeber den Frie-
densschluss verschwiegen hat und ihn sowohl als Kranken pflegt wie
auch als unwissenden Gefangenen festhält. Es ist deutlich, dass die

Erzählung, die jede andere Möglichkeit gehabt hätte, spannungs-

21 "Wo gehn wir denn hin? Immer nach Hause." (Novalis, Schriften, hg. v. Paul
Kluckhohn und Richard Samuel, Bd. 1: Stuttgart, 1960, S. 325.)

22 Hoffmann, Serapionsbrüder, S. 632—635.



188 Ralf Simon

fördernd ein verspätetes Eintreffen des Moritz zu begründen,23 hier
eine Reflexion ihrer aporetischen Semantik durchführt. Die nationalen

Feinde sind weder persönlich, noch standespolitisch und auch

nicht ideologisch verfeindet. Im Gegenteil, der gebildete Deutsche
und der gebildete Franzose haben hinsichtlich ihrer Gebildetheit
dasselbe kulturelle Grundverständnis. Gleichwohl verteilt sie aber die
Nationalitätensemantik an die opponierenden Orte des Kampfes. So

kämpft hier eigentlich die Aufklärung gegen sich selbst. Die Semantik
der Nationalitäten ist dabei das dynamische Bewegungselement, während

die Semantik des gemeinsamen Aufgeklärtseins und Kultiviertseins

das homöostatische Element ist. Beide Semantiken stehen aber
zueinander im Widerspruch. Die Nationalitätsforderung und die

kosmopolitische Universalismusforderung geraten hinsichtlich ihrer
jeweils scharfen Formierung in eine Opposition, die das Verhältnis
von Bewegung und Gleichgewicht grundlegend stört. E.T.A.
Hoffmann deckt genau diese Konfliktlatenz der romantischen Imagination
des Politischen und des Nationalen auf. Zwar wird Moritz grosszügig
von seinem nationalen Feind gerettet, aber zugleich ist diese Rettung
eine Gefangennahme. Zwar ist Stanislaus ein tapferer Krieger, aber
hinsichtlich der geforderten Zirkularitäten versagt er strukturell. Zwar
ist der unheimliche Gast ein Vertreter der europäischen Kultiviertheit,

aber genau dies macht ihn nationalitätensemantisch
unbestimmbar, so dass seine Ortlosigkeit im Textsystem als teuflische

Manipulation kodiert wird. Zwar ist Hermenegilda die symbolische
Mutter der Nation, aber als Cölestine ist sie das Bild schlechthin einer
Frau, die nur zum Tod Bestimmtes gebären kann.

So treibt E.T.A. Hoffmann systematisch eine starke Dynamisierung

und eine ebenso starke Homöostase in die resultierende Aporie.
Es ist letztendlich die Aporie der Erde selbst: Ist sie nur totes Gestein
oder Matrix aller Entstehung?

23 Moritz musste als tot gelten, um die Heirat seiner Angelika mit dem unheimli¬
chen Gast möglich zu machen und er musste zu letzter Gelegenheit auftauchen,
um die Eskalation der Handlung bis zum Punkt des Umschlags zu provozieren.
Aber diese narrativen Notwendigkeiten können auf vielfaltige Weise motiviert
werden. Die Geschichte, die wir lesen, ist angesichts der konstruktiven Erfordernisse

eine seltsame Digression, die geradezu danach ruft, zusätzlich exegetisch,
und nicht nur fabelkonstruktiv gelesen zu werden.



Schlachtfeld, Stimmen (E.T.A. Hoffmann) 189

IV

Die romantische Sprachpolitik kennt zumindest bei Hoffmann,
ansatzweise aber auch bei Arnim und Brentano ein frei flottierendes

Imaginarium der Sprachtöne: französisch trällern, italienisch als

Magnétiseur Teufelswerk beschwören, redlich deutsch Gespenstergeschichten

erzählen. Sind auch dies Verwandlungen der zugrunde
liegenden Dynamik des einen europäischen Ortes, des Schlachtfeldes?

Ist Hoffmanns romantische Imagination eines dislozierten Europas
als Poesie des Schlachtfeldes zu lesen? Der unheimliche Gast und Das
Gelübde formulieren dieses Modell in der glückenden Abweisung des

unheimlichen Gastes und via negationis in der Versiegelung des

Muttermundes der für die Nation stehenden Gebärerin, welche nichts
anderes zur Welt bringen kann, als das infolge unterbrochener Zirkulation

zum Tode bestimmte Kind. Der Krieg zeigt sein doppeltes
Antlitz als Vater aller Dinge24 und als Tötungsmaschine. Er ist für die

Nationalitätensemantik in Hoffmanns Poesie der Grund der Zirkulation,

und dieser Grund wird dort, wo er zum Ort wird — auf dem
Schlachtfeld — zur Erde.

Der Grund ist in einem doppelten Sinne zu verstehen. Einerseits
meint Grund zunächst: causa. In diesem Sinne bildet die romantische
Poesie Hoffmanns die politische Semantik Europas im Kontext der

napoleonischen Kriege ab. Der Grund für die romantische Symbolpolitik

des Nationalen ist also die Paradoxic, dass Nationalität
ideologisch als autochthone Emergenz erscheinen muss, aber durch
die napoleonische Eroberungspolitik als Usurpation auftritt, so dass

ein systematischer double-bind entsteht. Die Franzosen bringen und
entziehen die Nation. Die Deutschen, indem sie gegen die Franzosen

kämpfen, agieren für und wider ihre Interessen. Es gibt zwischen
dem unmöglichen Sieg (im Sinne der Französischen Revolution zu
siegen) und der reinen Niederlage (das Blut dem Mutterboden zu
geben) keine weitere mögliche Position. So wird Hoffmanns Poesie von
in falschen Heeren kämpfenden oder in richtigen Heeren scheiternden

Helden bevölkert. Ihnen sind wartende Geliebte oder Mütter

24 "Krieg ist aller Dinge Vater, aller Dinge König. Die einen macht er zu Göttern,
die anderen zu Menschen, die einen zu Sklaven, die anderen zu Freien." (Heraklit
aus Ephesus, Fragmente, in: Die Fragmente der Vorsokratiker, Griechisch und
Deutsch von Hermann Diels, Berlin, 41922, Bd. 1, S. 88).



190 Ralf Simon

gekoppelt, welche ihre Funktion der Reproduktion des Oikos mangels

Vaterland und Mutterboden in die Zwischenzeit des

ideologischen Interregnums stellen müssen und deshalb für Magneti-
seure und Teufelsbündner anfällig werden. Dem Schlachtfeld
draussen gesellt sich ein zweites, nun internes Feld, das der romantischen

Geschlechterpolitik.
Aber Grund hat noch eine zweite Bedeutung. Nicht als causa

einer historischen Semantik, welche die Textsemantiken steuert,
sondern als Grundierung der textuellen Sujetereignisse dient der
Grund einer genuin ästhetischen Funktion.25 In der Ölmalerei wird
der Malgrund als Unterlage für das Gemälde zubereitet, um den Farben

Leuchtkraft zu geben. Der Goldgrund wird bei Cennino Cennini
als campo d'oro bezeichnet. Oft wird eine Grundierungsschicht aus
Kreide und Leim aufgetragen und nicht selten wird die Ölfarbe selbst
in vielfacher Ubermalung auf die Leinwand gebracht, um dem, was
man am Ende des Malprozesses sehen wird, eine Grundierung zu
bieten. Uber oder auf dieser Grundierung erscheint das gemalte Sujet,
also Vorder- und Hintergrund. Es sind drei Ebenen zu unterscheiden:

Grundierung, Hintergrund, Vordergrund.
Wollte man einen terminologischen Transfer in aestheticis versuchen,

so wäre die causa der politischen Semantik der Hintergrund für
das bei Hoffmann im thematischen Vordergrund des Textes zu
Lesende. Gleichwohl, auch dieser Hintergrund ist von thematischer
Natur, nur manifestiert er sich nicht als textuell zusammenhängender
Komplex, sondern bedarf einer Rekonstruktion, einer Bastelei im
Terrain der historischen Semantik. Viel komplexer ist aber die Frage,
ob poetische Texte eine exegetisch manifest zu machende Grundierung

besitzen. Diese Frage hängt mit dem Schlachtfeld zusammen.
Campo ist nicht nur kunsttheoretisch die Bezeichnung für die
Grundierung des Gemäldes sowie manchmal für den Hintergrund, der in

25 Die folgenden Bemerkungen zum Malgrund und zur damit zusammenhängenden
Begriffsgeschichte von "Grund" verdanke ich einem internen Papier, das Matteo
Burioni im Rahmen der Basler Bildkritik vorgestellt hat. Vgl. zu diesem Thema
auch die betreffenden Passagen in: Matteo Burioni, Die Renaissance der Architekten.

Profession und Souveränität des Baukünstlers in Giorgio Vasaris Viten, Berlin, 2008. —

Eine Tagung der Basler Bildkritik, ebenfalls von Matteo Burioni initiiert, wird das

Thema vertiefen: "Der Grund. Das Feld des Sichtbaren" (Basel, Januar 2009 -
später durch einen Tagungsband dokumentiert).



Schlachtfeld, Stimmen (E.T.A. Hoffmann) 191

nicht wenigen historischen Gemälden eben das Schlachtfeld darstellt,
sondern ebenfalls der Name für das Feld der Ehre. Das Wort steht in
einer Verbindung mit frz. champ oder fonds, dt. Feld oder Grund —

auch hier spielt immer die Bedeutung des Kriegsschauplatzes mit. Es

scheint, als würde die Malgrundierung in ihrem Schichtungsprozess,
Farbauftrag über Farbauftrag zu legen, in einer ganz materiellen Art
und Weise denjenigen Prozess widerspiegeln, der in Vicos
Ursprungsmythe der Kultur der Schichtung der Erde zum Humus
entspricht. Das Gemälde wiederholt in dieser Sichtweise eine kulturelle

Basisfunktion. Nicht selten ist es genau das Gewimmel und die

Durchkreuzung des Schlachtgetümmels, welches den Hintergrund für
die Heldendarstellung aus der Grundierung emporsteigen lässt. Die
Grundierungsarbeit, also die Bewegung des Pinsels als blosser Verteilung

der Materialität der Farbe, ist eine Arbeit, deren Gestaltungswille
zur Figürlichkeit drängt. Aus der flächigen Fundierung, die die Vertilgung

und Zudeckung der Gestalten vollzieht, tritt am Ende doch das

dionysische Sichdurchkreuzen der Gestalten in der Schlacht hervor.
Die Gestalten treten aus dem Grund einer vorher schon mehrfachen
Negation und Tötung des Gestaltungswillens in die Sichtbarkeit. Sie

treten nach vorne wie bei E.T.A. Hoffmann die Stimmen aus der Erde

des Schlachtfeldes oder die zum Drachen sich formende
Blutwoge.

Man wird zweifelsohne versucht sein, den Pinsel und das Schreibgerät

zu analogisieren, um zum campo der Poesie, zu ihrer Materialität
zu kommen. Aber die entscheidende Differenz ist und bleibt, dass die

Materialität der Poesie immateriell ist. Zwischen Zeichen und
Bezeichnetem steht diejenige Arbitrarität, die im Pinselzug kontinuierlich

vom puren Materialauftrag hin zur erkennbaren Formung
überdeckt wird. Die Äquivalenzen der Poesie spielen z.B. als Rekur-

renz der phonetischen Substanz im Reim immer schon auf der Ebene
der sekundären Motivation und ihrer intendierten Realisierung. So

wird die Frage nach der Grundierung des poetischen Textes nicht auf
die Beobachtung einer immer auch handwerklichen Materialität
rekurrieren können. Bleibt man bei der romantischen Dichtung und bei
der hier erörterten Motivik, so öffnet sich ein anderer Weg.

Jean Paul, das grosse Vorbild E.T.A. Hoffmanns, hat in der
humoristischen Ballonfahrt des Luftschiffers Giannozzo eine Schlachtszene

geschrieben, die, verbindet man sie mit der Rede des toten

Christus, welche Hoffmanns Dresdener Schlachtfeldvision grundierte,



192 Ralf Simon

einen anderen Grund hörbar macht, als nur den metaphorischen der

intertextuellen Grundierung. Giannozzos Ballonfahrt instrumentiert
eine komplexe, polyphone Rhythmik. Der Blick von oben auf die

Welt als Narrenhaus ist der Blick des bitter lachenden Humoristen.
Es ist aber auch derjenige Blick, der eine extramundane Perspektive
ermöglicht. Sie ähnelt der des toten Christus und damit einer solchen,
die den horror vacui des nachkopernikanischen Weltbildes und seines

Zentrumsverlustes zu realisieren hat. Giannozzo hängt metaphysisch
im Nichts, seine Erhobenheit ist keine Erhabenheit, sondern nur eine

Position im dezentrierten Kosmos wie eine jede andere auch. Und
schliesslich: Die Rhythmik von Flug und Landung, von Beobachtung
der Welt und Interaktion in ihr ist auf einer metaphorischen Ebene
die Rhythmik des Schreibens, materiell in der Bewegung des Stiftes,
mental im Wechsel von Denken und Schreiben — so wie Giannozzos

Fluglinie eine Figur in die Landschaft einzeichnet und Geo-Graphie
im eigentlichen Sinne ist.

Auf seiner letzten Ballonfahrt erblickt er ein Schlachtfeld:

Der Donner rollet immer lauter und voller heran, und doch stehen die weißen

Wettergebürge noch so niedrig im Himmel. - O Teufel, er kommt aus einer
Schlacht! — Soldatenhaufen sprengen über Hügel — Landleute rennen — ein Dorf
brennt als Wachfeuer — in einem Garten seh' ich tote Pferde, und ein Kind trägt
einen abgerissenen Arm fort. [...] O Gott! — der Schmerz ging drunten auf und
ab und trat unsere Gesichter mit Füßen und begrub den Toten nur unter
Sterbende — mein Herz dröhnte — da hört' ich das Wiehern der guten, unschuldigen
Pferde — Jetzt wurd' ich auch von der Wut gepackt, denn ich bin ja auch einer

von denen drunten, und schleuderte grimmig und gerade alle Steine, die ich hatte,

auf die ringende, vom Erdbeben eines bösen Geistes zum Kampf-Wahnsinn
untereinander geschüttelte Masse Mög' ich nur kein unschuldiges Pferd
getroffen haben! - Da hob mich der Gewicht-Verlust plötzlich ins hohe Blau
hinauf.26

Jean Pauls Schlachtszene buchstabiert eine Implosion. Die Schlacht
wird in der Regel in der Horizontalen erlebt. Hier fliegt Giannozzo
über die Kämpfenden hinweg und wirft aus Wut Steine auf sie herab,
jene Gewichte, deren Fehlen ihn am Ende in das tödliche Gewitter
emporreissen werden. Für die Kämpfenden wird damit, im apokalyp-

26 Jean Paul, Des Duftschiffers Gianno^pp Seebuch, in: J.P., Sämtliche Werke, hg. v. Nor¬
bert Miller, Darmstadt, 2000 [Lizenzausgabe der Jean-Paul-Edition des Hanser-

Verlags], Bd. 1/3, S. 1006ff.



Schlachtfeld, Stimmen (E.T.A. Hoffmann) 193

tischen Regen der Steine, die Schlacht zusätzlich vertikal. Sie verliert
ihre räumliche Topographie ebenso wie die Ballonbewegung das

Impliziertsein des Schreibers in seinen Gegenstand nach sich zieht. So

kann die Schlacht nicht einfach nur Hintergrund sein, sie ist in einem

gewissen Sinne totalitär geworden, der grundierende Grund desjenigen

Zorns, der das Schreiben antreibt und es richtet. Dieses
Totalitärgewordensein wird bei Jean Paul mit der nachkopernikanischen
Kosmologie verbunden. In der Rede des toten Christus spricht sich die

Verzweiflung über den Verlust der definierenden Welt und über die

Orientierungslosigkeit angesichts einer unendlichen Zahl von Welten
aus.

Genau dies ist, so die These, die Grundierung von E.T.A.
Hoffmanns intramundaner Zirkulation zwischen Blut, Erde, Stimme und
Magnetismus. Die romantische Poesie Hoffmanns entwirft eine
Sinnfigur, in der der Tod fürs Vaterland auf dem Mutterboden sinnvoll
sein könnte, wenn die politischen Verhältnisse es zuliessen. De facto
wird diese Sinnfigur bei E.T.A. Hoffmann negativ gewertet. Aber
dies ändert nichts an der Tatsache, dass sie als solche überhaupt
vorhanden ist und somit Sinnverhandlungen zulässt. Die intramundane
Zirkulation ist aber, so die These, ihrerseits schon eine Reaktion auf
eine extramundane Gefahr. E.T.A. Hoffmanns Sinnmodell liest sich

demgemäss als Bewältigungsversuch von Jean Pauls nachkopernika-
nischem horror vacui. Giannozzo hat es mit der metaphysischen
Verzweiflung zu tun; da ist es fast schon tröstlich, dass sich sein Leser
E.T.A. Hoffmann nur mit der europäischen Verzweiflung herum-
plagt.

Es entsteht eine Tiefenstaffelung. Im Vordergrund lesen wir
E.T.A. Hoffmanns Geschichten von Magnetiseuren, südlichen
Teufelsgestalten und biederen Deutschen: ein europäisches Gendertheater.

Im Hintergrund lesen wir bei E.T.A. Hoffmann das

Zirkularitätsmodell des Schlachtfeldes als Humus Europas: die politische

Semantik als Grund (causa) für die poetische Maskerade. Aber
dahinter, die Grundierung betreffend, lesen wir E.T.A. Hoffmanns
Archiautor Jean Paul, der das Schlachtfeld von der europäischen
Horizontale in die metaphysische Vertikale stellt. Die Erde, der

ungegenständliche Gegenstand, entzieht sich hier in den grundierenden

Grund der poetischen Imagination der Welt.

Aus dieser Perspektive auf die Romantik erscheint sie als vergeblicher

Sinngebungsversuch eines Nihilismus, der mit Jean Paul schon



194 Ralf Simon

längst vorhanden war, bevor ihn das 19. Jahrhundert erneut erfinden
musste. Gewiss, diese Perspektive blickt einseitig mit E.T.A.
Hoffmann auf die Romantik; es sind zweifelsohne andere Perspektiven
möglich. Aber die Frage nach einer spezifisch von der Romantik
entworfenen Imagination Europas wird, will sie nicht nur thematische

Textbenennungen europäischer Orte und Ereignisse verhandeln,
Europa in der Tiefenstruktur der Imagination aufsuchen müssen.
Dies getan haben zu wollen, war die Absicht der vorgelegten
Überlegungen.

V. Epilog

Wie sieht das Schlachtfeld aus und wie hören sich seine Stimmen an,

wenn sowohl die romantische Sinnfigur der Erde als Zirkulationsmedium

als auch die metaphysische Grundierung abhanden kommen?
Die faschistische Blut-und-Boden-Ideologie zeigt auf, welche Gefahren

entstehen, wenn derlei romantische und metaphysische Modelle
geschichtsabstrakt zu Ideologien werden. Deshalb ist es notwendig,
die Dekonstruktion dieser Modelle zu beobachten. Sie wird, wie stets,

von der Literaturgeschichte vorgenommen.
Tiecks 1826 veröffentlichter, radikal verstörender Text Der Aufruhr

in den Cevennen27 totalisiert den Krieg und zerstört damit die
romantische Sinnfigur. Dargestellt wird der religiös motivierte
Bürgerkrieg infolge des Widerrufes des Edikts von Nantes. Die
Hugenotten kämpfen in einer Partisanenstrategie, indem sie in den engen
Gebirgstälern der Cevennen die Unbeweglichkeit der königlichen
Heere ausnutzen. Ihr Kampf ist von religiösem Gesang begleitet. Das
Schlachtfeld ist als ebener Platz nicht mehr vorhanden und die Stimmen

werden zur Waffe, vor der die Katholiken angsterfüllt fliehen.
Der Text vollzieht im Gegenzug auf die Zurücknahme des

Schlachtfeldes eine perfide Erzählstrategie, durch die der Bürgerkrieg
gleichsam in die Köpfe der Leser einwandert. Jede Figur, selbst eine

anfangs positiv gezeichnete, wird immer auch von der Seite der

27 Ludwig Tieck, Romane, in: ders., Werke in vier Bänden. Nach dem Text der »Schriften«

von 1828—1854, unter Berücksichtigung der Erstdrucke, hg. v. Marianne Thalmann, Bd.
1-4, München, 1963-1966, Bd.'4, S. 7-203.



Schlachtfeld, Stimmen (E.T.A. Hoffmann) 195

Kriegsgegner charakterisiert und ebenfalls durch die Selbstdarstellung
der eigenen fehlerhaften Lebensgeschichte in ein Zwielicht gestellt.
Es zeigt sich im Verlaufe der Erzählung, dass selbst die verwerflichsten

Mörder einmal friedliche Bürger waren und erst durch traumati-
sierende Kriegserfahrungen zur Gewaltausübung gezwungen wurden.
Gegen Ende des fragmentarisch gebliebenen Textes ist der Leser

überzeugt, dass der Weg zu einer integren Persönlichkeit nur über die

Verarbeitung lebensgeschichtlich gemachter Fehler gehen kann. Dieses

Programm wäre als solches kein neues, es handelt sich um das

Grundmodell der Wielandschen Aufklärung, von dessen perspektivischem

Erzählen in Aristipp und einige seiner Zeitgenossen Tieck seine

Erzählstrategie abgeschaut hat. Aber unter den Bedingungen des

Bürgerkriegs können Verfehlungen und falsche Parteinahmen sofort
tödliche Folgen haben, und der Roman führt genau dies vor. In
diesem Panoptikum der Gewaltspiralen ist das Schlachtfeld in den

jeweiligen Akteur hinein gewandert. Die Metaphysik ist zum hysterischen

Erweckungserlebnis verkommen, die Stimmen werden zu den
die Morde der Flugenotten begleitenden Psalmgesängen. Das romantische

Modell, das trotz E.T.A. Hoffmanns negativer Anthropologie
doch eine Sinngebung des Krieges und seiner Tode diskutierte, wird
bei Tieck auf der Textebene aller Zirkularitäten beraubt und in die

Leser verlegt. Dass Tieck dies gerade in der Adoption des Wielandschen

Aufklärungsmodells durchspielt, lässt sich als radikale Geste
sowohl der Aufklärungskritik als auch der Romantikkritik lesen.

Nicht umsonst hat dieser Text bislang keine Interpretation gefunden.
Ein anderer Text, geschrieben gegen Ende des 19. Jahrhunderts,

führt den Namen eines Schlachtfeldes im Titel: Raabes 1888 erschienener

Roman Das Odfeld.28 Eine Liquidierung des romantischen
Modells wird auch hier vorgenommen. Die Stimmen, die hier über
dem Schlachtfeld zu hören sind, sind die der Raben, in die der Autor
seinen Namen einschreibt. Die Handlung besteht in dem Versuch
einer Gruppe von Flüchtenden, dem Kampfgeschehen auszuweichen.
Tatsächlich werden sie durch die Truppenbewegungen im Kreisgang
um das Odfeld herum genötigt, um am Ende, in einer sinnlosen

Bewegung, wieder am nunmehr zerstörten Ausgangpunkt anzukommen,

28 Wilhelm Raabe, Sämtliche Werke. Braunschweiger Ausgabe, hg. v. Karl Hoppe,
Bd. 17, Göttingen, 1966, S. 5-220.



196 Ralf Simon

an dem ein Rabe von der zerfetzen Bibliothek der Hauptfigur Besitz

ergriffen hat.29 Die realistische Metonymie des Kreisganges
unterwandert das Metaphorein der Romantik und das Rabengekrächz
usurpiert das Aufschreibesystem, das die romantischen Zirkularitäten
mit ihren Übersetzungen erst ermöglichte.

So zeigt sich an diesen beiden Texten, dass schon das 19.

Jahrhundert die prekäre Romantik E.T.A. Hoffmanns in allen Dimensionen

dekonstruiert hat. Dass sie, derart doppelt falsch, in der Blut-
und-Boden-ldeologie des Nationalsozialismus strukturell wiederholt
wurde, verdichtet erneut zur Gewissheit, dass die durch die

Literaturgeschichte kritisierten Modelle nur um den Preis ihres Ideologischwerdens

wiederkehren können.

29 Vgl. die luzide Analyse von Albrecht Koschorke, Der Rabe, das Buch und die Arche
der Zeichen. Zu Wilhelm Baabes apokalyptischer Kriegsgeschichte 'Das Odfe/d', in: Deutsche

Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte,
Stuttgart, 1990 (64), S. 529-548.



Schlachtfeld, Stimmen (E.T.A. Hoffmann) 197

Abstract

The article deals with the scene of the battlefield in E.T.A. Hoffmann, Jean Paul,
Tieck and Raabe. In Hoffmann's works, the soldier who does not die on native

ground or who returns as the loser from a battle is excluded from the circularities of
national semantics and condemned to a ghostly existence. The implications of this

figure are reflected: the batdefield as the ground of European identity, the theory of
earth, the circularity of blood and ground and the deconstruction of this circularity,
the relation between grounding, background and foreground.




	Schlachtfeld, Stimmen (E.T.A. Hoffmann)

