Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2008)
Heft: 39: Die Topographie Europas in der romantischen Imagination = La

topographie de I'Europe dans I'imaginaire romantique = The topography

of Europe in the romantic imagination

Artikel: Schlachtfeld, Stimmen (E.T.A. Hoffmann)
Autor: Simon, Ralf
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006524

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ralf Simon

Schlachtfeld, Stimmen (E.T.A. Hoffmann)

em Archiv der Ursprungsmythen fiigt Giovanni Battista Vi-

co in seiner Scienga Nuova eine eindrucksvolle Geschichte

hinzu.! Zu Beginn lebten die ersten Menschen vereinzelt
und nomadisierend als archaische Giganten in grossen, sich tber die
Welt erstreckenden Wildern. Sie hérten im geschlossenen Blitter-
dach die Tone der unsichtbaren Voégel, vor allen Dingen aber den
Donner der Gewitter. In ithrer Angst mussten sie annehmen, dass
Uber ihnen ein Verhingnis oder eine Schicksalsmacht eine absolute
Herrschaft austibte. Die Situation dnderte sich erst, als nach Blitzein-
schligen und daraus folgenden Brinden grossere Teile des Waldes
vernichtet wurden. Die Menschen begannen, sich auf den Lichtungen
anzusiedeln und Gemeinschaften zu bilden. Sie konnten nun den
Himmel sehen und das Wetter deuten. Sie bauten Behausungen und
pflanzten ihre Nahrungsmittel an, im stindigen Kampf gegen den
vordringenden Wald, der sich sein Terrain zuriickholen wollte. In
diesem Prozess der Kultivierung besteht ein fur Vico wichtiges Da-
tum darin, dass die Menschen begannen, ihre Toten zu beerdigen. Sie
vergruben sie in genau der Erde, die als kultivierte nun nicht mehr
durch Baumwurzeln verblockt war, sondern zum fruchtbaren Mut-
terboden geworden ist, dem Himmel zugewandt und der Behausung
nahe. Dieser Mutterboden, in dem die Toten lagen, war zugleich die
Erde, welche die Nahrung gab. Das Wort humus deutet Vico entspre-
chend als das Humane.2 So hat sich in den Ursprung dieser Deutung
des Kulturbegriffs eine enge Zirkularitit von Todeskult und Nah-

1 Giovanni Battista Vico, Pringipien einer neuen Wissenschaft iiber die gemeinsame Natur
der 17glker, hg. v. Vittorio Hoésle und Christoph Jermann, Hamburg, 1990
(2 Bde), Bd. 2,8, 1594,

2 Robert Pogue Harrisson, Walder. Ursprung und Spiegel der Kultur, Miinchen und
Wien, 1992, S. 21.

Colloquium Helveticum 39/2008



180 Ralf Simon

rungserzeugung ecingeschrieben. Die Frucht, die dem Boden ent-
wachst, nahrt sich von der Erde, in der die Toten liegen. Sie dingen
den Mutterboden und machen seine eigentliche Fruchtbarkeit aus.
Gegessen wird in der Textur des Korns ihr Leib, und in dem Saft der
zumal roten Frichte trinken die Lebenden das Blut der Toten.

Uber die Erde — diesem ungegenstindlichen Gegenstand — nach-
zudenken und ihr eine Theorie abzuringen, ist eine Aufgabe von
besonders schwieriger Art.3 Aber jede Idee von Kultur besitzt eine
implizite Theorie der Erde, des Mutterbodens. Vicos Geschichte
weckt eine archaische Vorstellung, die an den verschiedensten Orten
der europiischen Geistesgeschichte hervorbricht, unabhingig von
den philologischen Fragen einer nachweisbaren Lektire der Swenga
Nuova. Rilke dichtet im 14. seiner Sonette an Orphens die Zirkularitit
der die Lebenden nihrenden und fundierenden Toten:

Wir gehen um mit Blume, Weinblatt, Frucht.
Sie sprechen nicht die Sprache nur des Jahres.
Aus Dunkel steigt ein buntes Offenbares

und hat vielleicht den Glanz der Eifersucht

der Toten an sich, die die Erde stirken.
Was wissen wir von ihrem Teil an dem?
Es ist seit lange ihre Art, den Lehm

mit ihrem freien Marke zu durchmirken.*

Der Lehm als der zu massive Grund wird von dem “freien Marke”
der Toten aufgelockert, so dass es uberhaupt erst ihr Tun ist, welches
die Erde und ihre Sprache gibt. Vielleicht ist es die Romantik, deren
Vorbote in mehrerer Hinsicht Vico, deren Nachfahre Rilke genannt
werden kann, die die Erde, nehmend und gebend, in ihr System sym-
bolischer Zirkularititen in besonderer Weise aufgenommen hat. Die
Reise von Novalis’ Heinrich von Ofterdingen fihrt in das Innere der
Erde. Tiecks Mirchen meditieren den Wald und die Erde ebenso, wie

3 Olaf Briese, Erde, Grund, in: Warterbuch der philosophischen Metaphern, hg. von Ralf
Konersmann, Darmstadt 2007, S. 92—-102. Vgl. auch: Erde, hg. v. Bernd Busch.
Schriftenreihe Forum/ Bd. 11, Elemente des Naturhaushalts I11, Bonn 2002.

4  Rainer Maria Rilke, Samtliche Werke, hg. vom Rilke-Archiv in Verbindung mit
Ruth Sieber-Rilke, besorgt von Ernst Zinn, Band 1-6, Wiesbaden und Frankfurt
a. Main, 1955-1966, Bd. 1, S. 739.



Schlachtfeld, Stimmen (E.T.A. Hoffmann) 181

E.T.A. Hoffmann in vielen seiner Erzahlungen.> Brentanos Rhbeinmir-
chen, die zunichst den Zirkularititen des Wassers nachgehen,® kénnen
nicht umbhin, als Widerpart des fluiden Elements die Erde als den In-
begriff des Materiellen, gleichwohl eigentimlich Ungegenstandlichen
zu denken — eine Relation, die deutlich macht, dass die Erde immer
auch den Einspruch gegen ihre Verrechnung in Tauschhandlungen,
Transformationen, Metamorphosen und Zirkularititen erhebt. We-
sentlich ist ihr, unverrechenbarer Grund zu sein — nicht als causa,
sondern als grundierender Grund, als unhintergehbares Letztes.?
Damit ist die Erde ein primarer Ort der kulturellen Tatigkeit und sie
ist nicht nur Gegenstand, sondern auch Akteur der Exegese. Die Er-
de ist der zentrale Topos der Kultur.

Die Analyse der historischen Semantiken der Erde ist deshalb eine
Analyse im Rahmen einer Kulturwissenschaft, als deren methodologi-
sche Ermoglichung sich im Folgenden die Literaturwissenschaft
verstehen mochte.8 Die Suchformel von der Topographie Europas in

5  Wenige Hinweise zu E.T.A. Hoffmann sollen an dieser Stelle geniigen. In der
Erzihlung Ignag Denner werden Blut und Wald topographisch verbunden. Im
Schlussteil gibt es eine Szene, in der eine Schlucht — die Furche in der Erde — als
Handlungsort wichtig wird und in die das Phantasma einer Erzeugung des Gei-
stes aus Blut versenkt wird. Die Bergwerke von Falun meditieren die in der Erde
geborgene Leiche, sofern sie sich nicht in die Zirkulation aufgelost hat. — Es
scheint so zu sein, dass Hoffmanns Texte intensiv die chthonische Dimension
des Menschen bedenken, seine Herkunft aus der Erde und seine Gebundenheit
ans Tellurische, wihrend zugleich seine ideale und geistige Dimension in Rede
steht. Die Vermittlung beider, das Thema Hoffmanns, wire im Rahmen einer
Semantik der Erde zu bedenken.

6 Vgl den Aufsatz von Alexander Honold, Zwischen Wasser und Poesie: Brentanos
Stromkreislanf, erscheint im Sammelband Gabe, Tansch, Verwandlung. Ubertragungs-
dkonomien im Werk Clemens Brentanos, hg. v. Ulrike Landfester und Ralf Simon.

7 Erinnert sei in diesem Zusammenhang an Martin Heideggers spite Uberlegun-
gen, die den Terminus Erde zu einem philosophischen gemacht haben. Martin
Heidegger, Das Ding, in: ders., Vortrage und Aunfsatze, Stuttgart, 51985, S. 157-175,
bes. S. 170f.

8  Die Formulierung zitiert das Buch von Sigrid Weigel, Literatur als 1 oranssetzung
der Kulturgeschichte, Minchen, 2004. Nicht zur Ginze mit dem dort Gesagten
iibereinstimmend, ist doch die grundsitzliche Initiative zu unterstreichen. Die
Moglichkeit der Kulturwissenschaft hangt an der Textmetapher, also daran, Kul-
tur als Text verstehen zu kénnen, um ihre komplexen Zusammenhinge und
Performanzen auf die heuristische Logik der Lesbarkeit zuriickzufiihren. Die
Exegeten der kulturellen Texte sind die Literaturwissenschaftler. In diesem Sinne
ist ihr Analyseinstrumentarium dasjenige, das den Gegenstand Ku/tur weitgehend



182 Ralf Simon

der romantischen Imagination lasst sich als Einschreibung der kultu-
rellen Semiose in den eigentlichen Topos aller Topoi, nimlich als
Einschreibung der Imagination in den grundierenden und griinden-
den Grund der Erde verstehen.

II

Nirgends war sich Europa niher als auf dem Schlachtfeld. Und nir-
gendwo sonst als dort wurde die Erde intensiver mit dem Blut der
Sterbenden getrinkt, deren Jammer, Notschrei und Seufzen die vielen
Sprachen Europas vereinen. In Hoffmanns Erzihlung Der unbeimliche
Gast berichtet der Rittmeister Moritz von R. von einem Schlachtfeld
in Spanien, auf das er, unter Wellington gegen die Franzosen kimp-
fend, geriet. Nachts wird er von einem “schneidenden Jammerlaut”,?
der sich als “langer Klagelaut” (ebd.) ein zweites Mal horen lisst, aus
dem Schlaf gerissen.

Es war, als schwingen sich die Geister der Erschlagenen von den Schlachtfel-
dern empor und riefen ihr entsetzliches Weh durch des Himmels weiten Raum.
Meine Brust erbebte, mich erfal3te ein tiefes namenloses Grauen. — Was war aller
Jammer, den ich jemals aus menschlicher Kehle erténen gehort, gegen diesen
herzzerschneidenden Laut.10

Hoffmanns bei stirmischem Wetter Gespenstergeschichten erzih-
lende Teegesellschaft méchte dem von Moritz berichteten Phinomen
sofort domestizierende Deutungen angedeihen lassen und fihrt die
Laute auf Sturmwinde!! oder auf die in siidlichen Lindern infolge der
Witterung zuweilen vorherrschende atmosphirische Elektrizitit!? zu-

analytisch erschliesst. Der literaturwissenschaftliche Blick auf die textualisierte
Kultur ldsst sich auf diese Weise als Ermdglichungsbedingung der Kulturwissen-
schaft verstehen.

9 Zitate aus: ET.A. Hoffmann, Dze Serapionsbriider, hg. v. Walter Miiller-Seidel und
Wulf Segebrecht, Darmstadt, 1969 [Lizenzausgabe der Hoffmann-Edition des
Winklerverlages], S. 603.

10 Ebd., S. 603,

11 Ebd, S. 604.

12 Ebd., S. 604. Bei Galvani ist nachzulesen, dass atmosphirische Elektrizitit dhn-
lich impulsgebend wirkt wie die Elektrisiermaschine. Er spricht deshalb auch von
der gewitterhaften elektrischen Wolke. Vgl. Aloisius Galvani, Abbandlung iiber die
Krdfte der Electricitat bei der Muskelbewegung (De Bononiensi Scientiarnm et Artinm Institn-
to atque Academia Commentarii. Tomus VII, 1791), in: Ostwalds Klassiker der exakten
Wissenschaften, Bd. 52, hg. v. A.J. von Oettingen, Frankfurt a. Main, 21996.



Schlachtfeld, Stimmen (E.T.A. Hoffmann) 183

ruck. Aber der Text durchkreuzt diesen Rationalisierungsversuch sei-
ner Akteure. Ein fremder, nur dem noch abwesenden Hausherrn
bekannter Gast betritt mit einem unabsichtlichen und zum Erschre-
cken aller fithrenden Tirschlagen den Raum. Seine Nationalitit bleibt
zunichst unbestimmt, aber er ist “weder ein Deutscher, noch ein
Franzose”,!3 der gleichwohl, als “gebildeter Weltmann” (ebd.) die
Konversation sofort in seinen Hinde nimmt und die biederen Deut-
schen mit ihren Gespenstergeschichten auf diese Weise auf dem
Terrain der eigenen Sprache zu den Gisten einer ihnen fremden Be-
redsamkeit und Weltlaufigkeit macht. Die franz6sische Haushilterin
zeigt in dieser Handlungssequenz seltsame Verhaltensauffilligkeiten,
sie kichert auf Franzosisch, tinzelt umher, lacht laut auf und muss zur
Ordnung gerufen werden — man ist versucht zu sagen: sie verhalt sich
tranzosisch (jedenfalls nicht deutsch).14 ,

Schon diese kleine Episode aus der umfangreicheren Erzahlung
verkoppelt das Schlachtfeld, die Stimmen, den Klagelaut und die
Sprachvermischung sowohl auf der Ebene des berichteten Gesche-
hens als auch auf der Ebene der exegetischen Bemiihung. Akustische
Phinomene, zuerst die Kamingeriusche, fiihren auf Gespenster-
geschichten, diese auf Akustisch-Okkultes, dem eine Sprach-
vermischung korrespondiert, um dann in die anfingliche, das
Erzihlte kommentierende Erzihlebene zu minden, auf der wiederum
ein akustisches Signal eine unheimliche Dislozierung auslost, welche
ihrerseits mit den Stimmen und Sprachen verbunden ist. Man kann
hier schon sehen, dass das Unheimliche dieser Zirkularititen nicht
nur Gegenstand des Erzihlten ist, sondern auch die Erzihlinstanz
mitsamt ihrer hermeneutischen Kompetenz erfasst.

Hotfmanns Erzihlwerk kennt eine Stereotypie der Nationalcha-
raktere.!5 Die sudlichen Akteure — Franzosen, Italiener, Spanier —
sind hager, gross, tragen meist einen Mantel, haben einen Degen, Hut
und Feder, Hakennase, blitzende Augen unter buschigen Brauen,
zeichnen sich durch stdlindisches Temperament aus und sind meist
Verbrecher und Betriiger, die Italiener sogar Teufelsbiindner, zumal

13 Hoftmann, Serapionsbriider, a.a.0., S. 613.
14 Ebd., S. 613, -
15 Vgl. den Aufsatz: Loquai, Franz, Die Bisewichte aus dem Siiden. Imagologische Uberle-

gungen zu E.T.A. Hoffmanns Italienbild in Ignag Denner’ und anderen Erdhlungen, in:
Das Land der Sebnsucht, hg. v. Sandro M. Moraldo, Heidelberg, 2002, S. 35-53.



184 Ralf Simon

wenn sie aus Neapel kommen. Thnen stehen die Deutschen, Polen
und Russen gegeniiber, deren Biederkeit sich gegen die Verfih-
rungsmichte des Siidens durchzusetzen hat. Das Kampffeld dieses
Konflikts ist in den Erzihlungen immer die Familie, besonders aber
die junge Frau, die dem Deutschen versprochen ist, aber infolge ma-
gnetischer Manipulationen den Einflissen des Stdens zu erliegen
droht.

Diese Nationalsemantiken reflektieren zumindest in Teilen die po-
litischen Semantiken der napoleonischen Kriege. Dass der Rittmeister
Moritz als Deutscher unter Wellington in Spanien gegen die Franzo-
sen kampfte, bringt eine tiefgreifende topologische Paradoxie der
Nationalsemantiken zum Ausdruck. Die Franzosen kimpften mit ei-
ner Nationalarmee gegen europiische Soéldnerheere, deren Soldateska
international war. Die usurpierten Nationen waren aber in ihrer gera-
de sich erst konstituierenden Nationalitit ideologisch von der
franzésischen Revolution abhingig, so dass sie einen Gegner be-
kimpften, der ihnen niher stand, als es ihr eigener feudalistisch-
internationaler Militirkorper sein konnte. Der Rittmeister Moritz
kampft im falschen Land unter einem nichtdeutschen Befehlshaber.
Sein Blut wiirde in einem siidlichen Vaterland den dortigen Mutter-
boden trinken und seine Stimme wire lber dem Schlachtfeld als
deutsche nicht zu entziffern.

Es wird diese verquere Gemengelage sein, die Hoffmanns Erzih-
lungen in ihrer Imagination eines dislozierten Europas antreibt. In
ciner ersten Deutung entdeckt sich der entsetzliche Klagelaut Gber
dem stdlichen Schlachtfeld als die kollektive Stimme derer, die am
falschen Ort in die Erde eingehen. Fur das Vaterland unter diesen
Bedingungen zu sterben, heisst, keinen Mutterboden zu haben, der
im Heldentod die Zirkulation mit der Nation am richtigen Otrt ge-
wihtleisten wirde und so den Toten in die Matrix der nationalen
Gemeinschaft einschriebe.

Dass diese Deutung nicht von der Hand zu weisen ist, zeigt ein
Blick auf Hoffmanns Erzdhlung Das Gelibde.16 Die weibliche Haupt-
figur, im ersten Teil Colestine genannt, gebiert unter ritselhaften

16 Zitate nach: E.T.A. Hoffmann, Fantasie- und Nachstiicke, hg. v. Walter Miller-
Seidel und Wolfgang Kron, Darmstadt, 1985 [Lizenzausgabe der Hoffmann-
Edition des Winklerverlags].



Schlachtfeld, Stimmen (E.T.A. Hoffmann) 185

Umstinden einen Sohn, der ihr vom heranstirmenden Vater gewalt-
sam entrissen wird und der wihrend dieser Entfuhrung stirbt.
Colestine ist verschleiert und trigt zudem unter dem Schleier eine
Maske; beides nimmt sie selbst wihrend der Entbindung nicht ab.
Nichts anderes als den zur Erstarrung versiegelten Mutterboden figu-
riert diese zur Maske gewordene Mutter, die entweder gar nicht
spricht oder tierische Laute von sich gibt. Der zweite Teil der Erzih-
lung gibt die Aufklirung (sofern man dieses Wort hier meint
benutzen zu konnen). Hermenegilda — so heisst sie hier — war mit
Stanislaus verlobt. In einem Kreis nationaler Enthusiasten galt dieses
Paar aufgrund seiner hervorstechenden Eigenschaften als Symbol der
polnischen Freiheitsbestrebungen: “Was war natirlicher, als an die
Verbindung dieser beiden zu denken, in deren wunderbaren Talenten
das Heil des Vaterlandes emporzukeimen schien.”1” Hermenegilda
nimmt also “den ihr bestimmten Gatten als ein Geschenk des Vater-
landes auf”.18 Stanislaus zeichnet sich auf dem Schlachtfeld aus, gilt
als Held, uberlebt verwundet — aber die Polen unterliegen. So kehrt er
als Verlierer zurick und wird von der daran zunehmend wahnsinnig
werdenden Hermenegilda verstossen. Die bizarre Logik dieser Se-
quenz liegt in der strikt durchgefithrten Zirkularitit. Hermenegilda,
die ihre Liebe untrennbar mit dem nationalen Geschick zu identifizie-
ren aufgerufen ist, kann nur einen lebenden Sieger oder einen toten
Verlierer zulassen. Der Sieger wiirde das Vaterland erzeugen, der To-
te immerhin den Mutterboden fruchtbar machen. Der erfolglose und
nur verletzte Held aber ist innerhalb dieser Logik funktional eine
Leerstelle. Die katastrophisch verlaufende Erzihlung bringt dies zur
Darstellung, indem sie eine Reithe von scheiternden Substitutionen
etabliert: den spater nur somnambul erlebten Tod des Geliebten, den
aufgrund seiner Ahnlichkeit angenommenen Ersatzgeliebten, eine
Kleistsche Schwingerung in vollkommener Unbewusstheit und
schliesslich die Geburt eines Sohnes, dessen einziger Zweck darin be-
steht, in einer sinnlosen Entfihrung zu sterben, um so die
Unfruchtbarkeit zu symbolisieren, die die konsequente Folge der un-
terbrochenen Zirkularititen sein muss. In dieser Erzdhlung bleibt
Polens Erde hart, die Mutter ist maskiert, verschleiert und verstummt,

17 Ebd., S. 568.
18 Ebd., S. 569.



186 Ralf Simon

der Vergewaltiger und Kindsvater Gbetlebt zuerst sinnlos, um dann in
fremden Diensten ebenso sinnlos zu sterben.

Ist die Nation die Zielgrosse dieser nur erhofften Zirkularitit von
Erde und Zeugung, so fithrt Hoffmanns Geschichte in konsequenter
Negation die komplette Durchstreichung aller dazu notwendigen
symbolischen und realen Dispositive durch. Das Geliibde bestatigt auf
diese Weise die Erzihlung Der unbeimliche Gast. Setzen sich dort die
Deutschen in der Schlacht siegreich durch und kénnen sie den italie-
nischen Verfuhrer exorzieren, so kollabiert dieselbe Versuchs-
anordnung im Gelibde. Beiden Texten ist aber das zugrunde liegende
Modell gemein. Nur der Sieg in der eigenen nationalen Sache oder
der Tod auf heimischer Erde sichern diejenigen Zirkularititen, in de-
nen die nordischen Nationen den teuflischen Versuchungen der
Sudlinder entgegen treten kénnen.

II1

Die Stimmen uber dem Schlachtfeld, von denen der Rittmeister in
Der unbeimliche Gast berichtet, tauchen in einem weiteren Text von
Hoffmann auf. Sein Traumgebilde Die ision auf dem Schlachtfelde in
Dresdent® lisst das Gejammer der Schlachtopfer zu einer einzigen An-
klage gegen den Tyrannen (Napoleon) anschwellen, dessen geister-
hafte Erscheinung schliesslich durch einen Rachedrachen besiegt
wird, der sich aus einer der Erde entquellenden riesigen Blutwoge
bildet. Diese Vision, deren szenische Finfille an Jean Pauls berihmte
Rede des toten Christus vom Weltgebdnde berab, daff kein Gott sei 20 erinnern,
spricht gegeniiber den Erzihlungen Klartext. Denn es ist unmittelbar
der Konnex zwischen den Stimmen und dem Blut, vermittelt durch
die Erde, hergestellt. Die Vision entfaltet sich diesseits der nationalen
Semantiken und vereint die Gefallenen in ihrem gemeinsamen Pro-
test gegen den Tyrannen, so dass hier nicht auf der horizontalen
Ebene des Nationenkonfliktes agiert wird, sondern auf der vertikalen
Ebene einer metaphysischen Anklage. Gleichwohl bleibt das Modell

19 E.T.A. Hoffmann, Nachlese, hg. v. Friedrich Schnapp, Minchen, 1981, S. 28-31.
20 Jean Paul, Samtliche Werke, hg. von Norbert Miller, Darmstadt, 2000 [Lizenzaus-
gabe der Jean-Paul-Edition des Hanserverlags], Bd. /2, S. 270-275.



Schlachtfeld, Stimmen (E.T.A. Hoffmann) 187

bestehen, dass es die Erde ist, durch welche das Blut hindurchgehen
muss, um gespensterhaften Stimmen Realitit zu verlethen.

Es ist auffillig, dass dieses Modell eine strukturelle Analogie zu
den basalen Zirkularititen der Romantik besitzt. Bei Eichendorff rau-
schen im Grunde die Gewisser und in den Baumwipfeln tont der
Heilige Geist. Nicht anders stellt Achim von Arnim in der Isabella von
Agypten die tellurische Sphire als den gebenden und grundierenden
Grund eines theologischen Heilsgeschehens dar. Die Romantik folgt
in allen ihren Bereichen dem Phantasma der rekursiv kurzgeschlosse-
nen Aufschreibesysteme und threr Zirkularititen. Es sei nicht
behauptet, dass die beschriebene romantische Imagination des Na-
tionalen in der mittleren und spiten Romantik eine kausale
Verbindung zu den Epistemologien der romantischen Wissenschaf-
ten des Politischen unterhilt. Vielmehr ist eine Denkform zu
unterstellen, welche auf den verschiedensten Feldern zu strukturell
analogen Bewegungsmustern fuhrt. Wenn sich Fichendorffs Konser-
vatismus so wunderbar mit derjenigen Engfiihrung vertrigt, in der
ein heidnisches Rauschen der Erde mit dem Wehen des Geistes ver-
mittelt wird, so zeigt dies an, dass die Romantik an Regelkreisliufen
interessiert ist, deren interne Dynamik auf einen Gleichgewichtszu-
stand hinaus will. Schon die Bewegung des Heinrich von Ofterdingen
zielte nach dem bekannten Diktum darauf ab, immer nur nach Hause
kommen zu wollen.2!

Eine dynamische Bewegung, die gleichwohl in eine Homoostase
miinden mochte: diese Strukturformel fihrt in den Erzahlungen und
Gedichten evidenterweise in Konflikte. In Der unbeimliche Gast gibt es
die aufschlussreiche Handlungssequenz, in der der verletzte Moritz
von einem Franzosen — also eigentlich einem Feind — gerettet und
gepftlegt wird.22 Die Standessolidaritit scheint hier noch tber den Na-
tionalhass zu triumphieren. Irgendwann muss aber der dankbare
Deutsche feststellen, dass ihm sein franzosischer Gastgeber den Frie-
densschluss verschwiegen hat und ihn sowohl als Kranken pflegt wie
auch als unwissenden Gefangenen festhilt. Es ist deutlich, dass die
Erzihlung, die jede andere Moglichkeit gehabt hitte, spannungs-

21 “Wo gehn wir denn hin? Immer nach Hause.” (Novalis, Schriffen, hg. v. Paul
Kluckhohn und Richard Samuel, Bd. 1: Stuttgart, 1960, S. 325.)
22 Hoftmann, Serapionsbriider, S. 632—635.



188 Ralf Simon

tordernd ein verspitetes Eintreffen des Moritz zu begriinden,?3 hier
cine Reflexion ihrer aporetischen Semantik durchfihrt. Die nationa-
len Feinde sind weder personlich, noch standespolitisch und auch
nicht ideologisch verfeindet. Im Gegenteil, der gebildete Deutsche
und der gebildete Franzose haben hinsichtlich ihrer Gebildetheit das-
selbe kulturelle Grundverstindnis. Gleichwohl verteilt sie aber die
Nationalititensemantik an die opponierenden Orte des Kampfes. So
kimpft hier eigentlich die Aufklirung gegen sich selbst. Die Semantik
der Nationalititen ist dabei das dynamische Bewegungselement, wih-
rend die Semantik des gemeinsamen Aufgeklirtseins und Kultiviert-
seins das homdoostatische Element ist. Beide Semantiken stehen aber
zueinander im Widerspruch. Die Nationalititsforderung und die
kosmopolitische Universalismusforderung geraten hinsichtlich ihrer
jeweils scharfen Formierung in eine Opposition, die das Verhiltnis
von Bewegung und Gleichgewicht grundlegend stort. E.T.A. Hoff-
mann deckt genau diese Konfliktlatenz der romantischen Imagination
des Politischen und des Nationalen auf. Zwar wird Moritz grosszlgig
von seinem nationalen Feind gerettet, aber zugleich ist diese Rettung
eine Gefangennahme. Zwar ist Stanislaus ein tapferer Krieger, aber
hinsichtlich der geforderten Zirkularititen versagt er strukturell. Zwar
ist der unheimliche Gast ein Vertreter der europdischen Kultiviert-
heit, aber genau dies macht ihn nationalititensemantisch un-
bestimmbar, so dass seine Ortlosigkeit im Textsystem als teuflische
Manipulation kodiert wird. Zwar ist Hermenegilda die symbolische
Mutter der Nation, aber als Colestine ist sie das Bild schlechthin einer
Frau, die nur zum Tod Bestimmtes gebiren kann.

So treibt E-T.A. Hoffmann systematisch eine starke Dynamisie-
rung und eine ebenso starke Homdostase in die resultierende Aporie.
Es ist letztendlich die Aporie der Erde selbst: Ist sie nur totes Gestein
oder Matrix aller Entstehung?

23 Moritz musste als tot gelten, um die Heirat seiner Angelika mit dem unheimli-
chen Gast mdoglich zu machen und er musste zu letzter Gelegenheit auftauchen,
um die Eskalation der Handlung bis zum Punkt des Umschlags zu provozieren.
Aber diese narrativen Notwendigkeiten kénnen auf vielfiltige Weise motiviert
werden. Die Geschichte, die wir lesen, ist angesichts der konstruktiven Erforder-
nisse cine seltsame Digression, die geradezu danach ruft, zusitzlich exegetisch,
und nicht nur fabelkonstruktiv gelesen zu werden.



Schlachtfeld, Stimmen (E.T.A. Hoffmann) 189

IV

Die romantische Sprachpolitik kennt zumindest bei Hoffmann, an-
satzweise aber auch bei Arnim und Brentano ein frei flottierendes
Imaginarium der Sprachtone: franzdsisch trallern, italienisch als Ma-
gnetiseur Teufelswerk beschwéren, redlich deutsch Gespenster-
geschichten erzihlen. Sind auch dies Verwandlungen der zugrunde
liegenden Dynamik des einen europdischen Ortes, des Schlachtfeldes?
Ist Hoffmanns romantische Imagination eines dislozierten Europas
als Poesie des Schlachtfeldes zu lesen? Der unbeimliche Gast und Das
Geliibde formulieren dieses Modell in der glickenden Abweisung des
unheimlichen Gastes und via negationis in der Versiegelung des Mut-
termundes der fur die Nation stehenden Gebirerin, welche nichts
anderes zur Welt bringen kann, als das infolge unterbrochener Zirku-
lation zum Tode bestimmte Kind. Der Krieg zeigt sein doppeltes
Antlitz als Vater aller Dinge24 und als T'6tungsmaschine. Er ist fiir die
Nationalititensemantik in Hoffmanns Poesie der Grund der Zirkula-
tion, und dieser Grund wird dort, wo er zum Ort wird — auf dem
Schlachtfeld — zur Erde.

Der Grund ist in einem doppelten Sinne zu verstehen. Einerseits
meint Grund zunichst: causa. In diesem Sinne bildet die romantische
Poesie Hoffmanns die politische Semantik Europas im Kontext der
napoleonischen Kriege ab. Der Grund fir die romantische Symbol-
politik des Nationalen ist also die Paradoxie, dass Nationalitit
ideologisch als autochthone Emergenz erscheinen muss, aber durch
die napoleonische Eroberungspolitik als Usurpation auftritt, so dass
ein systematischer double-bind entsteht. Die Franzosen bringen und
entziechen die Nation. Die Deutschen, indem sie gegen die Franzosen
kdmpfen, agieren fir und wider ihre Interessen. Es gibt zwischen
dem unmoglichen Sieg (im Sinne der Franzosischen Revolution zu
siegen) und der reinen Niederlage (das Blut dem Mutterboden zu ge-
ben) keine weitere mogliche Position. So wird Hoffmanns Poesie von
in falschen Heeren kimpfenden oder in richtigen Heeren scheitern-
den Helden bevélkert. Thnen sind wartende Geliebte oder Miitter

24 “Krieg ist aller Dinge Vater, aller Dinge Kénig. Die einen macht er zu Gottern,
die anderen zu Menschen, die einen zu Sklaven, die anderen zu Freien.” (Heraklit
aus Ephesus, Fragmente, in: Die Fragmente der 1 orsokratiker, Griechisch und
Deutsch von Hermann Diels, Berlin, 41922, Bd. 1, S. 88).



190 Ralf Simon

gekoppelt, welche ihre Funktion der Reproduktion des Oikos man-
gels  Vaterland und Mutterboden in  die Zwischenzeit des
ideologischen Interregnums stellen mussen und deshalb fiir Magneti-
seure und Teufelsbiindner anfillig werden. Dem Schlachtfeld
draussen gesellt sich ein zweites, nun internes Feld, das der romanti-
schen Geschlechterpolitik.

Aber Grund hat noch eine zweite Bedeutung. Nicht als causa ei-
ner historischen Semantik, welche die Textsemantiken steuert,
sondern als Grundierung der textuellen Sujetereignisse dient der
Grund einer genuin #sthetischen Funktion.2s In der Olmalerei wird
der Malgrund als Unterlage fiir das Gemilde zubereitet, um den Far-
ben Leuchtkraft zu geben. Der Goldgrund wird bei Cennino Cennini
als campo d’oro bezeichnet. Oft wird eine Grundierungsschicht aus
Kreide und Leim aufgetragen und nicht selten wird die Olfarbe selbst
in vielfacher Ubermalung auf die Leinwand gebracht, um dem, was
man am Ende des Malprozesses sechen wird, eine Grundierung zu
bieten. Uber oder auf dieser Grundierung erscheint das gemalte Sujet,
also Vorder- und Hintergrund. Es sind drei Ebenen zu unterschei-
den: Grundierung, Hintergrund, Vordergrund.

Wollte man einen terminologischen Transfer zn aestheticis versu-
chen, so wire die causa der politischen Semantik der Hintergrund fiir
das bei Hoffmann im thematischen Vordergrund des Textes zu Le-
sende. Gleichwohl, auch dieser Hintergrund ist von thematischer
Natur, nur manifestiert er sich nicht als textuell zusammenhingender
Komplex, sondern bedarf einer Rekonstruktion, einer Bastelei im
Terrain der historischen Semantik. Viel komplexer ist aber die Frage,
ob poetische Texte eine exegetisch manifest zu machende Grundie-
rung besitzen. Diese Frage hingt mit dem Schlachtfeld zusammen.
Campo 1st nicht nur kunsttheoretisch die Bezeichnung fiir die Grun-
dierung des Gemaildes sowie manchmal fir den Hintergrund, der in

25 Die folgenden Bemerkungen zum Malgrund und zur damit zusammenhingenden
Begriffsgeschichte von “Grund” verdanke ich einem internen Papier, das Matteo
Burioni im Rahmen der Basler Bildkritik vorgestellt hat. Vgl. zu diesem Thema
auch die betreffenden Passagen in: Matteo Burioni, Die Renaissance der Architekten.
Profession und Souverdnitat des Bankiinstlers in Giorgio VVasaris 1iten, Berlin, 2008. —
Eine Tagung der Basler Bildkritik, ebenfalls von Matteo Burioni initiiert, wird das
Thema vertiefen: “Der Grund. Das Feld des Sichtbaren” (Basel, Januar 2009 —
spiter durch einen Tagungsband dokumentiert).



Schlachtfeld, Stimmen (E.T.A. Hoffmann) 191

nicht wenigen historischen Gemailden eben das Schlachtfeld darstellt,
sondern ebenfalls der Name fuir das Feld der Ehre. Das Wort steht in
einer Verbindung mit frz. champ oder fonds, dt. Feld oder Grund —
auch hier spielt immer die Bedeutung des Kriegsschauplatzes mit. Es
scheint, als wiirde die Malgrundierung in ithrem Schichtungsprozess,
Farbauftrag tiber Farbauftrag zu legen, in einer ganz materiellen Art
und Weise denjenigen Prozess widerspiegeln, der in Vicos
Ursprungsmythe der Kultur der Schichtung der Erde zum Humus
entspricht. Das Gemilde wiederholt in dieser Sichtweise eine kultu-
relle Basistunktion. Nicht selten ist es genau das Gewimmel und die
Durchkreuzung des Schlachtgetiimmels, welches den Hintergrund fur
die Heldendarstellung aus der Grundierung emporsteigen lasst. Die
Grundierungsarbeit, also die Bewegung des Pinsels als blosser Vertei-
lung der Materialitit der Farbe, ist eine Arbeit, deren Gestaltungswille
zur Figtrlichkeit dringt. Aus der flichigen Fundierung, die die Vertil-
gung und Zudeckung der Gestalten vollzieht, tritt am Ende doch das
dionysische Sichdurchkreuzen der Gestalten in der Schlacht hervor.
Die Gestalten treten aus dem Grund einer vorher schon mehrfachen
Negation und Té6tung des Gestaltungswillens in die Sichtbarkeit. Sie
treten nach vorne wie bei E/T.A. Hoffmann die Stimmen aus der Er-
de des Schlachtfeldes oder die zum Drachen sich formende
Blutwoge.

Man wird zweifelsohne versucht sein, den Pinsel und das Schreib-
gerat zu analogisieren, um zum campo der Poesie, zu ihrer Materialitit
zu kommen. Aber die entscheidende Differenz ist und bleibt, dass die
Materialitit der Poesie immateriell ist. Zwischen Zeichen und Be-
zeichnetem steht diejenige Arbitraritit, die im Pinselzug kontinuier-
lich vom puren Materialauftrag hin zur erkennbaren Formung
iberdeckt wird. Die Aquivalenzen der Poesie spielen z.B. als Rekur-
renz der phonetischen Substanz im Reim immer schon auf der Ebene
der sekundiren Motivation und ihrer intendierten Realisierung. So
wird die Frage nach der Grundierung des poetischen Textes nicht auf
die Beobachtung einer immer auch handwerklichen Materialitit re-
kurrieren kénnen. Bleibt man bei der romantischen Dichtung und bei
der hier erorterten Motivik, so 6ffnet sich ein anderer Weg.

Jean Paul, das grosse Vorbild E.T.A. Hoffmanns, hat in der hu-
moristischen Ballonfahrt des Luftschiffers Giannozzo eine Schlacht-
szene geschrieben, die, verbindet man sie mit der Rede des ftoten
Christus, welche Hoffmanns Dresdener Schlachtfeldvision grundierte,



192 Ralf Simon

einen anderen Grund hoérbar macht, als nur den metaphorischen der
intertextuellen Grundierung. Giannozzos Ballonfahrt instrumentiert
cine komplexe, polyphone Rhythmik. Der Blick von oben auf die
Welt als Narrenhaus ist der Blick des bitter lachenden Humoristen.
Es ist aber auch derjenige Blick, der eine extramundane Perspektive
ermdoglicht. Sie dhnelt der des toten Christus und damit einer solchen,
die den horror vacui des nachkopernikanischen Weltbildes und seines
Zentrumsverlustes zu realisieren hat. Giannozzo hingt metaphysisch
im Nichts, seine Erhobenheit ist keine Erhabenheit, sondern nur eine
Position im dezentrierten Kosmos wie eine jede andere auch. Und
schliesslich: Die Rhythmik von Flug und Landung, von Beobachtung
der Welt und Interaktion in ihr ist auf einer metaphorischen Ebene
die Rhythmik des Schreibens, materiell in der Bewegung des Stiftes,
mental im Wechsel von Denken und Schreiben — so wie Giannozzos
Fluglinie eine Figur in die Landschaft einzeichnet und Geo-Graphie
im eigentlichen Sinne ist.
Auf seiner letzten Ballonfahrt erblickt er ein Schlachtfeld:

Der Donner rollet immer lauter und voller heran, und doch stehen die weillen
Wettergebiirge noch so niedrig im Himmel. — O Teufel, er kommt aus einer
Schlacht! — Soldatenhaufen sprengen tiber Hiigel — Landleute rennen — ein Dorf
brennt als Wachfeuer — in einem Garten seh’ ich tote Pferde, und ein Kind trigt
einen abgerissenen Arm fort. [...] O Gott! — der Schmerz ging drunten auf und
ab und trat unsere Gesichter mit Fiilen und begrub den Toten nur unter Ster-
bende — mein Herz dréhnte — da hért’ ich das Wichern der guten, unschuldigen
Pferde — Jetzt wurd’ ich auch von der Wut gepackt, denn ich bin ja auch einer
von denen drunten, und schleuderte grimmig und gerade alle Steine, die ich hat-
te, auf die ringende, vom Erdbeben eines bosen Geistes zum Kampf-Wahnsinn

untereinander geschiittelte Masse — — Mog’ ich nur kein unschuldiges Pferd ge-
troffen haben! — Da hob mich der Gewicht-Verlust plétzlich ins hohe Blau
hinauf.26

Jean Pauls Schlachtszene buchstabiert eine Implosion. Die Schlacht
wird in der Regel in der Horizontalen erlebt. Hier fliegt Giannozzo
tiber die Kimpfenden hinweg und wirft aus Wut Steine auf sie herab,
jene Gewichte, deren Fehlen ihn am Ende in das tédliche Gewitter
emporreissen werden. Fiir die Kimpfenden wird damit, im apokalyp-

26 Jean Paul, Des Luftschiffers Giannogzo Seebuch, in: J.P., Samtliche Werke, hg. v. Nor-
bert Miller, Darmstadt, 2000 [Lizenzausgabe der Jean-Paul-Edition des Hanser-
Verlags], Bd. I/3, S. 1006ff.



Schlachtfeld, Stimmen (E.T.A. Hoffmann) 193

tischen Regen der Steine, die Schlacht zusitzlich vertikal. Sie verliert
ihre raumliche Topographie ebenso wie die Ballonbewegung das Im-
pliziertsein des Schreibers in seinen Gegenstand nach sich zieht. So
kann die Schlacht nicht einfach nur Hintergrund sein, sie ist in einem
gewissen Sinne totalitir geworden, der grundierende Grund desjeni-
gen Zorns, der das Schreiben antreibt und es richtet. Dieses Totalitér-
gewordensein wird bei Jean Paul mit der nachkopernikanischen
Kosmologie verbunden. In der Rede des toten Christus spricht sich die
Verzweiflung tber den Verlust der definierenden Welt und iber die
Orientierungslosigkeit angesichts einer unendlichen Zahl von Welten
aus.

Genau dies ist, so die These, die Grundierung von E.T.A. Hoff-
manns intramundaner Zirkulation zwischen Blut, Erde, Stimme und
Magnetismus. Die romantische Poesie Hoffmanns entwirft eine Sinn-
figur, in der der Tod firs Vaterland auf dem Mutterboden sinnvoll
sein konnte, wenn die politischen Verhiltnisse es zuliessen. De facto
wird diese Sinnfigur bei E.T.A. Hoffmann negativ gewertet. Aber
dies dndert nichts an der Tatsache, dass sie als solche tberhaupt vor-
handen ist und somit Sinnverhandlungen zulisst. Die intramundane
Zirkulation ist aber, so die These, ihrerseits schon eine Reaktion auf
eine extramundane Gefahr. E.T.A. Hoffmanns Sinnmodell liest sich
demgemiss als Bewiltigungsversuch von Jean Pauls nachkopernika-
nischem horror vacui. Giannozzo hat es mit der metaphysischen
Verzweiflung zu tun; da ist es fast schon trostlich, dass sich sein Leser
E.T.A. Hoffmann nur mit der europiischen Verzweiflung herum-
plagt.

Es entsteht eine Tiefenstaffelung. Im Vordergrund lesen wir
E. T.A. Hoffmanns Geschichten von Magnetiseuren, siidlichen Teu-
felsgestalten und biederen Deutschen: ein europiisches Gender-
theater. Im Hintergrund lesen wir bei E.T.A. Hoffmann das
Zirkularititsmodell des Schlachtfeldes als Humus Europas: die politi-
sche Semantik als Grund (causa) fir die poetische Maskerade. Aber
dahinter, die Grundierung betreffend, lesen wir E.T.A. Hoffmanns
Archiautor Jean Paul, der das Schlachtfeld von der europiischen Ho-
rizontale in die metaphysische Vertikale stellt. Die Erde, der
ungegenstindliche Gegenstand, entzieht sich hier in den grundieren-
den Grund der poetischen Imagination der Welt.

Aus dieser Perspektive auf die Romantik erscheint sie als vergebli-
cher Sinngebungsversuch eines Nihilismus, der mit Jean Paul schon



194 Ralf Simon

lingst vorhanden war, bevor ihn das 19. Jahrhundert erneut erfinden
musste. Gewiss, diese Perspektive blickt einseitig mit E.T.A. Hoft-
mann auf die Romantik; es sind zweifelsohne andere Perspektiven
moglich. Aber die Frage nach einer spezifisch von der Romantik
entworfenen Imagination Europas wird, will sie nicht nur themati-
sche Textbenennungen europaischer Orte und Ereignisse verhandeln,
FEuropa in der Tiefenstruktur der Imagination aufsuchen missen.
Dies getan haben zu wollen, war die Absicht der vorgelegten Uberle-
gungen.

V. Epilog

Wie sicht das Schlachtfeld aus und wie héren sich seine Stimmen an,
wenn sowohl die romantische Sinnfigur der Erde als Zirkulationsme-
dium als auch die metaphysische Grundierung abhanden kommen?
Die taschistische Blut-und-Boden-Ideologie zeigt auf, welche Gefah-
ren entstehen, wenn derlei romantische und metaphysische Modelle
geschichtsabstrakt zu Ideologien werden. Deshalb ist es notwendig,
die Dekonstruktion dieser Modelle zu beobachten. Sie wird, wie stets,
von der Literaturgeschichte vorgenommen.

Tiecks 1826 veroffentlichter, radikal verstérender Text Der Auf-
rubr in den Cevennen?? totalisiert den Krieg und zerstort damit die
romantische Sinnfigur. Dargestellt wird der religiés motivierte Bir-
gerkrieg infolge des Widerrufes des Edikts von Nantes. Die Huge-
notten kimpfen in einer Partisanenstrategie, indem sie in den engen
Gebirgstilern der Cevennen die Unbeweglichkeit der koniglichen
Heere ausnutzen. Thr Kampf ist von religiosem Gesang begleitet. Das
Schlachtfeld ist als ebener Platz nicht mehr vorhanden und die Stim-
men werden zur Waffe, vor der die Katholiken angsterfullt fliechen.

Der Text vollzieht im Gegenzug auf die Zuriicknahme des
Schlachtfeldes eine perfide Erzihlstrategie, durch die der Burgerkrieg
gleichsam in die Kopfe der Leser einwandert. Jede Figur, selbst eine
anfangs positiv gezeichnete, wird immer auch von der Seite der

27 Ludwig Tieck, Romane, in: ders., Werke in vier Banden. Nach dem Text der »Schriftena
von 1828—1854, unter Beriicksichtioung der Erstdrucke, hg. v. Marianne Thalmann, Bd.
1—4, Miinchen, 1963-1966, Bd. 4, S. 7-203.



Schlachtfeld, Stimmen (E.T.A. Hoffmann) 195

Kriegsgegner charakterisiert und ebenfalls durch die Selbstdarstellung
der eigenen fehlerhaften Lebensgeschichte in ein Zwielicht gestellt.
Es zeigt sich im Verlaufe der Erzdhlung, dass selbst die verwerflich-
sten Morder einmal friedliche Burger waren und erst durch traumati-
sierende Kriegserfahrungen zur Gewaltausiibung gezwungen wurden.
Gegen Ende des fragmentarisch gebliebenen Textes ist der Leser
uberzeugt, dass der Weg zu einer integren Personlichkeit nur tber die
Verarbeitung lebensgeschichtlich gemachter Fehler gehen kann. Die-
ses Programm wire als solches kein neues, es handelt sich um das
Grundmodell der Wielandschen Aufklirung, von dessen perspektivi-
schem Erzihlen in Arstipp und einige seiner Zeitgenossen Tieck seine
Erzihlstrategie abgeschaut hat. Aber unter den Bedingungen des
Burgerkriegs konnen Verfehlungen und falsche Parteinahmen sofort
todliche Folgen haben, und der Roman fithrt genau dies vor. In die-
sem Panoptikum der Gewaltspiralen ist das Schlachtfeld in den
jeweiligen Akteur hinein gewandert. Die Metaphysik ist zum hysteri-
schen Erweckungserlebnis verkommen, die Stimmen werden zu den
die Morde der Hugenotten begleitenden Psalmgesidngen. Das roman-
tische Modell, das trotz E.-T.A. Hoffmanns negativer Anthropologie
doch eine Sinngebung des Krieges und seiner Tode diskutierte, wird
bei Tieck auf der Textebene aller Zirkularititen beraubt und in die
Leser verlegt. Dass Tieck dies gerade in der Adoption des Wieland-
schen Aufklirungsmodells durchspielt, lisst sich als radikale Geste
sowohl der Aufklirungskritik als auch der Romantikkritik lesen.
Nicht umsonst hat dieser Text bislang keine Interpretation gefunden,

Ein anderer Text, geschrieben gegen Ende des 19. Jahrhunderts,
fihrt den Namen eines Schlachtfeldes im Titel: Raabes 1888 erschie-
nener Roman Das Odfeld28 Eine Liquidierung des romantischen
Modells wird auch hier vorgenommen. Die Stimmen, die hier Gber
dem Schlachtfeld zu horen sind, sind die der Raben, in die der Autor
seinen Namen einschreibt. Die Handlung besteht in dem Versuch ei-
ner Gruppe von Flichtenden, dem Kampfgeschehen auszuweichen.
Tatsichlich werden sie durch die Truppenbewegungen im Kreisgang
um das Odfeld herum gendtigt, um am Ende, in einer sinnlosen Be-
wegung, wieder am nunmehr zerstorten Ausgangpunkt anzukommen,

28 Wilhelm Raabe, Sdamtliche Werke. Braunschweiger Aunsgabe, hg. v. Karl Hoppe,
Bd. 17, Gottingen, 1966, S. 5-220.



196 Ralf Simon

an dem ein Rabe von der zerfetzen Bibliothek der Hauptfigur Besitz
ergriffen hat.2? Die realistische Metonymie des Kreisganges unter-
wandert das Metaphorein der Romantik und das Rabengekrichz
usurpiert das Aufschreibesystem, das die romantischen Zirkularititen
mit ihren Ubersetzungen erst ermoglichte.

So zeigt sich an diesen beiden Texten, dass schon das 19. Jahr-
hundert die prekire Romantik E.T.A. Hoffmanns in allen Dimen-
sionen dekonstruiert hat. Dass sie, derart doppelt falsch, in der Blut-
und-Boden-Ideologie des Nationalsozialismus strukturell wiederholt
wurde, verdichtet erneut zur Gewissheit, dass die durch die Literatur-
geschichte kritisierten Modelle nur um den Preis ihres Ideologisch-
werdens wiederkehren kénnen.

29 Vgl. die luzide Analyse von Albrecht Koschorke, Der Rabe, das Buch und die Arche
der Zeichen. Zu Wilhelm Raabes apokalyptischer Kriegsgeschichte ‘Das Odfeld’, in: Deut-
sche Vierteljahrsschrift fir Literaturwissenschaft und  Geistesgeschichte,
Stuttgart, 1990 (64), S. 529-548.



Schlachtfeld, Stimmen (E.T.A. Hoffmann) 197

Abstract

The article deals with the scene of the battlefield in E.-T.A. Hoffmann, Jean Paul,
Tieck and Raabe. In Hoffmann’s works, the soldier who does not die on native
ground or who returns as the loser from a battle is excluded from the circularities of
national semantics and condemned to a ghostly existence. The implications of this
figure are reflected: the battlefield as the ground of European identity, the theory of
earth, the circularity of blood and ground and the deconstruction of this circularity,
the relation between grounding, background and foreground.






	Schlachtfeld, Stimmen (E.T.A. Hoffmann)

