
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2008)

Heft: 39: Die Topographie Europas in der romantischen Imagination = La
topographie de l'Europe dans l'imaginaire romantique = The topography
of Europe in the romantic imagination

Artikel: Mobilisierung der Natur : Bemerkungen zur romantischen Landschaft
und ihrer Genese aus der Aufklärung

Autor: Schneider, Helmut J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006523

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006523
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Helmut J. Schneider

Mobilisierung der Natur

Bemerkungen zur romantischen Landschaft und
ihrer Genese aus der Aufklärung

i.

£ £ ~I ^ in junger Jäger saß im innersten Gebirge nachdenkend
I 4 bei einem Vogelherde, indem das Rauschen der Gewäs-

-1 ^ser und des Waldes in der Einsamkeit tönte. Er bedachte
sein Schicksal, wie er so jung sei, und Vater und Mutter, die wohlbekannte

Heimat, und alle Befreundeten seines Dorfes verlassen hatte,
um eine fremde Umgebung zu suchen, um sich aus dem Kreise der
wiederkehrenden Gewöhnlichkeit zu entfernen, und er blickte mit
einer Art von Verwunderung auf, daß er sich nun in diesem Tale, in
dieser Beschäftigung wiederfand. Große Wolken zogen durch den

Himmel und verloren sich hinter den Bergen, Vögel sangen aus den
Gebüschen und ein Widerschall antwortete ihnen. Er stieg langsam
den Berg hinunter, und setzte sich an den Rand eines Baches nieder,
der über vorragendes Gestein schäumend murmelte. Er hörte auf die
wechselnde Melodie des Wassers, und es schien, als wenn ihm die

Wogen in unverständlichen Worten tausend Dinge sagten, die ihm so

wichtig waren, und er mußte sich innig betrüben, daß er ihre Reden

nicht verstehen konnte."1
Dieser Eingang von Ludwig Tiecks 1802 erschienener Erzählung

Der Unnenberg ruft eine Reihe von Momenten auf, die für die romantische

Stimmungslandschaft charakteristisch sind. An erster Stelle ist
die subjektive Perspektive zu nennen, durch die die äusseren Ein-

1 Ludwig Tieck, "Der Runenberg", in: ders., Werke in vier Bänden, hg. von Marianne
Thalmann, Bd. II: Die Märchen aus dem Phantasus. Dramen, Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1967, S. 61.

Colloquium Helveticum 39/2008



158 Helmut /. Schneider

drücke zum Ausdruck des Inneren werden. Man könnte sagen, der

junge Jäger, der sich "im innersten Gebirge" seinen Gedanken und

Empfindungen überlässt, ist in sein eigenes Inneres ausgesetzt. Aus
der ihn umgebenden abgeschiedenen Natur spricht ihn das Gefühl
seiner Verlassenheit an, während sie zugleich geheime, aber
unverständliche Botschaften an ihn zu richten scheint.

"Das sogenannte Romantische einer Gegend", heisst es bei Goethe

einmal, ist "ein stilles Gefühl des Erhabenen unter der Form der

Vergangenheit oder, was gleich lautet, der Einsamkeit, Abwesenheit,
Abgeschiedenheit".2 Der sublim-melancholischen Stimmung hält in
unserem Textbeispiel freilich eine andere und gegensätzliche die

Waage, und das ist der Reiz der Verlockung, der den jungen Jäger in
einem raschen Empfindungswechsel ergreift: "Wieder sah er dann
umher", so fährt der Text fort, "und ihm dünkte, er sei froh und

glücklich; so fasste er wieder neuen Mut und sang mit lauter Stimme
einen Jägergesang." Das Lied löst die unverständliche "wechselnde
Melodie des Wassers" durch menschliche Töne ab, es trägt sie in
Worte hinüber, die das ungebundene Jägerleben in der "schönen
Einsamkeit" preisen und es der Mühsal des Landmanns oder Schiffers
gegenüberstellen. Die letzte Strophe beschwört das "schönste Bild"
der Jagdgöttin Diana, das dem Jüngling bald darauf als traumhaft-
halluzinatorische Wirklichkeit begegnen wird, als sich im Fels des

Runenbergs ein Fenster auftut und ihm den Blick auf eine wunderbare

weibliche Gestalt gewährt, die sich vor ihm entkleidet. Das Traumbild

wird ihn nicht mehr loslassen und ihn schliesslich, lange
nachdem er eine bürgerliche Familienexistenz gegründet hat, für
immer in das Innere des Bergs zurück ziehen.

Der Weg von Tiecks Helden, wie ihn dieser Erzähleingang vorweg

nimmt, führt aus der Normalität bürgerlichen Lebens in den

Abgrund der Einbildungskraft. Deren Darstellungsmedium ist die

Landschaft, die sich hier im Phantasma schöner Weiblichkeit verdichtet.

Diese Landschaft ist einerseits keine fest umrissene Lokalität, sie

baut keinen topographisch vorstellbaren Raum auf. Sie erschöpft sich
andererseits aber auch nicht darin, blosser Stimmungsraum für das

2 Johann Wolfgang Goethe, "Maximen und Reflexionen", in: Werke, hg. v. Erich
Trunz (Hamburger Ausgabe, Bd. XII, Hamburg, Christian Wegner Verlag, I960,
S. 488 (=Nr. 868).



Mobilisierung der Natur 159

subjektive Empfinden zu sein. Vielmehr erzeugt sie eine Sphäre des

Dazwischen-. zwischen Innen und Aussen, zwischen Subjekt und Welt,
in der philosophischen Terminologie der Epoche zwischen "Geist"
und "Natur". Die romantische Landschaft kann daher als "Medium"
im exakten Sinn dieses Worts bezeichnet werden, ein Mitderes, das

freilich kein Vehikel einer Botschaft ist, sondern stets nur auf sich
selbst als ein vermittelndes Zwischen verweist. "Es gibt Gefühle der

Menschenbrust", schreibt Jean Paul in der Vorschule der Ästhetik,
"welche unaussprechlich bleiben, bis man die ganze körperliche
Nachbarschaft der Natur, worin sie wie Düfte entstanden, als Wörter
zu ihrer Beschreibung braucht."3

Der Glaube an eine ursprüngliche Entsprechung zwischen dem
Menschen und der Welt, mit einer Formulierung von Samuel Coleridge

die "sweet and indissoluble union between the intellectual and
material world",4 ist eine zentrale Voraussetzung der romantischen
Kunstauffassung; man hat hierin sogar das entscheidende Moment
gesehen, das es erlaubt, von der Einheit einer europäischen romantischen

Bewegung zu sprechen.5 Wenn Novalis schreibt: "Die Welt hat
eine ursprüngliche Fähigkeit, durch mich belebt zu werden [...] Ich
habe eine ursprüngliche] Tendenz und Fähigkeit die Welt zu
beleben",6 so steht das bei ihm wie bei vielen seiner deutschen

Zeitgenossen in engem Zusammenhang mit der idealistischen
Philosophie, aber die englischen Romantiker etwa haben, auch ohne diese

metaphysische und geschichtsphilosophische Überhöhung, genauso
gedacht.7 Die "unauflösliche Einheit zwischen Geist und Natur" ist
jedoch nichts objektiv Fixierbares, sie ist nicht gegenständlich dar-

3 Jean Paul (Johann Paul Friedrich Richter), "Vorschule der Ästhetik", in: Werke,

hg. v. Norbert Miller, Bd. 5, München, Hanser, 1981, S. 290 2. Auflage, § 80).
4 Samuel Coleridge, "Introduction" to: Pamphlet Anthology ofSonnets (1796).
5 René Wellek, "Romanticism Re-examined", in: Northrop Frye (Hg.), Romanticism

Reconsidered. Selected Papers from the English Institute, New York und London,
Columbia University Press, 1963, S. 133. — Vgl. auch Lilian R. Fürst, Romanticism in

Perspective. A Comparative Study ofAspects of the Romantic Movements in England, France

and Germany, London, Macmillan, 1969.

6 Friedrich von Hardenberg (Novalis), Das philosophisch-theoretische Werk, hg. v. Hans

Joachin Mähl u. a., Bd. 2, München, Flanser, 1987, S. 343.
7 Vgl. hierzu Verf., "Nature", in: Marshall Brown (Hg.), Romanticism. The Cambridge

History ofUteray Criticism, vol. 5, Cambridge, Cambridge University Press, 2000,
S. 92-114.



160 Helmut J. Schneider

stellbar; sie lässt sich nur fassen als eine Bewegung von innen nach

aussen und von aussen nach innen, eine Bewegung, die keinen anderen

Ort, keine andere Wirklichkeit besitzt als ihren eigenen Vollzug.
Ihr ist kein Subjekt im strengen Sinn zuzuschreiben, da ihr Wesen ja

gerade darin besteht, Subjektivität in die Aussenwelt zu entlassen

("aufzulösen" wäre wiederum zu viel gesagt, da es um eine Erweiterung

und Bereicherung des Subjekts geht, ohne dass sich diese

freilich einer dominierenden Aktivität verdankt), so wie letztere ihren
Objektcharakter verliert und sich zum Innen hin öffnet, sich in ein

,Inneres' hinein transfiguriert. Innen und Aussen, Subjekt und Objekt
verbinden sich in einem Dritten, dem kein gegenständlicher Status

eigen ist.8

Unter dem übermächtigen Einfluss der philosophischen Tradition
hat die (deutsche) germanistische Forschung die romantische
Landschaft, soweit sie ihr Beachtung schenkte, oft zu schnell dem
idealistischen Versöhnungsparadigma unterstellt und als dessen

Realisierung vergegenständlicht, ohne dieser Dynamik gerecht zu werden:
der Dynamik einer, um es zu wiederholen und dabei einen Lieblingsausdruck

der Romantik zu verwenden, "schwebenden" Einbildungskraft,

die die Spaltung in Subjekt und Objekt, Empfindung und

Gegenstand nicht in einer vorab geleisteten Synthese still stellt,
sondern in einer ständig neu hergestellten, eben: schwebenden Balance
hält.9 Phänomenologische Einzelbeschreibungen romantischer
Dichtungs-Landschaften dürften daher fruchtbarer sein als ihre
(nochmalige) philosophische Explizierung. Eine der bekanntesten und bis
heute unübertroffenen ist Richard Alewyns Analyse der Landschaft
Eichendorffs.10 Alewyn arbeitete detailliert die Bewegtheit der Ei-
chendorffschen Landschaftsbilder heraus, die Räumlichkeit als ein

Arrangement von Licht- und Klangeffekten herstellen — "ein körper-

8 Zum Verschmelzen, bzw. Ineinanderblenden oder wechselseitigem Projizieren
von Innen und Aussen in der romantischen Landschaftsbildlichkeit vgl. Heinz
Hillmann, Bildlichkeit der deutschen Romantik, Frankfurt a. M., Athenäum, 1971; bes.
S. 59—64 (zu Tieck und Wackenroder) und S. 207-228 (zu Eichendorff).

9 Als geistesgeschichtliche Darstellung immer noch brauchbar: Helmut Rehder,
Die Philosophie der unendlichen Eandschaft. Ein Beitrag %ur Geschichte der romantischen

Weltanschauung, Halle/Saale, Max Niemeyer Verlag, 1932.

10 Richard Alewyn, "Eine Landschaft Eichendorffs", in: ders., Probleme und Gestalten.

Essays, Frankfurt a. M., Insel Verlag, 1974, S. 203—231.



Mobilisierung der Natur 161

loses Gebilde aus reiner Bewegung".11 Eichendorffs Landschaft ist
für Alewyn kein subjektiver Stimmungsausdruck, keine Seelenlandschaft

(welche letztere er überhaupt als untypisch für die Romantik
ansieht und vielmehr in der älteren Empfindsamkeit sowie bei von
ihr beeinflussten Autoren wie Jean Paul, Wackenroder und dem
frühen Tieck ansiedelt). Sie ist zwar eine weitgehend ungegenständliche,
dennoch intensiv Raum evozierende Schöpfung; "reiner Raum, aus

nichts gemacht als aus Bewegung, der konsequenteste Versuch,
reinen Raum in der Dichtung darzustellen, den wir kennen."12 Den
reinen Raum setzt Alewyn mit dem "erlebten Raum" gleich, den er
freilich nicht näher bestimmt, aber jedenfalls von psychologischem
Subjektivismus unterschieden wissen will.13

Alewyns ganz auf die Struktur, ja: Faktur des literarischen Phänomens

konzentrierte Analyse, die sich bewusst (und nicht ohne

unterschwellige Polemik) von weiter ausgreifenden Deutungen, etwa
im Sinne der Natursymbolik und -philosophie fernhält, rückte umso
eindrucksvoller die artistische Eigenschaft der romantischen (hier
Eichendorffs) Landschaft ins Licht. "Reine", vom Körper emanzipierte
Bewegung14 und "reiner Raum" deuten auf ein absolutes,
selbstbezügliches Gebilde. Ähnlich hatte die Frühromantik bereits die
Landschaft — die sie meistens im Medium der Landschaftsmalerei in
den Blick nahm — als Beispiel einer "absoluten", von Gegenstandsbezügen

abgelösten Kunst behandelt und sie der in dieser Beziehung
vorbildhaften Musik zur Seite gestellt. Die Musik — verstanden als

"absolute Musik", wie sie zuerst von Wackenroder und seinem
Freund Tieck Epoche machend beschrieben wurde15 — lieferte das

Ideal einer sich radikal vom Mimesisprinzip abkehrenden, insofern
geistigen und körperlosen Kunst, das auch für die Landschaft gelten
sollte. In den frühen Schriften Wackenroders und Tiecks wird diese

Verbindung ausdrücklich hergestellt. "Der Landschaftsmaler muss

11 Ebd. S. 217.

12 Ebd. S. 228.

13 In einer Fussnote verweist er zustimmend auf einen Aufsatz von Friedrich Otto
Bollnow und gibt seiner Strukturanalyse damit andeutungsweise doch einen phi-
losophisch-phänomenologischen Hintergrund, vgl. S. 230f.

14 Ebd. S. 216.

15 Carl Dahlhaus, Die absolute Musik, Kassel und München, Bärenreiter Verlag und
Deutscher Taschenbuch Verlag, 1978.



162 Helmut /. Schneider

sich [...] am paradigmatischen Muster der Musik orientieren: er wird
aufgefordert, sich zur Autonomie, Freiheit und absoluten
Gegenstandslosigkeit der Musik zu erheben."16 Auch August Wilhelm
Schlegel zeichnete in seinen 1801 in Berlin begonnenen 1Vorlesungen

über Literatur und schöne Kunst die Landschaftsmalerei als "musikalischen

Teil" der Malerei aus, in der sich deren allgemeiner Gattungscharakter

am reinsten verwirkliche. Die Malerei, so Schlegel, habe ihr
Wesen allgemein in der Konzentration auf das Medium des Sehens,
auf Schein und Licht, im Unterschied zur Körperbezogenheit der
Plastik (was für den romantischen Theoretiker Schlegel zugleich ihre
Modernität gegenüber der von den Klassizisten privilegierten antiken

Skulptur ausmachte); aber erst in der Landschaftsmalerei emanzipiert
sich das Medium vollständig von seinem Gegenstand:

Die Gegenstände anderer Gattungen [gemeint: der Malerei], eine Blume, eine

Frucht, Tiere und Menschen, sind, auch wenn sie nicht gesehen würden, an und
für sich etwas Bestimmtes; die Landschaft als solche existiert nur im Auge ihres
Betrachters. Hier mußte die Kunst des Scheines also zum vollsten Bewußtsein
ihrer selbst kommen, alles beruht auf den Wunderkünsten der Luftperspektive.
Licht und Luft, die in anderen Gattungen nur als Hilfsmittel und unumgängliche
Bedingungen der Sichtbarkeit mit behandelt werden, wählt sich der
Landschaftsmaler unmittelbar zu seinen Gegenständen.17

Hier tritt die selbstreferentielle Wendung klar hervor, durch die das

Medium selbst zum Gegenstand und die Bedingung der Sichtbarkeit
ihrerseits sichtbar gemacht wird.18 Die Existenz der Landschaft "nur
im Auge des Betrachters" meint weder ihre Reduzierung auf subjektive

Gefühlsprojektion noch ihre Sublimierung im Geist, sondern die

Formulierung zielt auf den ursprünglichen Wahrnehmungsakt, der

uns die Welt zuerst im blossen optischen Schein gibt, bevor wir sie in

16 Elisabeth Décultot, "Das frühromantische Thema der "musikalischen Land¬
schaft" bei Philipp Otto Runge und Ludwig Tieck", in: Athenäum 5 (1995),
S. 213—234; hier S. 226. - Zum Verhältnis romantischer Musik und Landschaft
vgl. ausserdem Alice Kuzniar, "The Vanishing Canvas. Notes on German
Landscape Aesthetics", in: German Studies Review 11 (1988), S. 359-376, bes.
S. 360—362. Kuzniars Aufsatz arbeitet überzeugend die Ungegenständlichkeit der
romantischen Landschaftskonzeption heraus.

17 August Wilhelm Schlegel, Die Kunstlehre, Stuttgart, W. Kohlhammer Verlag 1963,
S. 175f. Kritische Schriften und Briefe, hg. von Edgar Lohner, Bd. II).

18 Vgl. die konzise Darstellung bei Kuzniar, S. 364ff.



Mobilisierung der Natur 163

eine pragmatisch-kausale und perspektivisch-räumliche Ordnung
bringen lernen (und damit ihre primäre Visualität zu sehen verlernen!);

die "pittoreske Einbildungskraft" dient dazu, so Schlegel in
einer bemerkenswert modernen Einsicht, "den Schein in uns wieder
herzustellen". Die Transformation des dreidimensionalen Lebensraums

in die Zweidimensionalität des Tafelbilds wird als

Wiedergewinnung unverstellter Wahrnehmung begriffen: "Die Malerei [und
das heißt eben insbesondere: die Landschaftsmalerei] wirft das reine

ursprüngliche Sehen gleichsam aus uns heraus, indem sie das gerundete,

vor- und zurücktretende [sie] auf eine flache Tafel bringt, wie
wir es unstreitig zuerst sehen."19

II.

Mit August Wilhelm Schlegels Konzeption der malerischen
Landschaft als Paradigma einer referenzlosen, was ja auch heisst:

nichtexpressiven Kunst haben wir uns scheinbar weit entfernt von dem

Textbeispiel Tiecks und dessen Evokation von "Stimmung". Ich
möchte im Folgenden versuchen, die beiden Aspekte der romantischen

Landschaft als Stimmungsraum einerseits und als
selbstreferentielles Gebilde andererseits, die ich im Begriff des Mediums
eher assoziativ verbunden habe, in einer historischen Perspektive
zusammenzuführen.20 Die Vorstellung eines Mediums setzt ja seine

19 Schlegel, S. 160. Freilich macht der Fortgang des Zitats auch die Grenzen dieses

ursprünglichen Sehens deutlich, wenn Schlegel betont, dass dieser Schein sich er-
schliesst "weder für das kindische und ungeübte Auge, noch für das in der
Dienstbarkeit des Bedürfnisses allzu geübte, welches den Schein selbst
wahrzunehmen gänzlich verlernt hat, sondern für einen gebildeten Sinn der bei dem
Schein verweilend zugleich die Bedeutung desselben [!] auf das bestimmteste
erkennt."

20 Die beiden Aspekte erinnern an zwei gegensätzlich erscheinende Tendenzen der
Romanük, wie sie oft historisch mit ihrer frühen und späteren Phase identifiziert
werden und sich auch in differenten Forschungsperspektiven widerspiegeln: eine
eher artistisch-rhetorisch-selbstreflexive, die semiotische, strukturalistische und
dekonstruktive Zugangsweisen begünstigt, und eine idealistisch-geschichts-
philosophisch-psychologische (oder psychoanalytische), die hermeneutische

Deutungen provoziert. - Bereits 1924 hatte Arthur Lovejoy eine heftige Kontroverse

in der angelsächsischen Romantikforschung mit seiner Unterscheidung
einer "primitivistischen" und "konstruktivistischen" Tendenz in der Literatur des



164 Helmut /. Schneider

(relative) Unabhängigkeit und Selbstständigkeit gegenüber den festgelegten

Instanzen des Subjekts und Gegenstands (auch des

Adressaten) voraus. Die Herausbildung der romantischen Landschaft
als eines autonomen Mediums aber ist, so schlage ich vor, das Ergebnis

eines historischen Prozesses, dessen Ursprung in der frühen
Aufklärung, oder noch weiter ausgeholt, der Neuzeit liegt. Konstitutiv

für die moderne Landschaftserfahrung — das heisst die bildhafte
Erfahrung der Natur21 — ist eine genuin neuzeitliche Einstellung, die

in ihr einen ästhetischen Ausdruck findet. Gemeint ist die Geste des

Aufbruchs, des Uberschreitens der bekannten und überlieferten Welt.
Sie wird nicht nur repräsentiert von der spektakulären Figur des
kolumbianischen Entdeckers, sondern auch — so überraschend es

klingen mag — vom Spaziergänger vor die Tore der Stadt oder dem
Wanderer in die Ferne, der — in wie auch immer 'nur' symbolischer
Weise — der angestammten und vertrauten Welt den Rücken kehrt,
um ins Neue und Unbekannte aufzubrechen (man könnte von einer
kulturhistorischen Breitenverkörperung des Entdeckergestus
sprechen). Im Gang hinaus in die Landschaft — und Landschaft
konstituiert sich erst in diesem "Transcensus" (J. Ritter), ihr ist stets
ein "Gestus des Hinaustretens" (Adorno) eingesenkt, Landschaft ist
die Verwirklichung dieses Uberschreitens — begibt sich der Mensch in
eine 'andere' Welt.22

Das ist aber zugleich die Welt der Einbildungskraft. Die
Entdeckung der Landschaft als eines anderen Raums — unterschieden vom
Raum der Herkunft — ist eng verknüpft mit einer zweiten Ent¬

ausgehenden 18. Jahrhunderts ausgelöst: Nur die zweite liess er als Epochenkriterium

für die Romantik gelten (wobei er der deutschen Frühromantik eine

führende Stellung einräumte), während er die erste mit dem Rousseauismus der

Empfindsamkeit verband. Eine ähnliche Anschauung liegt auch Alewyns Aufsatz
zugrunde. - Arthur Lovejoy, "On the Discriminations of Romanticism", in:

M. H. Abrams (Hg.), English Romantic Poets: Modern Essays in Critiäsm, New York,
Oxford University Press, 1960.

21 Dies wäre die kürzeste Definition von "Landschaft". Vgl. hierzu und allgemein
zum Folgenden den bis heute grundlegenden Essay von Joachim Ritter: "Landschaft.

Zur Funktion des Ästhetischen in der modernen Gesellschaft", in: ders.,
Subjektivität. Sechs Essays. Frankfurt a. M., Suhrkamp Verlag, 1974.

22 Zur neuzeitlichen Überschreitungsfigur, die sich vor allem in der Landschaft ar¬

tikulierte, vgl. die wichtige Studie von Albrecht Koschorke, Die Geschichte des

Horizonts. Grenze und Grensjiberschreitung in literarischen Eandschaftsbildern, Frankfurt
a. M., Suhrkamp Verlag, 1989.



Mobilisierung der Natur 165

deckung, der Entdeckung der Einbildungskraft als eines anderen, von
Verstand und Vernunft unterschiedenen Vermögens. Von hier aus
lässt sich die romantische Landschaft als Höhepunkt einer Entwicklung

deuten, in der sich die Einbildungskraft mehr und mehr aus
ihrem Bezug auf die äussere Welt (Natur) löst, bis sie nur noch in sich
selbst Bestand, und das heisst: einen unstabilen, schwankenden,
schwebenden Bestand hat. Der Mensch, der sich in die Landschaft
hinaus begibt, ist der narrative Kristallisationspunkt dieser Entwicklung.

In dem Masse, wie die Einbildungskraft sich vom äusseren
Raum ablöst und dessen 'Wirklichkeit' absorbiert und in sich hinein
zieht, wird der Spaziergänger zum Wanderer, der sich schliesslich im
Unwegsamen, Abgründigen verirrt.

Wenn wir jetzt einige Stationen des grossen europäischen
Vorgangs der "Entdeckung der Landschaft" skizzieren, ist ein
nochmaliger Blick auf Tiecks einsamen Jäger nützlich. Dessen
Verlassenheitsgefühl verdankte sich ja seinem eigenen Entschluss, von zuhause

weg zu gehen; ich wiederhole aus dem Eingangszitat: "Er bedachte
sein Schicksal, wie er so jung sei, und Vater und Mutter, die wohlbekannte

Heimat, und alle Befreundeten seines Dorfes verlassen hatte,
um eine fremde Umgebung zu suchen, um sich aus dem Kreise der
wiederkehrenden Gewöhnlichkeit zu entfernen, und er blickte mit
einer Art von Verwunderung auf, daß er sich nun in diesem Tale, in
dieser Beschäftigung wiederfand." Das macht den jungen Mann weit
eher zum Nachfahren der Aufklärung statt zur Figur des Märchens,
mit dessen Form sein Autor Tieck souverän spielt. Die "Entdeckung
der Landschaft" vollzog sich seit dem frühen 18. Jahrhundert als ein

um seiner selbst willen gesuchter 'Aufbruch ins Freie'. Die frühen
aufklärerischen Landschaftstexte — in Deutschland etwa von Barthold
Heinrich Brockes, Albrecht von Haller, Ewald von Kleist — feiern
den Gang hinaus in die Natur als einen Akt der Befreiung und
Neuentdeckung der Welt. Nicht Gesellschaftsflucht, Eskapismus oder
Nostalgie kennzeichnen die aufklärerische Landschaft, sondern
umgekehrt eine Zuwendung zur Welt im Licht frisch gewonnener
Erfahrungsoffenheit. Sie realisierte sich typischerweise in der
Bewegungsform des Spaziergangs, der sich durch seine Selbstzweck-

haftigkeit auszeichnet: Der Spaziergang hat kein anderes Ziel als

seinen eigenen Vollzug. Spazieren ist Gehen um des Gehens willen,
und dieses wiederum ist verbunden mit einem Sehen um des Sehens

willen.



166 Helmut J. Schneider

Voraussetzung und Grundakt dieser Erfahrung sind stets dieselben:

die Abkehr vom Gewohnten, Vertrauten und Alltäglichen und
der ziellose Aufbruch ins Neue und Unbekannte, der aber primär
keine neue Gegenständlichkeit, keine topographischen Räume
erobert,23 sondern als Sphäre der unbestimmten Erwartung und Nicht-
Festgelegtheit zum Medium einer neuen und anderen Wahrnehmung
wird. Der mediale Charakter manifestiert sich darin, dass von ihr aus

ein neues, verwundernd-"wunderbares" Licht gerade auf die alte

Umgebung fällt. In einem Text für seine Hamburger Wochenschrift
Der Patriot aus dem frühen 18. Jahrhundert (1725) beschreibt Brockes,
wie er auf einem Gang auf die Wälle vor der Stadt auf einer Bank
ausruht und von einer wunderbaren, paradiesischen Gegend träumt;
aufgewacht, sieht er die Wirklichkeit des Traums unmittelbar vor
seinen Augen liegen, nämlich die Ansicht Hamburgs — der Traum hat
ihm die Schönheit seiner Heimatstadt offenbart.24 Der Spaziergang ist
das Überschreiten des Vertrauten und daher leicht Übersehenen,
nicht eigentlich Wahrgenommenen; der Gang hinaus in die
Landschaft setzt die Einbildungskraft als gewissermaßen unverbrauchtes
Auge, als ein Medium frischen, emphatisch gesagt: adamitischen
Welterlebens frei.25

Hier ist die konstitutive Verbindung der neuen Landschaftsästhetik

mit dem neuen Konzept der Einbildungskraft als welt-
erschliessendem Vermögen deutlich zu greifen. Sie wird theoretisch
erstmals zu Beginn des 18. Jahrhunderts in einem wirkungsvollen
englischen Text hergestellt, der auch Brockes beeinflusste: Joseph
Addisons Essays "On the Pleasures of the Imagination" von 1709.

Ein Mensch, der seine Einbildungskraft kultiviert und hinaus in der

23 Das tut sie natürlich auch; prominente Beispiele hierfür sind die Alpen im Gefol¬

ge des 1732 erschienenen langen Gedichts von Albrecht von Haller (an den dann
Rousseau anknüpfte) oder am Ende des Jahrhunderts die Rheinlandschaft.

24 Barthold Heinrich Brockes, Der Patriot, nach der Originalausgabe Hamburg
1724—1726 [...] hg. v. Wolfgang Martens, Hamburg, Kißner, 1969, Bd. 2, S. 358f.

(No. 96, 1. November 1725).
25 Brockes beschreibt seine Erfahrung hier - wie in vielen seiner Gedichte - in reli¬

giöser Sprache als Neugeburt: "von meinen Augen fiel zusehends eine schuppige
Haut herab [...] dieß alles, das ich bisher, seiner Nähe ungeachtet, nicht
wahrgenommen, füllete mir meine nun aufmercksamen Sinne in solcher Masse, daß

mein gantzes Geblüt sich auffs neue belebet fühlte, und ich dadurch gleichsam
ein gantz anderer Mensch wurde" (ebd.).



Mobilisierung der Natur 167

schönen Natur spazieren geht, so heisst es dort, "looks upon the

World, as it were, in another light, and discovers in it a Multitude of
Charms, that conceal themselves from the generality of mankind".26
Addison preist den Gesichtssinn ("Our Sight is the most delightful of
our senses", beginnt der erste Essay), der in der Landschaft eine

unbegrenzte Nahrung findet. Die Dominanz des Visuellen über andere
Sinneseindrücke wird für den aufklärerischen Spaziergang bestimmend

bleiben. Sie ist jedoch nicht zu trennen von dem inneren Auge
der Einbildungskraft, dessen Vergnügungen — die "pleasures of the

imagination" — ebenso von den künstlerischen, nicht zuletzt sprachlichen

Nachahmungen der Natur geweckt werden (Addison spricht
von "primary" und "secondary pleasures"); äussere und innere Bilder
greifen ineinander, visuelle Wahrnehmung und Phantasietätigkeit
arbeiten zusammen und steigern sich gegenseitig zu einer Art
transfigurierender Sichtbarkeit. Dabei verliert diese freilich nicht
ihren Bezug zur äusseren Welt, die sie vielmehr im Gegenteil eben erst

eigentlich sichtbar macht (siehe Brockes' 'Traum' von Hamburg).
Das ist zu beachten, wenn man den visuellen Charakter der

Landschaftsästhetik hervorhebt und etwa den Spaziergänger als ein

spazieren gehendes Auge kritisiert, dessen Isolierung vom ganzen
Körper (nicht zuletzt der physischen Anstrengung) ein Ausdruck
neuzeitlich-aufklärerischer Rationalisierung und Distanzierung von
einer 'ganzheitlich' erfahrenen Natur sei.27 Tatsächlich kann man in
dem neuartigen "landschaftlichen Auge" die Abspaltung eines immer
gefrässiger werdenden visuellen Bemächtigungstriebs von der krea-

türlichen condition humaine erkennen, wie ihn schon Addisons
Ausführungen ganz naiv preisen. "It is but opening the Eye, and the

26 Joseph Addison, "Essays on die Pleasures of the Imagination", in: G. Smith
(Hg.), Addison and Steele and Others. The Spectator, London and New York, Twayne,
1963, Bd. 3, S. 278.

27 Zur Vorherrschaft des Visuellen vgl. allgemein Bernhard Waldenfels, "Gänge
durch die Landschaft", in: Manfred Smuda (Hg.), Tandschaft, Frankfurt a. M.,
Suhrkamp Verlag, 1976, S. 29—43; zum Vordringen der körperlichen
Geherfahrungjohn Dixon Hunt, The Figure in the Tandscape. Poetry, Painting, and Gardening

During the Eighteenth Century, Baltimore, Johns Hopkins University Press, 1989.

Zum Spaziergang in einer breiten kulturhistorischen Perspektive vgl. Axel
Gellhaus, Christian Moser und Helmut J. Schneider (Hg.), Tandschaftsgänge -
Beivusstseinslandschaften. Zur Kulturgeschichte und Poetologie des Spaziergangs, Köln und
Weimar usw., Böhlau Verlag, 2007; darin u.a. die Einleitung.



168 Helmut /. Schneider

Scene enters", heisst es einmal bei ihm.28 Derselbe Vorgang bedeutete
aber die Entlastung der Wahrnehmung vom Realitätsdruck, die sie

frei setzte zu produktiver, innerer Aktivität. Gehen (dem wie ausgeführt

ein ursprüngliches Weggehen vorausliegt), Sehen und Phantasieren

sind in einem einheitlichen Vorgang verbunden. Wenn im weiteren
Verlauf des 18. Jahrhunderts das Gehen dann stärker als ein ganzheitlicher,

alle Sinne in Anspruch nehmender körperlicher Akt und die

Landschaft als synästhetisches Ensemble dargestellt (und erfahren)
wurde, so war das gepaart mit einer Steigerung und Intensivierung
der Phantasietätigkeit; jetzt konnte das innere Auge sogar das äussere

dominieren oder sich ganz von ihm ablösen. In diesem Prozess findet
der Spaziergänger schliesslich nicht mehr nach Hause zurück, seine

im Übertritt aus der Herkunftswelt gewonnene Sicht wirft ihren
Glanz nicht mehr auf diese zurück, sondern verselbstständigt sich;
der heillos, das heisst rückkehrlos Verirrte verliert sich im Imaginären.

Damit ist der (aufklärerisch-empfindsame) Spaziergänger zum romantischen

Wanderer geworden.29
Aber so wie im aufklärerischen Spaziergang bereits die potentiell

entgrenzende Dynamik der Einbildungskraft am Werk war, auch

wenn sie stets gegenständlich und lebensweltlich rückgebunden blieb,

28 Addison, a.a.O., S. 277.

29 Schillers grosse "Spaziergangs"-Elegie von 1795, die einen Landschaftsgang zum
Medium geschichtsphilosophischer Reflexion macht, zeigt diesen Übergang
anschaulich, wenn das Ich sich nach langem Aufstieg aus der fruchtbaren Ebene

plötzlich in unwegsamem Gebirge verloren sieht, das ihm zum Gleichnis modernen

Naturverlusts und der in der Französischen Revolution ausbrechenden
Gewalt wird ("Aber wo bin ich? Es birgt sich der Pfad. Abschüssige Gründe /
Hemmen mit gähnender Kluft hinter mir, vor mir den Schritt. / Hinter mir blieb
der Gärten, der Hecken vertraute Begleitung, / Hinter mir jegliche Spur menschlicher

Hände zurück."); der verirrte Wanderer kommt jedoch schnell wieder zu
sich, indem er sich einer in allem historischen Wechsel gleich bleibenden Natur
versichert, die den Spaziergänger bis hierhin getragen und ihm ihren Anblick
geschenkt hat und überdies sich in der klassischen Kunstgestalt manifestiert:
"Unter demselben Blau, über dem nämlichen Grün / Wandeln die nahen und
wandeln vereint die fernen Geschlechter, / Und die Sonne Homers, siehe! sie
lächelt auch uns." Mit der poetologischen Selbstreferenz auf die klassische Form
weist Schillers Text auf die Romantik voraus, die aber seine Tröstung der
Rückversicherung — die Heimkehr so zu sagen in die klassische Welt - nicht mehr
kennt (vgl. Teil III des Aufsatzes). Friedrich Schiller, "Der Spaziergang", in:
Sämtliche Werke, hg. v. G. Fricke und Herbert G. Göpfert, Bd. 1., München, Hanser

Verlag, 1960, S. 228-234.



Mobilisierung der Natur 169

so verliert andererseits und spiegelbildlich hierzu die entbundene, frei
"schwebende" Imagination der romantischen Wanderung nicht den

Bezug auf ihren Ausgangspunkt. Sie nimmt ihn vielmehr als inneren
Antrieb in ihre Bewegtheit auf. Die Bewegungslandschaft der
Romantik, einerseits autonomes Medium einer freigesetzten
Einbildungskraft, wie gesagt wurde, ist andererseits durchsetzt mit
imaginären Sehnsuchtsbildern der Vergangenheit, die ihr eine spezifische

Spannung mitteilen. Die Permanenz des Unterwegsseins speist
sich aus der Spannung von 'Heimat' und Ferne oder Fremde (erst
innerhalb dieser Polarität gibt es ja Heimat), von heimischer Bindung
und freier Ungebundenheit. "Wohin gehen wir? Immer nach Hause"
so fasst ein bekanntes Zitat aus Novalis' Heinrich von Ofterdingen dies in
eine paradoxe Einheit zusammen. Die romantische Landschaft wird
so zum Medium der zwiespältigen psychologischen Gefühlslage des

modernen Menschen, der sich aus den Sicherungen seiner
Herkunftswelt heraus begeben hat. Auf der poetologischen (neben der

psychologischen) Ebene stellt sich der Zwiespalt dar als Spannung
zwischen gegenständlicher Anschauung und Entgegenständlichung,
zwischen Mimesis und a-mimetischer Entreferenzialisierung.

Man könnte hier sagen, die Spaziergänger der (frühen) Aufklärung
gaben sich 'naiv' ihrer Entdeckungslust hin, während ihre Nachfolger
den Verlust empfanden, der mit dem Aufbruch aus der traditionellen
Welt verbunden war, auf den sie dennoch nicht verzichten wollten,
dessen Dynamik sie vielmehr steigerten. An keinem anderen Autor
tritt diese Spannung, die sich bei ihm bis zur inneren Zerrissenheit
zuspitzt, so plastisch und für die Epoche bestimmend hervor wie bei

Jean-Jacques Rousseau. Rousseaus Werk steht ja allgemein im
Scheitelpunkt zwischen europäischer Empfindsamkeit und Romantik. An
seiner Landschaftsgestaltung lassen sich Übergang (oder Umschlag)
und innerer Zusammenhang zwischen der aufklärerisch-empfindsamen

und der romantischen Landschaft anschaulich illustrieren. In
den autobiographischen Confessions beschreibt Rousseau die

"verhängnisvolle Wendung [s] eines Schicksals", als er seine Vaterstadt
Genf verliess. Er war eines Abends wieder einmal zu spät von seinem

Spaziergang ausserhalb der Stadt zurück gekehrt und hatte deren Tor
verschlossen gefunden. Spontan entschloss er sich wegzugehen, und
damit begab er sich auf eine jahrelange, buchstäbliche Wanderschaft
(und wurde so zum ersten grossen — modernen — Fussreisenden der

Epoche). Mit demselben Entschluss aber schloss er sich auch, so will



170 Helmut I. Schneider

es der spätere Autobiograph sehen, aus einem glücklichen, in engen
Grenzen erfüllten Leben aus:

Ich hätte im Schoß der Religion, meines Vaterlandes, meiner Familie und meiner
Freunde ein friedliches und angenehmes Leben geführt [...]. Ich wäre ein guter
Christ, ein guter Bürger, ein guter Familienvater, ein guter Freund, ein guter
Arbeiter, ein guter Mensch in jeder Beziehung gewesen. Ich hätte meinen Stand

geliebt, ihm vielleicht Ehre gemacht und wäre nach einem geringen und einfachen,

aber gleichmäßigen und angenehmen Leben friedlich im Schoß der

Meinigen gestorben.3(1

Auf diese rückwärts gerichtete Wunschprojektion einer versäumten
Lebensmöglichkeit, die das erste Buch beschliesst, folgt zu Beginn
des zweiten das Freiheitsgefühl, wie es den jugendlichen Wanderer
damals ergriff: "Die Unabhängigkeit, die ich gewonnen zu haben

glaubte, war das einzige Gefühl, das mich erfüllte. Frei und Flerr meiner

selbst, glaubte ich alles tun, alles erreichen zu können; ich
brauchte nur mich aufzuschwingen, um mich zu erheben und in die

Lüfte zu fliegen. Ich trat voller Sicherheit in die weite Welt."31 In
einer späteren Passage wird das Ausmass offenbar, in dem sich dieser
Rausch unbegrenzter Selbstmächtigkeit der Phantasie verdankt. Sie

sei wegen der Eindringlichkeit, mit der sie den Aufbruchscharakter
der landschaftlichen Einbildungskraft — der mobilisierten Natur des

Spaziergängers/Wanderers — verdichtet, hier ausführlich zitiert:

Nie habe ich so viel nachgedacht, nie war ich mir meines Daseins, meines
Lebens so bewußt, nie war ich sozusagen mehr Ich als auf den Reisen, die ich allein
und zu Fuß gemacht habe. Im Marschieren liegt etwas meine Gedanken Anfeuerndes

und Belebendes, und ich kann kaum denken, wenn ich mich nicht vom

30 Jean-Jacques Rousseau, Die Bekenntnisse, übertragen von A. Semerau, Frankfurt
a. M. und Hamburg, Fischer Taschenbuch Verlag, 1961, S. 39 Teil I, Buch 1).

"J'aurais passé dans le sein de ma religion, de ma patrie, de ma famille et de mes
amis, une vie paisible et douce [...]. J'aurais été bon chrétien, bon citoyen, bon
père de famille, bon ami, bon ouvrier, bon homme en toute chose. J'aurais aimé

mon état, je l'aurais honoré peut-être; et, après avoir passé une vie obscure et
simple, mais égale et douce, je serais mort paisiblement dans le sein des miens." —

Hierzu vgl. Verf., "Selbsterfahrung zu Fuss. Spaziergang und Wanderung als

poetische und geschichtsphilosophische Reflexionsfigur im Zeitalter Rousseaus",
in: Jürgen Söring und Peter Gasser (Hg.), Rousseauismus. Naturevangelium und

Literatur, Frankfurt a. M., Berlin usw., Peter Lang, 1999, S. 133—154; hier S. 140ff.
31 Ebd.



Mobilisierung der Natur 171

Platze rühre; mein Körper muß in Bewegung sein, wenn es mein Geist sein soll.
Der Anblick des freien Feldes, der Wechsel angenehmer Aussichten, die frische

Luft, der gute Appetit, das Wohlbefinden, das sich beim Wandern einstellt, die

Ungebundenheit des Gasthauslebens, die Entfernung von allem, was mich meine

Abhängigkeit fühlen läßt, von allem, was mich an meine Lage erinnert, all das

befreit meine Seele, gibt mir eine größere Kühnheit der Gedanken, schleudert mich
gewissermaßen hinein in die unendliche Mannigfaltigkeit der Wesen mit der
Kraft, sie zu verbinden, sie auszuwählen, mir sie nach Gefallen ohne Scheu und
Furcht anzueignen. Ich verfüge als Herr über die ganze Natur; mein Herz, von
Gegenstand zu Gegenstand gaukelnd, verbindet sich, verschmilzt mit denen, die

ihm zusagen, umgibt sich mit reizenden Bildern, berauscht sich an seligen
Empfindungen. 32

Zahlreiche Passagen und Episoden der Confessions bezeugen den
Absturz dieser selbstmächtigen Einbildungskraft, deren Flug die immer
weitere Entfernung von der Herkunftswelt — der sozialen Welt, der
fest umrissenen, der gegenständlichen Welt — zur Voraussetzung hat
und daher von innerer Auszehrung bedroht ist. Aber Rousseau kehrt
nicht in die Vaterstadt zurück. Stattdessen evoziert er die verlassene

Herkunft in idealisierten Bildern von Heimatlichkeit; Heimat kehrt
wieder als Nostalgie. Ja, mehr als das: Rousseau schafft sich eine neue
Heimat in der Imagination, eine Gebundenheit aus eigener
Schöpfungsvollmacht. In den Rêveries d'un promeneur solitaire beschreibt der
alternde Autor seinen völligen Rückzug in die Innenwelt einer
Einbildungskraft, der es gelingt, den äusseren Raum — eine kleine Insel
auf dem Bieler See in der Westschweiz — zum exklusiven Spiegel ihrer
regressiv-solipsistischen "Träumereien" zu machen. So antwortet
dem Aufschwung der Phantasie, die den Menschen aus seiner le-

32 Ebd. S. 134f. Teil I, Buch 4). "Jamais je n'ai tant pensé, tant existé, tant vécu,
tant été moi, si j'ose ainsi dire, que dans ceux que j'ai faits seul à pied. La marche
a quelque chose qui anime et avive mes idées: je ne puis presque penser quand je
reste en place; il faut que mon corps soit en branle pour y mettre mon esprit. La

vue de la campagne, la succession des aspects agréables, le grand air, le grand
appétit, la bonne santé que je gagne en marchant, la liberté du cabaret, l'éloigne-
ment de tout ce qui me fait sentir ma dépendance, de tout ce qui me rappelle à

ma situation, tout cela dégage mon âme, me donne une plus grande audace de

penser, me jette en quelque sorte dans l'immensité des êtres pour les combiner,
les choisir, me les approprier à mon gré, sans gêne et sans crainte. Je dispose en
maître de la nature entière; mon cœur, errant d'objet en objet, s'unit, s'identifie à

ceux qui le flattent, s'entoure d'images charmantes, s'enivre de sentiments
délicieux."



172 Helmut /. Schneider

bensweltlichen Verankerung gerissen hat, seine Wieder-Verankerung
im Imaginären. Es ist der paradoxe Versuch einer Selbst-Verwurzelung

in der Einbildungskraft, der Wiedergewinnung der
verlorenen Heimat in der Phantasie und durch sie, als Phantasie.

"Imaginär" — dieser Begriff soll das differenzlose Bild, das Bild
ohne mimetischen Bezug zu einem Abgebildeten, also das Produkt
einer referenzlosen Einbildungskraft bezeichnen. Für sie gibt es ein
anderes Beispiel von europäischer Berühmtheit. "Wie froh bin ich,
dass ich weg bin!" lautet der erste Satz des Rousseau-Jüngers Werther,

eine Kurzformel für den Aufbruchsimpuls der modernen

Landschaftserfahrung, den Goethes Protagonist nun von Anfang an
als das Paradox eines Aufbruchs in regressive Phantasmen vollzieht.
Werther flieht aus der Beschränktheit der Realität in den Sehnsuchtsraum

einer weiblich-mütterlich konnotierten Natur, in dem er sich

neu zu erschaffen sucht, der ihm aber im selben Masse den Boden
seiner Existenz entzieht, in dem er sich als Wunschillusion erweist.

Nostalgische Wunschbilder sind die von Werther entworfenen Idyllen,

mit denen seine in der Natur entbundene Einbildungskraft sich
eine Bindung im Imaginären zu geben sucht. Der imaginäre Charakter

seines "Wahlheim" treibt jedoch über die künstlich gesetzten
Grenzen hinaus in die Selbstentleerung und Selbstzerstörung. In
Goethes Text erscheint die Herkunftswelt (die kaum als dargestellte
auftaucht) ganz in die verzehrende Bewegung der Einbildungskraft
hineingenommen. Nur oberflächlich bildet daher die
idyllischländliche Frühlingslandschaft des ersten Buchs einen Gegensatz zu
dem ewig wiederkäuenden Ungeheuer, das Werther später in der Natur

erblicken will; dieser Wechsel, zunächst eine Projektion seines

frustrierten Liebesverlangens, ist vor allem die jederzeit mögliche, ja

folgerichtige Wirkung der schrankenlosen Einbildungskraft.

III.

"So sind wir denn endlich aus den Toren der Stadt", beginnt Tiecks
Roman Fran^ Sternbalds Wanderungen von 1798, und es klingt wie ein
Echo auf Goethes Werther. Bei Tieck wird die Anschaulichkeit, die

Goethes Briefroman doch trotz der herausgestellten phantasmati-
schen Sehnsuchtsprojektionen seines Helden — und sei es nur wegen
der Geschichte seiner Liebesleidenschaft — besitzt, nun ganz in einen
Fluss von Gefühlsschwingungen im Medium der Landschaft aufge-



Mobilisierung der Natur 173

löst. Das selbst gewählte Wanderlos des Protagonisten und die Klage
über den Verlust der Heimat verbinden sich zu einer 'landschaftlichen

Musik' im Sinne des eingangs angesprochenen absoluten
Kunstideals.

Als ich so über die alten Giebel hinübersah, und über den engen dunkeln Hof,
als ich dich nebenan gehn hörte und die schwarzen Wolken so unordentlich
durch den Himmel zogen, ach! Sebasüan! wie wenn ihr mich aus dem Hause

würfet, als wenn ich nicht mehr euer Freund und Gesellschafter sein dürfte, als

wenn ich allein als ein Unwürdiger verstoßen sei, verschmäht und verachtet — so

regte es sich in meinem Busen.33

Wenig später versinkt Sternbald — wie der junge Jäger Christian aus

dem Unnenberg — in schwermütige "Träumereien, er fühlte sich wieder
einsam in der weiten Welt [...] Die dunkelgewordenen Bäume, die
Schatten die sich auf dem Felde ausstreckten, die rauchenden Dächer
eines kleines Dorfes und die Sterne, die nach und nach am Himmel
hervortraten, alles rührte ihn innig, alles bewegte ihn zu einem
wehmütigen Mitleiden mit sich selber"3^ — bis dann wiederum nur wenig
später — für uns jetzt wenig überraschend und wie ein anderes Echo,
diesmal auf den jugendlichen Wanderer Rousseau — ein euphorischer
Aufschwung folgt:

"Das Reisen", sagte er zu sich selber, "ist ein herrlicher Zustand, diese Freiheit
der Natur, diese Regsamkeit aller Kreaturen, der reine weite Himmel und der

Menschengeist, der alles dies zusammenfassen und in einen Gedanken
zusammenstellen kann: — o glücklich ist der, der bald die enge Heimat verläßt, um wie
der Vogel seinen Fittich zu prüfen und sich auf unbekannten, schöneren Zweigen

zu schaukeln. Welche Welten entwickeln sich im Gemüte, wenn die freie
Natur umher mit kühner Sprache in uns hineinredet, wenn jeder ihrer Töne unser

Herz trifft und alle Empfindungen zugleich anrührt [...]. Ich will nicht so

zaghaft sein, wie Sebasüan [der zurückgebliebene Freund], ich will mir selber
vertrauen."35

Mit der Darstellung solcher Gefühlsambivalenzen erweist sich Tieck
als der Erbe Rousseaus und des Verfassers des Werther, deren Stim-

33 Ludwig Tieck, Werke in vier Bänden (s. Anm. 1), Bd. I ("Frühe Erzählungen und
Romane"), S. 705.

34 Ebd. S. 711 (2. Kapitel).
35 Ebd. S. 712f. (3. Kapitel).



174 Helmut I. Schneider

mungslandschaften er zugleich überbietet. Aber bei ihm tritt nun
noch ein weiteres Moment hinzu, und das ist ein Reflexivwerden
ihres medialen Fliessens und damit auch ihres Kunstcharakters.
Landschaft wird zum selbstreferentiellen Kunsträum und gewinnt so

nun doch eine Objektivität, freilich eine andere als die, die wir ihr
eingangs bestritten haben, keine referentielle, sondern die Objektivität
des Artefakts. So wird der Jäger Christian im Runenberg in die Kunst
initiiert, indem ihm die geheimnisvolle Schöne eine Runentafel
überreicht, deren mysteriöse Schriftzeichen in ihm eine innere Landschaft
entbinden;36 und so wird Franz Sternbald bald nach der zitierten
Passage in eine Szene seines Heimatdorfs wie in ein von ihm selbst

gemaltes Bild versetzt, bevor er durch ein tatsächlich von ihm produziertes

Verkündigungs-Gemälde sich selbst eine unbefleckte Geburt
schenkt: eine Geburt durch die Kunst. Anders als bei dem Rousseau
der Rêveries, anders aber auch als beim Werther ist die imaginäre Heimat

also mehr als ein nostalgischer Sehnsuchtsraum, der für die
verlorene Herkunft entschädigt — das ist sie auch —, sie hat einen 'realen'

Ort, der freilich kein mimetischer Ort ist, vielmehr nur durch die
radikale Entfernung von aller Mimesis erreichbar ist: in der Kunst.

Der romantische Wanderer kommt also doch an, oder besser, er
ist schon immer angekommen (trotz bzw. in seiner Verirrung und
durch sie). Die entgrenzte Einbildungskraft, deren Weg wir vom
aufklärerischen Spaziergang an verfolgt haben, findet zu einer Bindung,
der aber keine ontologische Bedeutsamkeit, sondern eine rein ästhetische

Signifikanz zukommt. Ich möchte mit zwei Textbeispielen
schliessen, die diesen selbstreferentiellen Kunstcharakter der romantischen

Landschaft pointieren. Sie sind, wie sogleich zu sehen sein

wird, krass gegensätzlich. Das erste ist das kleine "Märchen" von
Hyazinth und Rosenblütchen, das Novalis in seinen gross angelegten,
Fragment gebliebenen philosophischen 'Naturroman' Die Kehrlinge
Sais einfügte. Auf den ersten Blick erscheint es als poetische Allegorie
der eingangs gestreiften romantischen Idee einer ursprünglichen Ein-

36 "In seinem Innern hatte sich ein Abgrund von Gestalten und Wohllaut, von
Sehnsucht und Wollust aufgetan, Scharen von beflügelten Tönen und wehmütigen

und freudigen Melodien zogen durch sein Gemüt, das bis auf den Grund
bewegt war: er sah ein Welt von Schmerz und Hoffnung in sich aufgehen, mächtige

Wunderfelsen von Vertrauen und trotzender Zuversicht, große Wasserströme,

wie voll Wehmut fließend." Tieck, "Der Runenberg" (Anm.l), S. 68.



Mobilisierung der Natur 175

heit von Natur und Geist, und zwar in der geschichtsphilosophischen
Fassung, nach der diese in der Gegenwart verloren, aber aus ihrer
Entfremdung heraus auf einer höheren Stufe wiedergewonnen werden

kann. Das ist freilich ein unendlicher Prozess, Erfüllung ist nur
stellvertretend und antizipierend in der Dichtung, im Traum und im
Märchen, erreichbar. Sie realisiert sich hier durch eine Kunstkonstruktion,

die in einer mehrfachen narrativen Schachtelung den
immerfort sich verschiebenden äusseren Horizont nach innen verlegt.
In der Märchenfigur des Jünglings, der sein geliebtes Zuhause und
sein geliebtes Mädchen verlässt, um sich auf den Weg zur "Mutter
der Dinge, der verschleierten Jungfrau" zu machen, spiegelt sich ein
Binnenerzähler, der auf seiner Suche nach der Wahrheit der Natur von
den Auskünften der Philosophen unbefriedigt bleibt. Und so wie dieser

Erzähler (und seine Zuhörer) erst durch das Märchen die

(symbolische) Wahrheit erfährt, so empfängt in einem weiteren mise

en abîme der wandernde Märchenheld seinerseits erst im Traum die

Offenbarung des höchsten Heiligtums, das sich dann freilich als

nichts anderes enthüllt denn seine verlassene Vergangenheit, jetzt
aber trans figuriert — eben durch die potenzierende Selbstspiegelung
des Gebildes — zum poetischen Bild: "Es dünkte ihm alles so bekannt
und doch in niegesehener [sie] Herrlichkeit, da schwand auch der
letzte irdische Anflug, wie in Luft verzehrt, und er stand vor der
himmlischen Jungfrau, da hob er den leichten, glänzenden Schleier,
und Rosenblütchen sank in seine Arme."37

Das zweite, wie gesagt gegensätzliche Beispiel ist Heinrich von
Kleists Beschreibung des Bildes von Caspar David Friedrich, "Mönch
am Meer": Empfindungen vor einer Seelandschajt. Wo Novalis poetische
Selbstreferentialität durch die "unendliche Verdoppelung" von
Rahmungen erzeugte,38 da hebt Kleist an Friedrichs Gemälde genau
umgekehrt die absolute Referenzlosigkeit hervor, die den Betrachter

vor ein buchstäbliches Nichts stellt, das jeglichen Rahmen als Bedingung

von Darstellung durchschlägt — bis zum letzten Rahmen: "als

37 Novalis, "Die Lehrlinge zu Sais", in: Schriften. Die Werke Friedrich von Hardenbergs,

hg. von Paul Kluckhohn und Richard Samuel, 2. Aufl. in vier Bänden, Bd. 1: Das
dichterische Werk, Stuttgart, W. Kohlhammer Verlag, 1960, S. 95.

38 Vgl. Winfried Menninghaus, Unendliche Verdopplung. Diefrühromantische Grundlegung
der Kunsttheorie im Begriff absoluter Selbstreflexion, Frankfurt a. Main, Suhrkamp Verlag,

1987.



176 Helmut I. Schneider

ob einem die Augenlider weggeschnitten wären", wie die oft zitierte

Formulierung lautet — hierdurch zugleich aber (vgl. August Wilhelm
Schlegel) die Rahmung als Bedingung von Sichtbarkeit ihrerseits
sichtbar macht. Letzteres aber ist für Kleist eine der Kunst
vorbehaltene Leistung, denn in der Realität gibt es stets den Abstand von
Ich und Landschaft, eine räumliche Staffelung und vor allem einen

graduellen Übergang von der normalen Lebenswelt in die als Bild
wahrgenommene Natur. "Herrlich ist es", so beginnt der kurze Text,
indem er von dieser 'normalen' Situation ausgeht,

in einer unendlichen Einsamkeit am Meeresufer, unter trübem Himmel, auf eine

unbegrenzte Wasserwüste, hinauszuschauen. Dazu gehört gleichwohl, daß man
dahin gegangen sei, daß man zurück muß, daß man hinüber möchte, daß man es

nicht kann, daß man alles zum Leben vermißt, und die Stimme des Lebens
dennoch im Rauschen der Flut, im Wehen der Luft, im Ziehen der Wolken, dem

einsamen Geschrei der Vögel, vernimmt.39

Ein solcher Dialog zwischen Mensch und Natur, ein Dialog auch

noch dort, wo letztere nicht antwortet ("ein Anspruch, den das Herz
macht, und ein Abbruch [...], den einem die Natur tut" — eine präzise
Formel für das, was in der Ästhetik der Zeit als Erfahrung des
Erhabenen themadsiert wurde), ein Dialog, wie er sich auch Tiecks Jäger
noch bot, ist vor Friedrichs Bild nicht möglich; dieses setzt den
Betrachter einem Schock aus, durch den er buchstäblich den Boden
unter den Füssen verliert. Jede Distanz nicht nur zwischen Betrachter
und Bild/Landschaft, sondern auch zwischen Bild und Gegenstand
ist hier aufgehoben; Zeichen und Bezeichnetes fallen zusammen,
doch nicht etwa im Sinne der höheren Bedeutsamkeit des Symbols,
sondern als Aufhebung jeglicher Bedeutsamkeit. Friedrich habe
damit, so Kleist, eine neue Bahn für die Kunst eröffnet, in der sich eine

"Landschaft mit ihrer eignen Kreide und mit ihrem eignen Wasser"
malen liesse — und fährt fort (ironisch?), dass man damit "die Füchse
und Wölfe [...] zum Heulen bringen" könnte — "das Stärkste, was

man, ohne allen Zweifel, zum Lobe für diese Art von Landschaftsmalerei

beibringen kann". Die mit sich selbst gemalte Landschaft, die

Landschaft als ihre eigene Verdoppelung — die Landschaft, die auf

39 Heinrich von Kleist, Sämtliche Werke und Briefe, hg. v. Helmut Semdner. Bd. 2,

München, Deutscher Taschenbuch Verlag, 1987, S. 327.



Mobilisierung der Natur 177

nichts mehr zeigt, nichts mehr bedeutet und insofern 'unsichtbar' ist
(rahmenlos, referenzlos) oder das Unsichtbare darstellt: Das wäre ein

Endpunkt des hier ganz fragmentarisch skizzierten Aufbruchs des

Menschen (als Spaziergängers und Wanderers) aus den Sicherungen
der Herkunft in eine von aller Referenz gelöste Einbildungskraft.



178 Helmut J. Schneider

Abstract

In accordance with much traditional and recent scholarship, this article characterizes
the literary landscape of early Romanticism (Friihromantik), as a medium between the

inner and the outer worlds. It then goes on to argue that the historical origin of the
romantic landscape lies in the basic Enlightenment move from the traditional world
into "the open", which also meant a new way of seeing and experiencing the world.
This process of mobilization increasingly set the imagination free from any referential

restrictions. In Romanticism, the landscape finally became the medium of the
self-reflective assertion of a poetic absolute, i.e., the absolute movement of the liberated

poetic mind.


	Mobilisierung der Natur : Bemerkungen zur romantischen Landschaft und ihrer Genese aus der Aufklärung

