Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2008)
Heft: 39: Die Topographie Europas in der romantischen Imagination = La

topographie de I'Europe dans I'imaginaire romantique = The topography
of Europe in the romantic imagination

Artikel: Mobilisierung der Natur : Bemerkungen zur romantischen Landschaft
und ihrer Genese aus der Aufklarung

Autor: Schneider, Helmut J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006523

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006523
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Helmut J. Schneider

Mobilisierung der Natur

Bemerkungen zur romantischen Landschaft und
ihrer Genese aus der Aufklarung

I.

(4 I j in junger Jager sal3 im innersten Gebirge nachdenkend

bei einem Vogelherde, indem das Rauschen der Gewis-

ser und des Waldes in der Einsamkeit tonte. Er bedachte
sein Schicksal, wie er so jung sei, und Vater und Mutter, die wohlbe-
kannte Heimat, und alle Befreundeten seines Dorfes verlassen hatte,
um eine fremde Umgebung zu suchen, um sich aus dem Kreise der
wiederkehtenden Gewohnlichkeit zu entfernen, und er blickte mit ei-
ner Art von Verwunderung auf, daf} er sich nun in diesem Tale, in
dieser Beschiftigung wiederfand. GroBBe Wolken zogen durch den
Himmel und verloren sich hinter den Bergen, Vogel sangen aus den
Gebiischen und ein Widerschall antwortete thnen. Er stieg langsam
den Berg hinunter, und setzte sich an den Rand eines Baches nieder,
der uber vorragendes Gestein schiumend murmelte. Er horte auf die
wechselnde Melodie des Wassers, und es schien, als wenn ihm die
Wogen in unverstindlichen Worten tausend Dinge sagten, die ihm so
wichtig waren, und er mufite sich innig betriiben, dal} er ihre Reden
nicht verstehen konnte.”!

Dieser Eingang von Ludwig Tiecks 1802 erschienener Erzihlung
Der Runenberg ruft eine Rethe von Momenten auf, die fir die romanti-
sche Stimmungslandschaft charakteristisch sind. An erster Stelle ist
die subjektive Perspektive zu nennen, durch die die dusseren Ein-

1 Ludwig Tieck, “Der Runenberg”, in: ders., Werke in vier Binden, hg. von Marianne
Thalmann, Bd. II: Die Mdrchen ans dem Phantasus. Dramen, Darmstadt, Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft, 1967, S. 61.

Colloquium Helveticum 39/2008



158 Helmut J. Schneider

dricke zum Ausdruck des Inneren werden. Man koénnte sagen, der
junge Jager, der sich “im innersten Gebirge” seinen Gedanken und
Empfindungen tberlisst, ist in sein eigenes Inneres ausgesetzt. Aus
der thn umgebenden abgeschiedenen Natur spricht ihn das Gefuhl
seiner Verlassenheit an, wihrend sie zugleich geheime, aber unver-
stindliche Botschaften an ihn zu richten scheint.

“Das sogenannte Romantische einer Gegend”, heisst es bei Goe-
the einmal, ist “ein stilles Gefuhl des Erhabenen unter der Form der
Vergangenheit oder, was gleich lautet, der Einsamkeit, Abwesenheit,
Abgeschiedenheit”.2 Der sublim-melancholischen Stimmung hilt in
unserem Textbeispiel freilich eine andere und gegensitzliche die
Waage, und das ist der Reiz der Verlockung, der den jungen Jiger in
einem raschen Empfindungswechsel ergreift: “Wieder sah er dann
umher”, so fihrt der Text fort, “und ihm dinkte, er sei froh und
gliicklich; so fasste er wieder neuen Mut und sang mit lauter Stimme
einen Jagergesang.” Das Lied 16st die unverstindliche “wechselnde
Melodie des Wassers” durch menschliche T6ne ab, es trigt sie in
Worte hintiber, die das ungebundene Jigetleben in der “schénen Ein-
samkeit” preisen und es der Miuhsal des Landmanns oder Schiffers
gegentiberstellen. Die letzte Strophe beschwoért das “schonste Bild”
der Jagdgottin Diana, das dem Jungling bald darauf als traumhaft-
halluzinatorische Wirklichkeit begegnen wird, als sich im Fels des
Runenbergs ein Fenster auftut und ihm den Blick auf eine wunderba-
re weibliche Gestalt gewihrt, die sich vor ihm entkleidet. Das Traum-
bild wird ihn nicht mehr loslassen und ihn schliesslich, lange
nachdem er eine biirgerliche Familienexistenz gegrundet hat, fir im-
mer in das Innere des Bergs zurtick ziechen.

Der Weg von Tiecks Helden, wie ihn dieser Erzihleingang vor-
weg nimmt, fihrt aus der Normalitit burgerlichen Lebens in den
Abgrund der Einbildungskraft. Deren Darstellungsmedium ist die
Landschaft, die sich hier im Phantasma schoner Weiblichkeit verdich-
tet. Diese Landschaft ist einerseits keine fest umrissene Lokalitit, sie
baut keinen topographisch vorstellbaren Raum auf. Sie erschépft sich
andererseits aber auch nicht darin, blosser Stimmungsraum fur das

2 Johann Wolfgang Goethe, “Maximen und Reflexionen”, in: Werke, hg. v. Erich
Trunz (Hamburger Ausgabe, Bd. XII, Hamburg, Christian Wegner Verlag, 1960,
S. 488 (=Nr. 868).



Mobilisierung der Natur 159

subjektive Empfinden zu sein. Vielmehr erzeugt sie eine Sphdre des
Dazwischen: zwischen Innen und Aussen, zwischen Subjekt und Welt,
in der philosophischen Terminologie der Epoche zwischen “Geist”
und “Natur”. Die romantische Landschaft kann daher als “Medium”
im exakten Sinn dieses Worts bezeichnet werden, ein Mittleres, das
freilich kein Vehikel einer Botschaft ist, sondern stets nur auf sich
selbst als ein vermittelndes Zwischen verweist. “Es gibt Gefiihle der
Menschenbrust”, schreibt Jean Paul in der Vorschule der Asthetik,
“welche unaussprechlich bleiben, bis man die ganze korperliche
Nachbarschaft der Natur, worin sie wie Dufte entstanden, als Worter
zu ihrer Beschreibung braucht.””?

Der Glaube an eine urspriingliche Entsprechung zwischen dem
Menschen und der Welt, mit einer Formulierung von Samuel Cole-
ridge die “sweet and indissoluble union between the intellectual and
material world”# ist eine zentrale Voraussetzung der romantischen
Kunstauffassung; man hat hierin sogar das entscheidende Moment
gesehen, das es erlaubt, von der Einheit einer europiischen romanti-
schen Bewegung zu sprechen.> Wenn Novalis schreibt: “Die Welt hat
eine urspriingliche Fihigkeit, durch mich belebt zu werden [...] Ich
habe eine ursp[ringliche] Tendenz und Fihigkeit die Welt zu bele-
ben” 6 so steht das bei ihm wie bei vielen seiner deutschen
Zeitgenossen in engem Zusammenhang mit der idealistischen Philo-
sophie, aber die englischen Romantiker etwa haben, auch ohne diese
metaphysische und geschichtsphilosophische Uberhéhung, genauso
gedacht.” Die “unauflosliche Einheit zwischen Geist und Natur” ist
jedoch nichts objektiv Fixierbares, sie ist nicht gegenstindlich dar-

5 Jean Paul (Johann Paul Friedrich Richter), “Vorschule der Asthetik”, in: Werke,
hg. v. Norbert Miller, Bd. 5, Minchen, Hanser, 1981, S. 290 (= 2. Auflage, § 80).

4 Samuel Coleridge, “Introduction” to: Pamphlet Anthology of Sonnets (1796).

5 René Wellek, “Romanticism Re-examined”, in: Northrop Frye (Hg.), Romanticism
Reconsidered. Selected Papers from the English Institute, New York und London, Co-
lumbia University Press, 1963, S. 133. — Vgl. auch Lilian R. Furst, Romanticism in
Perspective. A Comparative Study of Aspects of the Romantic Movements in England, France
and Germany, London, Macmillan, 1969.

6  Friedrich von Hardenberg (Novalis), Das philosophisch-theoretische Werk, hg. v. Hans
Joachin Mihl u. a., Bd. 2, Minchen, Hanser, 1987, S. 343.

7 Vgl hierzu Verf., “Nature”, in: Marshall Brown (Hg.), Romanticism. The Cambridge
History of Literary Criticism, vol. 5, Cambridge, Cambridge University Press, 2000,
S.92-114.



160 Helmut ). Schneider

stellbar; sie ldsst sich nur fassen als eine Bewegung von innen nach
aussen und von aussen nach innen, eine Bewegung, die keinen ande-
ren Ort, keine andere Wirklichkeit besitzt als ihren eigenen Vollzug.
Ihr ist kein Subjekt im strengen Sinn zuzuschreiben, da thr Wesen ja
gerade darin besteht, Subjektivitit in die Aussenwelt zu entlassen
(“aufzulésen” wire wiederum zu viel gesagt, da es um eine Erweite-
rung und Bereicherung des Subjekts geht, ohne dass sich diese
freilich einer dominierenden Aktivitit verdankt), so wie letztere ihren
Objektcharakter verliert und sich zum Innen hin 6ffnet, sich in ein
JInneres” hinein transfiguriert. Innen und Aussen, Subjekt und Objekt
verbinden sich in einem Dritten, dem kein gegenstindlicher Status ei-
gen 1st.8

Unter dem Gbermichtigen Einfluss der philosophischen Tradition
hat die (deutsche) germanistische Forschung die romantische Land-
schaft, soweit sie ihr Beachtung schenkte, oft zu schnell dem
idealistischen Verséhnungsparadigma unterstellt und als dessen Reali-
sierung vergegenstindlicht, ohne dieser Dynamik gerecht zu werden:
der Dynamik einer, um es zu wiederholen und dabei einen Lieblings-
ausdruck der Romantik zu verwenden, “schwebenden” Einbildungs-
kraft, die die Spaltung in Subjekt und Objekt, Empfindung und
Gegenstand nicht in einer vorab geleisteten Synthese still stellt, son-
dern in einer stindig neu hergestellten, eben: schwebenden Balance
halt.? Phinomenologische Einzelbeschreibungen romantischer Dich-
tungs-Landschaften dirften daher fruchtbarer sein als ihre (noch-
malige) philosophische Explizierung. Eine der bekanntesten und bis
heute unibertroffenen ist Richard Alewyns Analyse der Landschaft
Eichendorffs.10 Alewyn arbeitete detailliert die Bewegtheit der Ei-
chendorffschen Landschaftsbilder heraus, die Riumlichkeit als ein
Arrangement von Licht- und Klangeffekten herstellen — “ein korper-

8 Zum Verschmelzen, bzw. Ineinanderblenden oder wechselseitigem Projizieren
von Innen und Aussen in der romantischen Landschaftsbildlichkeit vgl. Heinz
Hillmann, Bildlichkeit der dentschen Romantik, Frankfurt a. M., Athenium, 1971; bes.
S. 59—64 (zu Tieck und Wackenroder) und S. 207-228 (zu Eichendorff).

9 Als geistesgeschichtliche Darstellung immer noch brauchbar: Helmut Rehder,
Die Philosophie der unendlichen Landschaft. Ein Beitrag zur Geschichte der romantischen
Weitanschannung, Halle /Saale, Max Niemeyer Verlag, 1932.

10 Richard Alewyn, “Eine Landschaft Eichendortfs”, in: ders., Probleme und Gestalten.
Essays, Frankfurt a. M., Insel Verlag, 1974, S. 203-231.



Mobilisierung der Natur 161

loses Gebilde aus reiner Bewegung”.!! Eichendortfs Landschaft ist
fur Alewyn kein subjektiver Stimmungsausdruck, keine Seelenland-
schaft (welche letztere er Gberhaupt als untypisch fiir die Romantik
ansicht und vielmehr in der dlteren Empfindsamkeit sowie bei von
ihr beeinflussten Autoren wie Jean Paul, Wackenroder und dem fri-
hen Tieck ansiedelt). Sie ist zwar eine weitgehend ungegenstindliche,
dennoch intensiv Raum evozierende Schoépfung; “reiner Raum, aus
nichts gemacht als aus Bewegung, der konsequenteste Versuch, rei-
nen Raum in der Dichtung darzustellen, den wir kennen.”!2 Den
reinen Raum setzt Alewyn mit dem “erlebten Raum” gleich, den er
freilich nicht niher bestimmt, aber jedenfalls von psychologischem
Subjektivismus unterschieden wissen will.13

Alewyns ganz auf die Struktur, ja: Faktur des literarischen Phino-
mens konzentrierte Analyse, die sich bewusst (und nicht ohne
unterschwellige Polemik) von weiter ausgreifenden Deutungen, etwa
im Sinne der Natursymbolik und -philosophie fernhalt, riickte umso
eindrucksvoller die artistische Eigenschaft der romantischen (hier Ei-
chendortfs) Landschaft ins Licht. “Reine”, vom Ké&rper emanzipierte
Bewegung!4 und “reiner Raum” deuten auf ein absolutes, selbstbe-
ziigliches Gebilde. Ahnlich hatte die Frithromantik bereits die
Landschaft — die sie meistens im Medium der Landschaftsmalerei in
den Blick nahm — als Beispiel einer “absoluten”, von Gegenstandsbe-
zugen abgelosten Kunst behandelt und sie der in dieser Bezichung
vorbildhaften Musik zur Seite gestellt. Die Musik — verstanden als
“absolute Musik™, wie sie zuerst von Wackenroder und seinem
Freund Tieck Epoche machend beschrieben wurde!s — lieferte das
Ideal einer sich radikal vom Mimesisprinzip abkehrenden, insofern
geistigen und korperlosen Kunst, das auch fur die Landschaft gelten
sollte. In den frihen Schriften Wackenroders und Tiecks wird diese
Verbindung ausdriicklich hergestellt. “Der Landschaftsmaler muss

11 Edd. S. 217.

12 Ebd. S. 228.

13 In einer Fussnote verweist er zustimmend auf einen Aufsatz von Friedrich Otto
Bollnow und gibt seiner Strukturanalyse damit andeutungsweise doch einen phi-
losophisch-phinomenologischen Hintergrund, vgl. S. 230f.

14 Ebd. S. 216.

15 Carl Dahlhaus, Die absolute Musik, Kassel und Munchen, Birenreiter Verlag und
Deutscher Taschenbuch Verlag, 1978.



162 Helmut J. Schneider

sich [...] am paradigmatischen Muster der Musik orientieren: er wird
aufgefordert, sich zur Autonomie, Freiheit und absoluten Gegen-
standslosigkeit der Musik zu erheben.”16 Auch August Wilhelm
Schlegel zeichnete in seinen 1801 in Berlin begonnenen Vorlesungen
iiber iteratur und schine Kunst die Landschaftsmalerei als “musikali-
schen Teil” der Malerei aus, in der sich deren allgemeiner Gattungs-
charakter am reinsten verwirkliche. Die Malerei, so Schlegel, habe ihr
Wesen allgemein in der Konzentration auf das Medium des Sehens,
auf Schein und Licht, im Unterschied zur Korperbezogenheit der
Plastik (was fiir den romantischen Theoretiker Schlegel zugleich ihre
Modernitit gegentiber der von den Klassizisten privilegierten antiken
Skulptur ausmachte); aber erst in der Landschaftsmalerei emanzipiert
sich das Medium vollstindig von seinem Gegenstand:

Die Gegenstinde anderer Gattungen [gemeint: der Malerei], eine Blume, eine
Frucht, Tiere und Menschen, sind, auch wenn sie nicht gesehen wirden, an und
fur sich etwas Bestimmtes; die Landschaft als solche existiert nur im Auge ihres
Betrachters. Hier mulite die Kunst des Scheines also zum vollsten Bewultsein
ihrer selbst kommen, alles beruht auf den Wunderkiinsten der Luftperspektive.
Licht und Luft, die in anderen Gattungen nur als Hilfsmittel und unumgingliche
Bedingungen der Sichtbarkeit mit behandelt werden, wihlt sich der Land-
schaftsmaler unmittelbar zu seinen Gegenstinden.1”

Hier tritt die selbstreferentielle Wendung klar hervor, durch die das
Medium selbst zum Gegenstand und die Bedingung der Sichtbarkeit
ithrerseits sichtbar gemacht wird.!8 Die Existenz der Landschaft “nur
im Auge des Betrachters” meint weder ihre Reduzierung auf subjekti-
ve Gefihlsprojektion noch ihre Sublimierung im Geist, sondern die
Formulierung zielt auf den urspriinglichen Wahrnehmungsakt, der
uns die Welt zuerst im blossen optischen Schein gibt, bevor wir sie in

16 Elisabeth Décultot, “Das frithromantische Thema der “musikalischen Land-
schaft” bei Philipp Otto Runge und Ludwig Tieck”, in: Athendum 5 (1995),
S. 213-234; hier S. 226. — Zum Verhiltnis romantischer Musik und Landschaft
vgl. ausserdem Alice Kuzniar, “The Vanishing Canvas. Notes on German
Landscape Aesthetics”, in: German Studies Review 11 (1988), S. 359-376, bes.
S. 360-362. Kuzniars Aufsatz arbeitet Uberzeugend die Ungegenstindlichkeit der
romantischen Landschaftskonzeption heraus.

17 August Wilhelm Schlegel, Die Kunstlehre, Stuttgart, W. Kohlhammer Verlag 1963,
S. 175f. (= Kritische Schriften und Briefe, hg. von Edgar Lohner, Bd. II).

18 Vgl. die konzise Darstellung bei Kuzniar, S. 364ff.



Mobilisierung der Natur 163

eine pragmatisch-kausale und perspektivisch-raumliche Ordnung
bringen lernen (und damit ihre primdre Visualitit zu sehen verler-
nen!); die “pittoreske Einbildungskraft” dient dazu, so Schlegel in
einer bemerkenswert modernen Einsicht, “den Schein in uns wieder
herzustellen”. Die Transformation des dreidimensionalen Lebens-
raums in die Zweidimensionalitait des Tafelbilds wird als Wieder-
gewinnung unverstellter Wahrnehmung begriffen: “Die Malerei [und
das heil3t eben insbesondere: die Landschaftsmalerei] witft das reine
urspriingliche Sehen gleichsam aus uns heraus, indem sie das gerun-
dete, vor- und zuricktretende [sic] auf eine flache Tafel bringt, wie
wir es unstreitig zuerst sehen.”1?

II.

Mit August Wilhelm Schlegels Konzeption der malerischen Land-
schaft als Paradigma einer referenzlosen, was ja auch heisst: nicht-
expressiven Kunst haben wir uns scheinbar weit entfernt von dem
Textbeispiel Tiecks und dessen Evokation von “Stimmung”. Ich
mochte 1m Folgenden versuchen, die beiden Aspekte der romanti-
schen Landschaft als Stimmungsraum einerseits und als selbst-
referentielles Gebilde andererseits, die ich im Begriff des Mediums
cher assoziativ verbunden habe, in einer historischen Perspektive zu-
sammenzufithren.20 Die Vorstellung eines Mediums setzt ja seine

19 Schlegel, S. 160. Freilich macht der Fortgang des Zitats auch die Grenzen dieses
ursprunglichen Sehens deutlich, wenn Schlegel betont, dass dieser Schein sich er-
schliesst “weder fiur das kindische und ungeiibte Auge, noch fiir das in der
Dienstbarkeit des Bedurfnisses allzu getibte, welches den Schein selbst wahrzu-
nehmen ginzlich verlernt hat, sondern fir einen gebildeten Sinn der bei dem
Schein verweilend zugleich die Bedeutung desselben [!] auf das bestimmteste er-
kennt.”

20 Die beiden Aspekte erinnern an zwei gegensitzlich erscheinende Tendenzen der
Romantik, wie sie oft historisch mit ihrer frihen und spateren Phase identifiziert
werden und sich auch in differenten Forschungsperspektiven widerspiegeln: eine
eher artistisch-rhetorisch-selbstreflexive, die semiotische, strukturalistische und
dekonstruktive Zugangsweisen begiinstigt, und eine idealistisch-geschichts-
philosophisch-psychologische (oder psychoanalytische), die hermeneutische
Deutungen provoziert. — Bereits 1924 hatte Arthur Lovejoy eine heftige Kontro-
verse in der angelsichsischen Romantikforschung mit seiner Unterscheidung
einer “primitivistischen” und “konstruktivistischen” Tendenz in der Literatur des



164 Helmut J. Schneider

(relative) Unabhingigkeit und Selbststindigkeit gegeniiber den festge-
legten Instanzen des Subjekts und Gegenstands (auch des
Adressaten) voraus. Die Herausbildung der romantischen Landschaft
als eines autonomen Mediums aber ist, so schlage ich vor, das Ergeb-
nis eines historischen Prozesses, dessen Ursprung in der frihen
Aufklirung, oder noch weiter ausgeholt, der Neuzeit liegt. Konstitu-
tiv fur die moderne Landschaftserfahrung — das heisst die bildhafte
Erfahrung der Natur?! — ist eine genuin neuzeitliche Einstellung, die
in ihr einen dsthetischen Ausdruck findet. Gemeint ist die Geste des
Aufbruchs, des Uberschreitens der bekannten und tiberlieferten Welt.
Sie wird nicht nur reprisentiert von der spektakuliren Figur des ko-
lumbianischen FEntdeckers, sondern auch — so iberraschend es
klingen mag — vom Spazierganger vor die Tore der Stadt oder dem
Wanderer in die Ferne, der — in wie auch immer ‘nutr’ symbolischer
Weise — der angestammten und vertrauten Welt den Ricken kehrt,
um ins Neue und Unbekannte aufzubrechen (man kénnte von einer
kulturhistorischen Breitenverkorperung des Entdeckergestus spre-
chen). Im Gang hinaus in die Landschaft — und Landschaft
konstitutert sich erst in diesem “Transcensus” (J. Ritter), ihr ist stets
ein “Gestus des Hinaustretens” (Adorno) eingesenkt, Landschaft ist
die Verwirklichung dieses Uberschreitens — begibt sich der Mensch in
eine ‘andere’ Welt.22

Das ist aber zugleich die Welt der Einbildungskraft. Die Ent-
deckung der Landschaft als eines anderen Raums — unterschieden vom
Raum der Herkunft — ist eng verknupft mit einer zweiten Ent-

ausgehenden 18. Jahrhunderts ausgelost: Nur die zweite liess er als Epochenkri-
terium fiir die Romantik gelten (wobei er der deutschen Frithromantik eine
fithrende Stellung einrdumte), wihrend er die erste mit dem Rousseauismus der
Empfindsamkeit verband. Eine dhnliche Anschauung liegt auch Alewyns Aufsatz
zugrunde. — Arthur Lovejoy, “On the Discriminations of Romanticism”, in:
M. H. Abrams (Hg.), English Romantic Poets: Modern Essays in Criticism, New York,
Oxford University Press, 1960.

21 Dies wire die kiirzeste Definition von “Landschaft”. Vgl. hierzu und allgemein
zum Folgenden den bis heute grundlegenden Essay von Joachim Ritter: “Land-
schaft. Zur Funktion des Asthetischen in der modernen Gesellschaft”, in: ders.,
Subjektivitat. Sechs Essays. Frankfurt a. M., Suhrkamp Verlag, 1974.

22 Zur neuzeitlichen Uberschreitungsfigur, die sich vor allem in der Landschaft ar-
tikulierte, vgl. die wichtige Studie von Albrecht Koschorke, Die Geschichte des
Horizonts. Grenge und Grengiiberschreitung in literarischen Landschaftsbildern, Frankfurt
a. M., Suhrkamp Verlag, 1989.



Mobilisierung der Natur 165

deckung, der Entdeckung der Einbildungskraft als eines anderen, von
Verstand und Vernunft unterschiedenen Vermogens. Von hier aus
lisst sich die romantische Landschaft als Hohepunkt einer Entwick-
lung deuten, in der sich die Einbildungskraft mehr und mehr aus
threm Bezug auf die dussere Welt (Natur) 16st, bis sie nur noch in sich
selbst Bestand, und das heisst: einen unstabilen, schwankenden,
schwebenden Bestand hat. Der Mensch, der sich in die Landschaft
hinaus begibt, ist der narrative Kristallisationspunkt dieser Entwick-
lung. In dem Masse, wie die Einbildungskraft sich vom ausseren
Raum ablost und dessen “Wirklichkeit” absorbiert und in sich hinein
zieht, wird der Spazierginger zum Wanderer, der sich schliesslich im
Unwegsamen, Abgriindigen verirrt.

Wenn wir jetzt einige Stationen des grossen europiischen Vor-
gangs der “Entdeckung der Landschaft” skizzieren, ist ein noch-
maliger Blick auf Tiecks einsamen Jager nutzlich. Dessen Verlassen-
heitsgefihl verdankte sich ja seinem eigenen Entschluss, von zuhause
weg zu gehen; ich wiederhole aus dem Eingangszitat: “Er bedachte
sein Schicksal, wie er so jung sei, und Vater und Mutter, die wohlbe-
kannte Heimat, und alle Befreundeten seines Dorfes verlassen hatte,
um eine fremde Umgebung zu suchen, um sich aus dem Kreise der
wiederkehrenden Gewohnlichkeit zu entfernen, und er blickte mit ei-
ner Art von Verwunderung auf, da} er sich nun in diesem Tale, in
dieser Beschiftigung wiederfand.” Das macht den jungen Mann weit
cher zum Nachfahren der Aufklirung statt zur Figur des Mirchens,
mit dessen Form sein Autor Tieck souverian spielt. Die “Entdeckung
der Landschaft” vollzog sich seit dem frithen 18. Jahrhundert als ein
um seiner selbst willen gesuchter ‘Aufbruch ins Freie’. Die frithen
aufklarerischen Landschaftstexte — in Deutschland etwa von Barthold
Heinrich Brockes, Albrecht von Haller, Ewald von Kleist — feiern
den Gang hinaus in die Natur als einen Akt der Befreiung und Neu-
entdeckung der Welt. Nicht Gesellschaftsflucht, Eskapismus oder
Nostalgie kennzeichnen die aufklirerische Landschaft, sondern um-
gekehrt eine Zuwendung zur Welt im Licht frisch gewonnener
Erfahrungsoffenheit. Sie realisierte sich typischerweise in der Bewe-
gungsform des Spaziergangs, der sich durch seine Selbstzweck-
haftigkeit auszeichnet: Der Spaziergang hat kein anderes Ziel als
seinen eigenen Vollzug. Spazieren ist Gehen um des Gehens willen,
und dieses wiederum ist verbunden mit einem Sehen um des Sehens
willen.



166 Helmut J. Schneider

Voraussetzung und Grundakt dieser Erfahrung sind stets diesel-
ben: die Abkehr vom Gewohnten, Vertrauten und Alltidglichen und
der ziellose Aufbruch ins Neue und Unbekannte, der aber primar
keine neue Gegenstandlichkeit, keine topographischen Riume er-
obert,23 sondern als Sphiare der unbestimmten Erwartung und Nicht-
Festgelegtheit zum Medium einer neuen und anderen Wahrnehmung
wird. Der mediale Charakter manifestiert sich darin, dass von ihr aus
ein neues, verwundernd-“wunderbares” Licht gerade auf die alte
Umgebung fillt. In einem Text fir seine Hamburger Wochenschrift
Der Patriot aus dem frihen 18. Jahrhundert (1725) beschreibt Brockes,
wie er auf einem Gang auf die Wille vor der Stadt auf einer Bank aus-
ruht und von einer wunderbaren, paradiesischen Gegend triumt;
aufgewacht, sieht er die Wirklichkeit des Traums unmittelbar vor sei-
nen Augen liegen, nimlich die Ansicht Hamburgs — der Traum hat
thm die Schoénheit seiner Heimatstadt offenbart.24 Der Spaziergang ist
das Uberschreiten des Vertrauten und daher leicht Ubersehenen,
nicht eigentlich Wahrgenommenen; der Gang hinaus in die Land-
schaft setzt die Einbildungskraft als gewissermallen unverbrauchtes
Auge, als ein Medium frischen, emphatisch gesagt: adamitischen
Welterlebens frei.2s

Hier ist die konstitutive Verbindung der neuen Landschaftsisthe-
tik mit dem neuen Konzept der Einbildungskraft als welt-
erschliessendem Vermogen deutlich zu greifen. Sie wird theoretisch
erstmals zu Beginn des 18. Jahrhunderts in einem wirkungsvollen
englischen Text hergestellt, der auch Brockes beeinflusste: Joseph
Addisons Essays “On the Pleasures of the Imagination” von 1709.
Ein Mensch, der seine Einbildungskraft kultiviert und hinaus in der

23 Das tut sie natirlich auch; prominente Beispiele hierfiir sind die Alpen im Gefol-
ge des 1732 erschienenen langen Gedichts von Albrecht von Haller (an den dann
Rousseau ankniipfte) oder am Ende des Jahrhunderts die Rheinlandschaft.

24 Barthold Heinrich Brockes, Der Patriof, nach der Originalausgabe Hamburg
1724-1726 [...] hg. v. Wolfgang Martens, Hamburg, Kiliner, 1969, Bd. 2, S. 358t.
(No. 96, 1. November 1725).

25 Brockes beschreibt seine Erfahrung hier — wie in vielen seiner Gedichte — in reli-
gitser Sprache als Neugeburt: “von meinen Augen fiel zusehends eine schuppige
Haut herab [...] dieB alles, das ich bisher, seiner Nihe ungeachtet, nicht wahrge-
nommen, flillete mir meine nun aufmercksamen Sinne in solcher Masse, dal3
mein gantzes Geblit sich auffs neue belebet fihlte, und ich dadurch gleichsam
ein gantz anderer Mensch wurde” (ebd.).



Mobilisierung der Natur 167

schonen Natur spazieren geht, so heisst es dort, “looks upon the
World, as it were, in another light, and discovers in it a Multitude of
Charms, that conceal themselves from the generality of mankind”.26
Addison preist den Gesichtssinn (“Our Sight is the most delightful of
our senses”, beginnt der erste Essay), der in der Landschaft eine un-
begrenzte Nahrung findet. Die Dominanz des Visuellen iiber andere
Sinneseindricke wird fir den aufklirerischen Spaziergang bestim-
mend bleiben. Sie ist jedoch nicht zu trennen von dem inneren Auge
der Einbildungskraft, dessen Vergnigungen — die “pleasures of the
imagination” — ebenso von den kinstlerischen, nicht zuletzt sprachli-
chen Nachahmungen der Natur geweckt werden (Addison spricht
von “primary” und “secondary pleasures”); dussere und innere Bilder
greifen ineinander, visuelle Wahrnehmung und Phantasietatigkeit ar-
beiten zusammen und steigern sich gegenseitig zu einer Art
transfigurierender Sichtbarkeit. Dabei verliert diese freilich nicht ih-
ren Bezug zur dusseren Welt, die sie vielmehr im Gegenteil eben erst
eigentlich sichtbar macht (siehe Brockes’ “Traum’ von Hamburg).

Das ist zu beachten, wenn man den visuellen Charakter der Land-
schaftsisthetik hervorhebt und etwa den Spazierginger als ein
spazieren gehendes Auge kritisiert, dessen Isolierung vom ganzen
Korper (nicht zuletzt der physischen Anstrengung) ein Ausdruck
neuzeitlich-aufklarerischer Rationalisierung und Distanzierung von
einer ‘ganzheitlich’ erfahrenen Natur sei.?” Tatsichlich kann man in
dem neuartigen “landschaftlichen Auge” die Abspaltung eines immer
gefrissiger werdenden visuellen Bemichtigungstriebs von der krea-
turlichen condition humaine erkennen, wie ihn schon Addisons
Ausfihrungen ganz naiv preisen. “It is but opening the Eye, and the

26 Joseph Addison, “Essays on the Pleasures of the Imagination”, in: G. Smith
(Hg.), Addison and Steele and Others. The Spectator, London and New York, Twayne,
1963, Bd. 3, S. 278.

27 Zur Vorherrschaft des Visuellen vgl. allgemein Bernhard Waldenfels, “Ginge
durch die Landschaft”, in: Manfred Smuda (Hg.), Landschaft, Frankfurt a. M.,
Suhrkamp Verlag, 1976, S. 29-43; zum Vordringen der korperlichen Geherfah-
rung John Dixon Hunt, The Figure in the Landscape. Poetry, Painting, and Gardening
During the Eighteenth Century, Baltimore, Johns Hopkins University Press, 1989.
Zum Spaziergang in einer breiten kulturhistorischen Perspektive vgl. Axel Gell-
haus, Christian Moser und Helmut J. Schneider (Hg.), Landschafisginge —
Bewusstseinslandschaften. Zur Kulturgeschichte und Poetologie des Spaziergangs, Koln und
Weimar usw., Béhlau Verlag, 2007; darin u.a. die Einleitung.



168 Helmut ). Schneider

Scene enters”, heisst es einmal bei thm.28 Derselbe Vorgang bedeutete
aber die Entlastung der Wahrnehmung vom Realititsdruck, die sie
frei setzte zu produktiver, innerer Aktivitat. Gehen (dem wie ausge-
fuhrt ein urspriungliches Weggehen vorausliegt), Sehen und Phantasieren
sind in einem einheitlichen Vorgang verbunden. Wenn im weiteren
Verlauf des 18. Jahrhunderts das Gehen dann stirker als ein ganzheit-
licher, alle Sinne in Anspruch nehmender korperlicher Akt und die
Landschaft als synisthetisches Ensemble dargestellt (und erfahren)
wurde, so war das gepaart mit einer Steigerung und Intensivierung
der Phantasietitigkeit; jetzt konnte das innere Auge sogar das dussere
dominieren oder sich ganz von ithm ablosen. In diesem Prozess findet
der Spazierginger schliesslich nicht mehr nach Hause zurick, seine
im Ubertritt aus der Herkunftswelt gewonnene Sicht wirft ihren
Glanz nicht mehr auf diese zuriick, sondern verselbststindigt sich;
der heillos, das heisst riickkehrlos Verirrte verliert sich im Imagindren.
Damit ist der (autklarerisch-empfindsame) Spazierginger zum roman-
tischen Wanderer geworden.2?

Aber so wie im aufklirerischen Spaziergang bereits die potentiell
entgrenzende Dynamik der Einbildungskraft am Werk war, auch
wenn sie stets gegenstandlich und lebensweltlich rtiickgebunden blieb,

28 Addison, 4.4.0., S. 277.

29 Schillers grosse “Spaziergangs”-Elegie von 1795, die einen Landschaftsgang zum
Medium geschichtsphilosophischer Reflexion macht, zeigt diesen Ubergang an-
schaulich, wenn das Ich sich nach langem Aufstieg aus der fruchtbaren Ebene
plotzlich in unwegsamem Gebirge verloren sicht, das thm zum Gleichnis moder-
nen Naturverlusts und der in der Franzosischen Revolution ausbrechenden
Gewalt wird (“Aber wo bin ich? Es birgt sich der Pfad. Abschussige Grunde /
Hemmen mit gihnender Kluft hinter mir, vor mir den Schritt. / Hinter mir blieb
der Girten, der Hecken vertraute Begleitung, / Hinter mir jegliche Spur mensch-
licher Hinde zuriick.”); der verirrte Wanderer kommt jedoch schnell wieder zu
sich, indem er sich einer in allem historischen Wechsel gleich bleibenden Natur
versichert, die den Spazierginger bis hierhin getragen und ihm ihren Anblick ge-
schenkt hat und tberdies sich in der klassischen Kunstgestalt manifestiert:
“Unter demselben Blau, tiber dem nimlichen Grin / Wandeln die nahen und
wandeln vereint die fernen Geschlechter, / Und die Sonne Homers, siehe! sie li-
chelt auch uns.” Mit der poetologischen Selbstreferenz auf die klassische Form
weist Schillers Text auf die Romantik voraus, die aber seine Trostung der Rick-
versicherung — die Heimkehr so zu sagen in die klassische Welt - nicht mehr
kennt (vgl. Teil III des Aufsatzes). Friedrich Schiller, “Der Spaziergang”, in:
Samtliche Werke, hg. v. G. Fricke und Herbert G. Gopfert, Bd. 1., Miinchen, Han-
ser Verlag, 1960, S. 228-234.



Mobilisierung der Natur 169

so verliert andererseits und spiegelbildlich hierzu die entbundene, frei
“schwebende” Imagination der romantischen Wanderung nicht den
Bezug auf ithren Ausgangspunkt. Sie nimmt thn vielmehr als inneren
Antrieb in ithre Bewegtheit auf. Die Bewegungslandschaft der Ro-
mantik, einerseits autonomes Medium einer freigesetzten Fin-
bildungskraft, wie gesagt wurde, ist andererseits durchsetzt mit
imaginiren Sehnsuchtsbildern der Vergangenheit, die ihr eine spezifi-
sche Spannung mitteilen. Die Permanenz des Unterwegsseins speist
sich aus der Spannung von ‘Heimat’ und Ferne oder Fremde (erst in-
nerhalb dieser Polaritit gibt es ja Heimat), von heimischer Bindung
und freier Ungebundenheit. “Wohin gehen wir? Immer nach Hause”
so fasst ein bekanntes Zitat aus Novalis” Heznrich von Ofterdingen dies in
eine paradoxe Einheit zusammen. Die romantische Landschaft wird
so zum Medium der zwiespiltigen psychologischen Gefiihlslage des
modernen Menschen, der sich aus den Sicherungen seiner Her-
kunftswelt heraus begeben hat. Auf der poetologischen (neben der
psychologischen) Ebene stellt sich der Zwiespalt dar als Spannung
zwischen gegenstindlicher Anschauung und Entgegenstindlichung,
zwischen Mimesis und a-mimetischer Entreferenzialisierung.

Man konnte hier sagen, die Spazierginger der (frithen) Aufklirung
gaben sich ‘naiv’ ihrer Entdeckungslust hin, wihrend ihre Nachfolger
den Verlust empfanden, der mit dem Aufbruch aus der traditionellen
Welt verbunden war, auf den sie dennoch nicht verzichten wollten,
dessen Dynamik sie vielmehr steigerten. An keinem anderen Autor
tritt diese Spannung, die sich bei thm bis zur inneren Zerrissenheit
zuspitzt, so plastisch und fir die Epoche bestimmend hervor wie bei
Jean-Jacques Rousseau. Rousseaus Werk steht ja allgemein im Schei-
telpunkt zwischen europdischer Empfindsamkeit und Romantik. An
seiner Landschaftsgestaltung lassen sich Ubergang (oder Umschlag)
und innerer Zusammenhang zwischen der aufklirerisch-empfind-
samen und der romantischen Landschaft anschaulich illustrieren. In
den autobiographischen Confessions beschreibt Rousseau die “ver-
hangnisvolle Wendung [s]eines Schicksals”, als er seine Vaterstadt
Genf verliess. Er war eines Abends wieder einmal zu spit von seinem
Spaziergang ausserhalb der Stadt zurtick gekehrt und hatte deren Tor
verschlossen gefunden. Spontan entschloss er sich wegzugehen, und
damit begab er sich auf eine jahrelange, buchstibliche Wanderschaft
(und wurde so zum ersten grossen — modernen — Fussreisenden der
Epoche). Mit demselben Entschluss aber schloss er sich auch, so will



170 Helmut J. Schneider

es der spiatere Autobiograph sehen, aus einem gliicklichen, in engen
Grenzen erfullten Leben aus:

Ich hitte im Schof der Religion, meines Vaterlandes, meiner Familie und meiner
Freunde ein friedliches und angenehmes Leben gefiihrt [...]. Ich wire ein guter
Christ, ein guter Biirger, ein guter Familienvater, ein guter Freund, ein guter Ar-
beiter, ein guter Mensch in jeder Beziehung gewesen. Ich hitte meinen Stand
geliebt, ihm vielleicht Ehre gemacht und wire nach einem geringen und einfa-
chen, aber gleichmifBligen und angenchmen Leben friedlich im Schol3 der
Meinigen gestorben.30

Auf diese rickwirts gerichtete Wunschprojektion einer versiumten
Lebensmoglichkeit, die das erste Buch beschliesst, folgt zu Beginn
des zweiten das Freiheitsgefiihl, wie es den jugendlichen Wanderer
damals ergriff: “Die Unabhingigkeit, die ich gewonnen zu haben
glaubte, war das einzige Gefiihl, das mich erfullte. Frei und Herr mei-
ner sclbst, glaubte ich alles tun, alles erreichen zu konnen; ich
brauchte nur mich aufzuschwingen, um mich zu erheben und in die
Lufte zu fliegen. Ich trat voller Sicherheit in die weite Welt.”3! In ei-
ner spiteren Passage wird das Ausmass offenbar, in dem sich dieser
Rausch unbegrenzter Selbstmichtigkeit der Phantasie verdankt. Sie
sei wegen der Eindringlichkeit, mit der sie den Autbruchscharakter
der landschaftlichen Einbildungskraft — der mobilisierten Natur des
Spaziergingers/Wanderers — verdichtet, hier ausfiihrlich zitiert:

Nie habe ich so viel nachgedacht, nie war ich mir meines Daseins, meines Le-
bens so bewult, nie war ich sozusagen mehr Ich als auf den Reisen, die ich allein
und zu Full gemacht habe. Im Marschieren liegt etwas meine Gedanken Anfeu-
erndes und Belebendes, und ich kann kaum denken, wenn ich mich nicht vom

30 Jean-Jacques Rousscau, Die Bekenntnisse, Ubertragen von A. Semerau, Frankfurt
a. M. und Hamburg, Fischer Taschenbuch Verlag, 1961, S. 39 (= Teil I, Buch 1).
“JPaurais passé dans le sein de ma religion, de ma patrie, de ma famille et de mes
amis, une vie paisible et douce [...]. J'aurais ét¢ bon chrétien, bon citoyen, bon
pere de famille, bon ami, bon ouvrier, bon homme en toute chose. J’aurais aimé
mon état, je aurais honoré peut-étre; et, aprés avoir passé une vie obscure et
simple, mais égale et douce, je serais mort paisiblement dans le sein des miens.” —
Hierzu vgl. Verf., “Selbsterfahrung zu Fuss. Spaziergang und Wanderung als
poetische und geschichtsphilosophische Reflexionsfigur im Zeitalter Rousseaus”,
in: Jurgen Soring und Peter Gasser (Hg.), Rousseanismus. Naturevangelinm nnd 1.ite-
ratur, Frankfurt a. M., Berlin usw., Peter Lang, 1999, S. 133—154; hier S. 140ff.

31 Ebd.



Mobilisierung der Natur 171

Platze rihre; mein Kérper muB3 in Bewegung sein, wenn es mein Geist sein soll.
Der Anblick des freien Feldes, der Wechsel angenehmer Aussichten, die frische
Luft, der gute Appetit, das Wohlbefinden, das sich beim Wandern einstellt, die
Ungebundenheit des Gasthauslebens, die Entfernung von allem, was mich meine
Abhingigkeit fiihlen lif3t, von allem, was mich an meine Lage erinnert, all das be-
freit meine Seele, gibt mir eine groflere Kihnheit der Gedanken, schleudert mich
gewissermallen hinein in die unendliche Mannigfaltigkeit der Wesen mit der
Kraft, sie zu verbinden, sie auszuwihlen, mir sie nach Gefallen ohne Scheu und
Furcht anzueignen. Ich verfiige als Herr iiber die ganze Natur; mein Herz, von
Gegenstand zu Gegenstand gaukelnd, verbindet sich, verschmilzt mit denen, die
ihm zusagen, umgibt sich mit reizenden Bildern, berauscht sich an seligen Emp-
findungen. 32

Zahlreiche Passagen und Episoden der Confessions bezeugen den Ab-
sturz dieser selbstmichtigen Einbildungskraft, deren Flug die immer
weitere Entfernung von der Herkunftswelt — der sozialen Welt, der
fest umrissenen, der gegenstindlichen Welt — zur Voraussetzung hat
und daher von innerer Auszehrung bedroht ist. Aber Rousseau kehrt
nicht in die Vaterstadt zurtick. Stattdessen evoziert er die verlassene
Herkunft in idealisierten Bildern von Heimatlichkeit; Heimat kehrt
wieder als Nostalgze. Ja, mehr als das: Rousseau schafft sich eine neue
Heimat in der Imagination, eine Gebundenheit aus eigener Schop-
fungsvollmacht. In den Réveries d'un promeneur solitaire beschreibt der
alternde Autor seinen volligen Riickzug in die Innenwelt einer Ein-
bildungskraft, der es gelingt, den dusseren Raum — eine kleine Insel
auf dem Bieler See in der Westschweiz — zum exklusiven Spiegel ihrer
regressiv-solipsistischen “Triumereien” zu machen. So antwortet
dem Aufschwung der Phantasie, die den Menschen aus seiner le-

32 Ebd. S. 134f. (= Teil 1, Buch 4). “Jamais je n’ai tant pensé, tant existé, tant vécu,
tant été moi, si j’ose ainsi dire, que dans ceux que j’ai faits seul a pied. La marche
a quelque chose qui anime et avive mes idées: je ne puis presque penser quand je
reste en place; il faut que mon corps soit en branle pour y mettre mon esprit. La
vue de la campagne, la succession des aspects agréables, le grand air, le grand ap-
pétit, la bonne santé que je gagne en marchant, la liberté du cabaret, I’éloigne-
ment de tout ce qui me fait sentir ma dépendance, de tout ce qui me rappelle a
ma situation, tout cela dégage mon ame, me donne une plus grande audace de
penser, me jette en quelque sorte dans 'immensité des étres pour les combiner,
les choisir, me les approprier 2 mon gré, sans géne et sans crainte. Je dispose en
maitre de la nature entiére; mon cceur, errant d’objet en objet, s’unit, s’identifie a
ceux qui le flattent, s’entoure d’images charmantes, s’enivre de sentiments déli-
cieux.”



172 Helmut J. Schneider

bensweltlichen Verankerung gerissen hat, seine Wieder-Verankerung
im Imaginiren. Es ist der paradoxe Versuch einer Selbst-Ver-
wurzelung in der Einbildungskraft, der Wiedergewinnung der
verlorenen Heimat in der Phantasie und durch sie, a/s Phantasie.
“Imaginar” — dieser Begriff soll das differenzlose Bild, das Bild
ohne mimetischen Bezug zu einem Abgebildeten, also das Produkt
ciner referenzlosen Einbildungskraft bezeichnen. Fir sie gibt es ein
anderes Beispiel von europiischer Berithmtheit. “Wie froh bin ich,
dass ich weg bin!” lautet der erste Satz des Rousseau-Jingers Wer-
ther, eine Kurzformel fir den Aufbruchsimpuls der modernen
Landschaftserfahrung, den Goethes Protagonist nun von Anfang an
als das Paradox eines Aufbruchs in regressive Phantasmen vollzicht.
Werther fliecht aus der Beschrianktheit der Realitit in den Sehnsuchts-
raum einer weiblich-mutterlich konnotierten Natur, in dem er sich
neu zu erschaffen sucht, der ihm aber im selben Masse den Boden
seiner Existenz entzieht, in dem er sich als Wunschillusion erweist.
Nostalgische Wunschbilder sind die von Werther entworfenen Idyl-
len, mit denen seine in der Natur entbundene Einbildungskraft sich
eine Bindung im Imaginiren zu geben sucht. Der imaginire Charak-
ter seines “Wahlheim” treibt jedoch uber die kunstlich gesetzten
Grenzen hinaus in die Selbstentleerung und Selbstzerstérung. In
Goethes Text erscheint die Herkunftswelt (die kaum als dargestellte
auftaucht) ganz in die verzehrende Bewegung der Einbildungskraft
hineingenommen. Nur oberflichlich bildet daher die idyllisch-
lindliche Frihlingslandschaft des ersten Buchs einen Gegensatz zu
dem ewig wiederkduenden Ungeheuer, das Werther spiter in der Na-
tur erblicken will; dieser Wechsel, zunichst eine Projektion seines
frustrierten Liebesverlangens, ist vor allem die jederzeit mogliche, ja
folgerichtige Wirkung der schrankenlosen Einbildungskraft.

III.

“So sind wir denn endlich aus den Toren der Stadt”, beginnt Tiecks
Roman Frang Sternbalds Wanderungen von 1798, und es klingt wie ein
Echo auf Goethes Werther. Bei Tieck wird die Anschaulichkeit, die
Goethes Briefroman doch trotz der herausgestellten phantasmati-
schen Sehnsuchtsprojektionen seines Helden — und sei es nur wegen
der Geschichte seiner Liebesleidenschaft — besitzt, nun ganz in einen
Fluss von Gefiihlsschwingungen im Medium der Landschaft aufge-



Mobilisierung der Natur 173

16st. Das selbst gewihlte Wanderlos des Protagonisten und die Klage
uber den Verlust der Heimat verbinden sich zu einer ‘landschaftli-
chen Musik’ im Sinne des eingangs angesprochenen absoluten
Kunstideals.

Als ich so tiber die alten Giebel hiniibersah, und iiber den engen dunkeln Hof,
als ich dich nebenan gehn hoérte und die schwarzen Wolken so unordentlich
durch den Himmel zogen, ach! Sebastian! wie wenn ihr mich aus dem Hause
wiirfet, als wenn ich nicht mehr euer Freund und Gesellschafter sein dirfte, als
wenn ich allein als ein Unwiirdiger verstoB3en sei, verschmiht und verachtet — so
regte es sich in meinem Busen.33

Wenig spiter versinkt Sternbald — wie der junge Jager Christian aus
dem Runenberg — in schwermiitige “Traumereien, er fuhlte sich wieder
einsam in der weiten Welt [...] Die dunkelgewordenen Baume, die
Schatten die sich auf dem Felde ausstreckten, die rauchenden Dacher
eines kleines Dorfes und die Sterne, die nach und nach am Himmel
hervortraten, alles rithrte ihn innig, alles bewegte ihn zu einem weh-
mutigen Mitleiden mit sich selber”3* — bis dann wiederum nur wenig
spater — fur uns jetzt wenig uiberraschend und wie ein anderes Echo,
diesmal auf den jugendlichen Wanderer Rousseau — ein euphorischer
Aufschwung folgt:

“Das Reisen”, sagte er zu sich selber, “ist ein herrlicher Zustand, diese Freiheit
der Natur, diese Regsamkeit aller Kreaturen, der reine weite Himmel und der
Menschengeist, der alles dies zusammenfassen und in emen Gedanken zusam-
menstellen kann: — o glicklich ist der, der bald die enge Heimat verld3t, um wie
der Vogel seinen Fittich zu priifen und sich auf unbekannten, schéneren Zwei-
gen zu schaukeln. Welche Welten entwickeln sich im Gemiite, wenn die freie
Natur umher mit kithner Sprache in uns hineinredet, wenn jeder ihrer Téne un-
ser Herz trifft und alle Empfindungen zugleich anriihrt [...]. Ich will nicht so
zaghaft sein, wie Sebastian [der zurlickgebliebene Freund], ich will mir selber ver-
trauen.”35

Mit der Darstellung solcher Gefihlsambivalenzen erweist sich Tieck
als der Erbe Rousseaus und des Verfassers des Werther, deren Stim-

33 Ludwig Tieck, Werke in vier Banden (s. Anm. 1), Bd. I (“Frihe Erzahlungen und
Romane”), S. 705.

34 Ebd. S. 711 (2. Kapitel).

35 Ebd. S. 712f. (3. Kapitel).



174 Helmut J. Schneider

mungslandschaften er zugleich tberbietet. Aber bei ihm tritt nun
noch ein weiteres Moment hinzu, und das ist ein Reflexivwerden ih-
res medialen Fliessens und damit auch ihres Kunstcharakters.
Landschaft wird zum selbstreferentiellen Kunstraum und gewinnt so
nun doch eine Objektivitit, freilich eine andere als die, die wir ihr ein-
gangs bestritten haben, keine referentielle, sondern die Objektivitit
des Artefakts. So wird der Jidger Christian im Runenberg in die Kunst
initiiert, indem ihm die geheimnisvolle Schéne eine Runenzafe/ Gbet-
reicht, deren mysteriose Schriftzeichen in thm eine innere Landschaft
entbinden;3¢ und so wird Franz Sternbald bald nach der zitierten Pas-
sage in eine Szene seines Heimatdorfs wie in ein von ihm selbst
gemaltes Bild versetzt, bevor er durch ein tatsichlich von thm produ-
ziertes Verktindigungs-Gemailde sich selbst eine unbefleckte Geburt
schenkt: eine Geburt durch die Kunst. Anders als bei dem Rousseau
der Réveries, anders aber auch als beim Werther ist die imagindre Hei-
mat also mehr als ein nostalgischer Sehnsuchtsraum, der fir die
verlorene Herkunft entschidigt — das ist sie auch —, sie hat einen ‘rea-
len’ Ort, der freilich kein mimetischer Ort ist, vielmehr nur durch die
radikale Entfernung von aller Mimesis erreichbar ist: in der Kunst.
Der romantische Wanderer kommt also doch an, oder besser, er
ist schon immer angekommen (trotz bzw. iz seiner Verirrung und
dnreh sie). Die entgrenzte Einbildungskraft, deren Weg wir vom auf-
klarerischen Spaziergang an verfolgt haben, findet zu einer Bindung,
der aber keine ontologische Bedeutsamkeit, sondern eine rein édstheti-
sche Signifikanz zukommt. Ich méchte mit zwei Textbeispielen
schliessen, die diesen selbstreferentiellen Kunsicharakter der romanti-
schen Landschaft pointieren. Sie sind, wie sogleich zu sehen sein
wird, krass gegensitzlich. Das erste ist das kleine “Mirchen” von
Hyazinth und Rosenbliitchen, das Novalis in seinen gross angelegten,
Fragment gebliebenen philosophischen ‘Naturroman’ Die Lehriinge zu
Sais einfigte. Auf den ersten Blick erscheint es als poetische Allegorie
der eingangs gestreiften romantischen Idee einer urspriinglichen Ein-

36 “In seinem Innern hatte sich ein Abgrund von Gestalten und Wohllaut, von
Sehnsucht und Wollust aufgetan, Scharen von befliigelten Ténen und wehmiiti-
gen und freudigen Melodien zogen durch sein Gemut, das bis auf den Grund
bewegt war: er sah ein Welt von Schmerz und Hoffnung in sich aufgehen, mich-
tige Wunderfelsen von Vertrauen und trotzender Zuversicht, grole Wasser-
strome, wie voll Wehmut flieBend.” Tieck, “Der Runenberg” (Anm.1), S. 68.



Mobilisierung der Natur 175

heit von Natur und Geist, und zwar in der geschichtsphilosophischen
Fassung, nach der diese in der Gegenwart verloren, aber aus ihrer
Entfremdung heraus auf einer héheren Stufe wiedergewonnen wer-
den kann. Das ist freilich ein unendlicher Prozess, Erfiillung ist nur
stellvertretend und antizipierend in der Dichtung, im Traum und im
Mirchen, erreichbar. Sie realisiert sich hier durch eine Kunstkon-
struktion, die in einer mehrfachen narrativen Schachtelung den
immerfort sich verschiebenden dusseren Horizont nach innen vetlegt.
In der Mirchenfigur des Jinglings, der sein geliebtes Zuhause und
sein geliebtes Miadchen verldsst, um sich auf den Weg zur “Mutter
der Dinge, der verschleierten Jungfrau” zu machen, spiegelt sich ein
Binnenerzihler, der auf seizer Suche nach der Wahrheit der Natur von
den Auskiinften der Philosophen unbefriedigt bleibt. Und so wie die-
ser Erzihler (und seine Zuhorer) erst durch das Mirchen die
(symbolische) Wahrheit erfihrt, so empfingt in einem weiteren mse
en abime der wandernde Mirchenheld seinerseits erst im Traum die
Offenbarung des hochsten Heiligtums, das sich dann freilich als
nichts anderes enthiillt denn seine verlassene Vergangenheit, jetzt
aber transfiguriert — eben durch die potenzierende Selbstspiegelung
des Gebildes — zum poetischen Bild: “Es diinkte ihm alles so bekannt
und doch in niegesehener [sic] Herrlichkeit, da schwand auch der
letzte irdische Anflug, wie in Luft verzehrt, und er stand vor der
himmlischen Jungfrau, da hob er den leichten, glinzenden Schleier,
und Rosenblitchen sank in seine Arme.”7

Das zweite, wie gesagt gegensitzliche Beispiel ist Heinrich von
Kleists Beschreibung des Bildes von Caspar David Friedrich, “Ménch
am Meer”: Empfindungen vor einer Seelandschaft. Wo Novalis poetische
Selbstreferentialitit durch die “unendliche Verdoppelung” von Rah-
mungen erzeugte,® da hebt Kleist an Friedrichs Gemilde genau
umgekehrt die absolute Referenzlosigkeit hervor, die den Betrachter
vor ein buchstibliches Nichts stellt, das jeglichen Rahmen als Bedin-
gung von Darstellung durchschligt — bis zum letzten Rahmen: “als

37 Novalis, “Die Lehrlinge zu Sais”, in: Schriften. Die Werke Friedrich von Hardenbergs,
hg. von Paul Kluckhohn und Richard Samuel, 2. Aufl. in vier Binden, Bd. 1: Das
dichterische Werk, Stuttgart, W. Kohlhammer Verlag, 1960, S. 95.

38 Vgl. Winfried Menninghaus, Unendliche 1 erdopplung. Die friihromantische Grundlegung
der Kunsttheorie im Begriff absoluter Selbstreflexion, Frankfurt a. Main, Suhrkamp Ver-
lag, 1987.



176 Helmut J. Schneider

ob einem die Augenlider weggeschnitten wiren”, wie die oft zitierte
Formulierung lautet — hierdurch zugleich aber (vgl. August Wilhelm
Schlegel) die Rahmung als Bedingung von Sichtbarkeit ihrerseits
sichtbar macht. Letzteres aber ist fur Kleist eine der Kunst vorbe-
haltene Leistung, denn in der Realitit gibt es stets den Abstand von
Ich und Landschaft, eine rdumliche Staffelung und vor allem einen
graduellen Ubergang von der normalen Lebenswelt in die als Bild
wahrgenommene Natur. “Hertlich ist es”, so beginnt der kurze Text,
indem er von dieser ‘normalen’ Situation ausgeht,

in einer unendlichen Einsamkeit am Meeresufer, unter trilbem Himmel, auf eine
unbegrenzte Wasserwiiste, hinauszuschauen. Dazu gehért gleichwohl, dall man
dahin gegangen sei, daBl man zurick muf, dal man hiniiber méchte, dal man es
nicht kann, da3 man alles zum Leben vermil}t, und die Stimme des Lebens den-
noch im Rauschen der Flut, im Wehen der Luft, im Ziehen der Wolken, dem
einsamen Geschrei der Vogel, vernimmt.39

Ein solcher Dialog zwischen Mensch und Natur, ein Dialog auch
noch dort, wo letztere nicht antwortet (“ein Anspruch, den das Herz
macht, und ein Abbruch [...], den einem die Natur tut” — eine prizise
Formel fiir das, was in der Asthetik der Zeit als Erfahrung des Etha-
benen thematisiert wurde), ein Dialog, wie er sich auch Tiecks Jager
noch bot, ist vor Friedrichs Bild nicht méglich; dieses setzt den Be-
trachter einem Schock aus, durch den er buchstiblich den Boden
unter den Fissen verliert. Jede Distanz nicht nur zwischen Betrachter
und Bild/Landschaft, sondern auch zwischen Bild und Gegenstand
ist hier aufgehoben; Zeichen und Bezeichnetes fallen zusammen,
doch nicht etwa im Sinne der héheren Bedeutsamkeit des Symbols,
sondern als Aufhebung jeglicher Bedeutsamkeit. Friedrich habe da-
mit, so Kleist, ecine neue Bahn fir die Kunst er6ffnet, in der sich eine
“Landschaft mit ihrer eignen Kreide und mit ihrem eignen Wasser”
malen liesse — und fihrt fort (ironisch?), dass man damit “die Fuchse
und Woélfe [...] zum Heulen bringen” koénnte — “das Stirkste, was
man, ohne allen Zweifel, zum Lobe fur diese Art von Landschaftsma-
lerei beibringen kann”. Die mit sich selbst gemalte Landschaft, die
Landschaft als ihre eigene Verdoppelung — die Landschaft, die auf

39 Heinrich von Kleist, Samtliche Werke und Briefe, hg. v. Helmut Semdner. Bd. 2,
Miinchen, Deutscher Taschenbuch Verlag, 1987, S. 327.



Mobilisierung der Natur 177

nichts mehr zeigt, nichts mehr bedeutet und insofern ‘unsichtbar’ ist
(rahmenlos, referenzlos) oder das Unsichtbare darstellt: Das wire ein
Endpunkt des hier ganz fragmentarisch skizzierten Aufbruchs des
Menschen (als Spaziergingers und Wanderers) aus den Sicherungen
der Herkunft in eine von aller Referenz geldste Einbildungskraft.



178 Helmut J. Schneider

Abstract

In accordance with much traditional and recent scholarship, this article characterizes
the literary landscape of early Romanticism (Frithromantik), as a medium between the
inner and the outer worlds. It then goes on to argue that the historical origin of the
romantic landscape lies in the basic Enlightenment move from the traditional world
into “the open”, which also meant a new way of seeing and experiencing the world.
This process of mobilization increasingly set the imagination free from any referen-
tial restrictions. In Romanticism, the landscape finally became the medium of the
self-reflective assertion of a poetic absolute, i.e., the absolute movement of the liber-
ated poetic mind.



	Mobilisierung der Natur : Bemerkungen zur romantischen Landschaft und ihrer Genese aus der Aufklärung

