
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2008)

Heft: 39: Die Topographie Europas in der romantischen Imagination = La
topographie de l'Europe dans l'imaginaire romantique = The topography
of Europe in the romantic imagination

Artikel: Die topologische Festschreibung Südosteuropas aus dem Geist der
Dichtung : Goethe und Vuk Karadži

Autor: Previši, Boris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006522

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Boris Previsic

Die topologische Festschreibung
Südosteuropas aus dem Geist der Dichtung

Goethe und Vuk Karadzic

Auch
eine imaginierte Topographie kommt nicht ohne Namen

aus; die topographische Festlegung muss immer auch
bezeichnet werden. Mit anderen Worten: Die Verschriftlichung

einer oralen Tradition antizipiert die topographische Festlegung eines

Raumes. Die Auseinandersetzung der europäischen Romantik mit
Südosteuropa ist erst auf der Folie von Rezeptions- und Selektionsschlaufen

zwischen dem deutschen und südslawischen Sprachraum
zu verstehen. Exemplarisch bilden dabei Vuk Karadzic (1787—1864)
und Goethe die eigentlichen Epizentren der topographischen Reflexion,

auch wenn unzählige Vor- und Nachbeben den
europäischromantischen Seismographen erreichen — namentlich: Dositej Obra-
dovic, der vor allem Lessing übersetzt, oder Joakim Vujic, welcher
sich zeitlebens Kotzebue widmet;1 der Slowene Jernej Kopitar, Kustos

der Wiener Hofbibliothek, der Vuk Karadzic zum Sammeln von
Serbischen Volksliedern motiviert; Clemens Brentano und Friedrich
de la Motte Fouqué, welche diese Lieder in ihr Repertoire aufnehmen;2

Jacob Grimm, welcher Vuks serbische Grammatik 1824

übersetzt und eigens — wie auch Friedrich Engels3 — Serbisch lernt;
Leopold Ranke, der mit Begeisterung über die serbische Revolution
schreibt,4 und schliesslich Johannes Brahms, dank dem Vuks Lieder-

1 Zoran Konstantinovic, Deutsch-serbische Begegnungen. Überlegungen %tir Geschichte der

gegenseitigen Begehung freier Völker, Berlin, Neue Wege, 1997, pp. 55—58.

2 Zoran Konstantinovic, op.cit., p. 65.

3 Wolfgang Eschker, Jacob Grimm und Vuk Karadzic. Zeugnisse einer Gelehrtenfreund¬

schaft, Kassel, Roth, 1988, p. 12.

4 Es handelt sich dabei um das auf grosse Beachtung stossende Buch von Leopold
Ranke, Die serbische Revolution. Aus serbischen Papieren und Mittheilungen. Mit einer

Charte von Serbien, Hamburg, Perthes, 1829.

Colloquium Helveticum 39/2008



140 Boris Previsic

Sammlung grosse Verbreitung unter den Komponisten des 19.

Jahrhunderts findet.5 Die Liste könnte beliebig verlängert werden. Kurz,
wie es der Südosteuropahistoriker Holm Sundhaussen in seiner
Geschichte Serbiens formuliert: "[Vuks] Liedersammlungen gehörten [...]
zu den wichtigsten Quellen der weitverbreiteten Serbophilie in
Deutschland, die im Vergleich zum Philhellenismus allerdings weniger

erforscht und weitgehend in Vergessenheit geraten ist."6

1. Zur ikonischen Bedeutung der Begegnung
von Vuk Karadzic mit Goethe

Die Rezeption zwischen deutschsprachigem und südslawischem
Raum nimmt in den ersten vier Jahrzehnten zu Beginn des 19.
Jahrhunderts schlagartig zu. Heute ist jedem Kind in Serbien Karadzics

Bedeutung als Volksgutsammler, Erneuerer der Schriftsprache, Übersetzer

des Neuen Testaments und Historiker bekannt: "Luther +
Grimm Vuk" lautet die griffige Formel, "die inzwischen auch

Eingang in die deutsche Slawistik gefunden hat [...]."7 Daneben ist
Goethes Einfluss nicht zu unterschätzen, etabliert sich doch im
18. Jahrhundert das Deutsche zunehmend als Verkehrssprache vor
allem in der Einflusssphäre der Österreichisch-ungarischen Monarchie.8

So wird er innerhalb einer deutschsprachigen intellektuellen
Elite im und aus dem südosteuropäischen Raum direkt rezipiert. Der
direkten Begegnung von Goethe und Karadzic im Jahre 1823 kommt

5 Vera Bojic, "Vuks serbische Volkslieder in der europäischen Musik", Vuk Ka¬

radzic im europäischen Kontext, hg. Wilfried Potthoff, Heidelberg, Carl Winter, 1990,

pp. 14—30, hier p. 18.

6 Holm Sundhaussen, Geschichte Serbiens. 19.-21. Jahrhundert, Wien, Köln, Weimar,
Böhlau, 2007, p. 63.

7 Wolfgang Eschker, op. dt., p. 10.

8 Eindrücklich belegt dies eine redaktionelle Fussnote zu Karadzics Artikel "Zum
Verständnis des Kampfes in Montenegro" vom 28. Januar 1853 in der Allgemeinen

Zeitung: "Deutsche Sprache und deutsche Bildung sind in jenen Ländern
zwischen der Drau und dem adriatischen Meere der Leitstern der Civilisation,
und wir erhalten nicht selten aus Belgrad, Jassy, Bucharest, ja aus Bosnien und

Herzegowina Briefe, die besser deutsch geschrieben sind als manches Schriftstück

aus deutschen Schreibstuben. Das weist auf den von Blättern am Rhein, an
der Weser und Spree so oft belächelten, weil von ihnen nichtverstandene Beruf
Deutschlands, zunächst Oesterreichs, zur Civilisation im Osten."



Die topologische Festschreibung Südosteuropas 141

demnach durchwegs ikonische Bedeutung zu, wie sie Konstantinovic
in seinem materialreichen, aber leider auch unkritischen Büchlein
Deutsch-serbische Begegnungen beschreibt:

[Karadzic], der Mann mit dem verkrüppelten Bein, steigt nun mühsam, von Stufe

zu Stufe, die Treppe hinauf zu Goethes Arbeitszimmer [...]• Goethe erwartet ihn
schon, und mit einladender Handbewegung weist er auf das Kanapee, auf dem
Grimms Empfehlungsschreiben für den serbischen Gelehrten mit seiner Besprechung

von dessen Grammatik und der Übersetzung eines serbischen Volksliedes
liegen. "Sehen Sie", so der Olympier, "nicht zum erstenmal sind Sie unter meinem

Dach zu Gast, sondern schon lange weilen Sie bei mir".9

In Kürze — doch mit Lücken — wird hier der Konnex zwischen

Volksgut und europäischer Topographie hergestellt: Dank der

Vermittlung über Jacob Grimm kommt es zur Begegnung der beiden;
neben Vuks Grammatik befindet sich die Ubersetzung eines Volksliedes,

wobei nicht klar ist, um wessen Übersetzung es sich handelt,
um eine unbestimmte von Grimm oder sogar um den "Klaggesang
von der edlen Frauen des Asan Aga". Der letzte hier zitierte Satz

"schon lange weilen Sie bei mir" liesse den Schluss zu, dass es sich

um Goethes "Klaggesang" handelt, anhand dessen exemplarisch die

Bedeutung von Rezeptionsschlaufen zwischen dem deutschen und
südslawischen Raum aufgezeigt werden kann. Und: In der Person

von Karadzic (welcher wahrscheinlich sein Bein im ersten serbischen
Aufstand gegen das Osmanische Reich verliert, bevor er dann nach
Wien flieht) verdeutlicht diese Szene das mühsame Ankommen des

durch das türkische Joch lädierten Serbiens in Europa, wo es schon
immer "Gast" sein sollte. So problematisch und ungesichert die
historischen Konnotationen des unterdrückten Serbiens sind — denn es

ist nicht erwiesen, dass die osmanische Herrschaft so hart war wie die

vorhergehenden und nachfolgenden christlichen Regimes10 —, so to-
pologisch wirkungsmächtig wird sich der Diskurs von diesem einen,
ikonisch bedeutenden Epizentrum ausbreiten.

Um den Konnex zwischen dem Volkslied und einer neuen Imagination

Europas herzustellen, kommen wir nochmals zurück auf den

"Klaggesang von der edlen Frauen des Asan Aga", welcher 1778

9 Zoran Konstantinovic, op. dt., p. 72.

10 Cf. dazu insbesondere das Kapitel '"Goldenes Zeitalter' und ,türkisches Joch'" in
Sundhaussens Geschichte Serbiens, op.dt., pp. 27-40.



142 Boris Previsic

erstmals in Herders Volksliedern erscheint. Der Übersetzer — Goethe —

ist in der ersten Ausgabe noch nicht erwähnt. Diese Anonymisierung
ist umso bemerkenswerter, als es sich hier um eine formale Rückver-

wandlung eines Gedichts zur Ursprungssprache handelt. 1774,
während eines Besuchs von August Clemens Werthes, welcher
aufgrund einer Empfehlung von Albrecht von Haller11 das Kapitel "De'
costumi de' Morlacchi — Über die Sitten der Morlaken" aus Abbate
Alberto Fords' Viaggio in Dalmarpia übersetzt, kommt Goethe in Kontakt

mit einer italienischen Fassung dieses Morlakenlieds. Wohl hat er
auch über eine Übersetzung von Werthes verfügt, doch gibt er im
Aufsatz "Serbische Lieder" mehr als fünfzig Jahre nach dieser Begegnung

zu Protokoll: "Ich übertrug [den Klaggesang] nach dem

beigefügten Französischen [sie], mit Ahnung des Rhythmus und
Beachtung der Wortstellung des Originals."12 Bei dieser Rück-

verwandlung handelt es sich vor allem um eine Vereindeutigung des

trochäischen Versmasses.13

Zum Abschluss des handschriftlichen Fragments "Serbische
Literatur" aus dem Jahre 1823 erzählt Goethe eine Anekdote, die er dann
im Aufsatz "Serbische Literatur" nur noch abgeschwächt bringt. Er
berichtet, wie "Freunde" der "Naturgedichte" "Serbier" in Wien dazu

bringen wollten, "etwas in die Feder zu diktieren". Letztere misstrauten

aber, "da sie glaubten man wolle sich über sie aufhalten und ihre
einfache treue Naturdichtung zu Ihrer Erniedrigung mit einer
kunstgerechten deutschen Poesie zusammen halten". Als Beweisstück
zeigte man ihnen die "ganz nah am Text sich haltende Nachbildung
des Liedes von der edlen Frau des Asan Aga vor die Augen woran sie

11 So Zoran Konstantinovic, op. dt., p. 66.

12 So Goethe im Aufsatz "Serbische Lieder", welcher erstmals in seiner Zeitschrift
Über Kunst und Altertum, pp. 35-60, 1825 erscheint. Zitiert wird nach Johann
Wolfgang Goethe, "Serbische Lieder", Sämtliche Werke nach Epochen seines Schaffens,

Die Jahre 1820-1826, hg. von Karl Richter, München, Hanser, 1992, Bd. 13.1,

pp. 408—418, hier: p. 410.
13 Über die Überlieferungsgeschichte dieses Gesangs gibt es erstaunlicherweise eine

riesige Sekundärliteraturliste, welche in einer der letzten, jedoch vollständigsten
Besprechung zu finden ist: Jevto M. Milovic, Goethe, seine Zeitgenossen und die

serbokroatische i'olkspoesie, Leipzig, Kommissionsverlag Otto Harassowitz, 1941,

pp. 1-2. Auffällig ist dabei, dass sich die Rezeption der Rezeption auf die
Jahrhundertwende und die 30er Jahre konzentriert. Eine völkische Interessenlage ist
hier nicht auszuschliessen.



Die topologische Festschreibung Südosteuropas 143

Freude hatten, das Lied in der Ursprache mitteilten wie es denn auch

gedruckt worden ist und einige von mir nicht verstandene Worte ihre

Deutung erhielten. So wirkt ein treues aus Herz und Sinn hervortretendes

Unternehmen eine Weile fort und bringt in der spätesten Zeit
die erwünschtesten Früchte."14 Gerade auch in diesem Rezeptionszyklus

zeigt sich, dass der Inhalt nur als sekundäres Produkt interessiert

- "einige [...] nicht verstandene Worte [erhielten] ihre Deutung". Im
Zentrum des Interesses steht vielmehr die Treue zum Original, zum
originären und natürlichen Zustand des übertragenen Gedichts. Dabei

geht es weniger um die Ubersetzung als vielmehr um eine

idealisierte Kongruenz zwischen Mündlich- und Schrifdichkeit; eine

Kongruenz, welche in der Folge auch topologisch Kreise zieht.

2. Skripturale Festschreibung

Bereits im Tnitiationsdokument' von Goethes Begeisterung für die
südslawische Literatur, in Abate Alberto Fortis' Viaggio in Dalmar^ia

findet man Anmerkungen zur Orthographie und dem Metrum des

berühmten Gesangs. Dabei unterscheidet der Berichterstatter
zwischen den verschiedenen Schriftsprachen, die in diesem Sprachraum
gebraucht werden, zwischen dem Glagolitischen, dem Kyrillischen
und dem kursiven Kyrillischen der Morlaken. Fortis versucht sich in
einer selber dazu verfassten, möglichst phonetischen Umschrift und

gesteht dennoch ein: "II corsivo de' Morlacchi è men bene ortografa-
to, ma mantiene più la verità délia loro qualunque siasi pronunzia, da

cui nel testo io mi sono un pô allontanato."15 Einerseits macht Fortis
deutlich, dass die Schrift der Morlaken zwar weniger regelhaft ("men
bene ortografato") ist als die anderen Schriftsprachen der Region,
aber umso wahrhaftiger ihrer Aussprache entspricht. Andererseits

14 Johann Wolfgang Goethe, art. ät., p. 416.
15 Abate Alberto Fortis, Viaggio in Dalmayia. Vol. primo e secondo, Venezia, Presso

Advise Milocco, all'Apolline 1774, p. 104. Die Anmerkung steht am Schluss des

bereits zitierten (und von Werthes übersetzten) Kapitels "De' Costumi de'
Morlacchi", welches durch den Klaggesang (pp. 98-105) beschlossen wird. Fortis
übernimmt den Titel in seiner Schreibweise als "Xalostna pjesanza plemenite
Asan-Aghinize" und übersetzt ihn als "Canzone dolente della nobile Sposa
d'Asan Aga".



144 Boris Previsic

macht er in Bezug auf seine eigene Umschrift die Einschränkung,
dass sie sich wieder ein wenig davon entfernt habe. Diese Anmerkung
ist umso wichtiger, als dass sie im Zusammenhang mit Goethes An-
verwandlung und Rückführung' in einen originären Zustand steht.
Zwar geht es Goethe nicht um die Treue zum Wortlaut — höchstens

zur Wortstellung —, sondern vor allem um die formale Kongruenz
zwischen Original und Ubersetzung. Während Fortis die Distanz
markiert, postuliert Goethe später das Gegenteil, welches die erwähnte

Anekdote nur zu besiegeln scheint.
So zitiert er Grimms Rezension in den Göttingischen Gelehrten Anzeigen

über die neu herausgekommene Volksliedsammlung von Vuk
Karadzic: "Nicht aus alten Pergamentblättern hervorgesucht worden
sind unsere serbischen Lieder, sie sind alle aus dem warmen Munde
des Volkes aufgenommen."16 Wie Grimm weiter schreibt, setze sich
diese reine Oralität von der rohen Form sowie dem unbeholfenen
Inhalt deutscher Volkslieder ab. Es handle sich beim Serbischen nicht
um eine "pöbelhafte Volksmundart", sondern um eine ursprüngliche
und einheitliche Sprache, so dass die gesammelten Gedichte als

wahrhaftiges Volksgut figurieren können.17 Offensichtlich ist im
deutschen Sprachraum die Äquidistanz zwischen Oralität und Schriftlichkeit

sowie zwischen Pöbel und Volk zu gross, als dass diese noch
überbrückbar wäre, um konstituierend für die Nationenbildung sein

zu können. Dagegen hebt sich das Serbische ab: Die "rechte Heimat
der Lieder" liege "namentlich in der Herzegowina unter den kühnen
wilden Bewohnern des Monte negro [sic]";18 von da aus breite sich
das Serbische aus — man beachte die topographische Formulierung —

in "gangbar [kursiv: B.P.] werdender Ausdehnung des Wortes".19
Die Engführung von Festschreibung einer oralen Volkskultur und

imaginierter topographischer Erkundung, einer 'Gangbarkeit' des

südosteuropäischen Raumes wird erst auf der biographischen Folie

16 Johann Wolfgang Goethe, "Serbische Literatur", Sämtliche Werke nach Epochen sei¬

nes Schaffens, Die Jahre 1820-1826, hg. v. Karl Richter, München, Hanser, 1992,
Bd. 13.1, pp. 389-392, hier: p. 390. Bei den Göttingischen Gelehrten Anzeigen handelt
es sich um die Nummern 177 und 178, welche Vuk Karadzics erste drei Bände
Narodne srpskepjesme (1824) ankündigen.

17 Ibid., p. 391.
18 Ibid., p. 390.
19 Ibid., p. 389.



Die topologische Festschreibung Südosteuropas 145

von Vuk Karadzic deutlich. Zunächst stehen sein Wörterbuch, seine

serbische Grammatik, Volksliedsammlungen und Bibelübersetzung
aus den 1810er und 1820er Jahren im Zentrum.20 Erst ab den 1830er

Jahren bis zu seinem Tod 1864 folgen zusätzlich die enzyklopädischen

Landbeschreibungen von Serbien und Montenegro, d.h. eine

topographische Aufarbeitung des südslawischen Raums.21 Der Konnex

zwischen Festschreibung der Volkssprache sowie der
Volksliteratur einerseits und der deskriptiven Erfassung einer
serbischen Topographie ist daher nur sukzessiv zu erfassen, was aber

Jacob Grimm (in der Übernahme von Goethe) als Einheit denkt.
Denn zunächst erfasst Karadzic auf Anraten Kopitars die Grammatik
und das Vokabular seiner Heimat (der Grenzregion zwischen osma-
nisch besetzter Herzegowina und meist sich unabhängig
gebärdendem Montenegro) ganz nach dem phonetischen Prinzip
Adelungs "Schreib, wie du sprichst, und lese, wie es geschrieben
steht" — "Pisi kao sto govoris i citaj kao sto je napisano." Die Aquidi-
stanz zwischen Mündlich- und Schriftlichkeit wird dadurch
minimiert. Auch wenn Goethe kein Serbisch kann, so ist ihm diese

Nähe zwischen Schriftlichkeit und Mündlichkeit völlig bewusst. Sie

veranlasst nicht nur ihn, die Ursprünglichkeit der serbischen Sprache
und damit auch der gesammelten Lieder zu idealisieren. Darum
finden die von Karadzic gesammelten Volkslieder sofort gleich mehrere
Übersetzer.

Goethe hält im letzten grösseren 1827 erschienenen Beitrag
"Serbische Gedichte" fest, dass wir über "verschiedenartige
Übersetzungen" der serbischen Lieder verfügen, welche das ganze Spektrum

zwischen Originaltreue und freier Nachdichtung sukzessive

20 So erscheint 1814 seine - von Jacob Grimm später übersetzte - Grammatik Pis-

menica srpskoga jespka in Wien, worauf vier Jahre später sein Serbisches Wörterbuch,

sein Srpski ijecnik folgt, in dem die Lemmata auf Latein und Deutsch übersetzt
und mit vielen ethnologisch-historischen Erklärungen ausgestattet werden. Die
musterhafte Sammlung serbischer Volkslieder, Narodne srpske pjesme, welche
Aufmerksamkeit im Ausland erregt, erscheint in vier Bänden in Leipzig und
Wien in den Jahren 1823 bis 1833. In den darauf folgenden Jahren werden diese

Ausgaben höchstens noch leicht revidiert.
21 So zum Beispiel erscheint seine enzyklopädische Schrift Montenegro und die Monte¬

negriner in Wien 1837.



146 Boris Previsic

abdecken.22 Yon einer "streng an das Original sich haltende [n]
Übersetzung" spricht er beim ersten Übersetzer Jacob Grimm, während
Therese Albertine Louise von Jacob (oder kurz nach ihrem Akronym:
Talvj) "bei aller Hochachtung für das Original [einen] mit freier
Heiterkeit überliefernden Vortrag" habe. Die übersetzerische Freiheit
steigert sich mit Wilhelm Christoph Gerhards Übersetzungen: "Nun
tritt Herr Gerhard hinzu, mit grosser Gewandtheit der Rhythmik und
des Reimes, und bringt uns leichtfertige eigentliche Lieder für den
Kreis des Gesanges."23 Während er im Zusammenhang mit Grimms
und Talvjs Übersetzung vom "Vortrag eines einzelnen Rhapsoden"
spricht, so nennt er Gerhards Übertragung einen "Gesamtsang" und

fügt dem Ganzen bei: "[D]ie Schätze der serbischen Literatur werden
schnell genug deutsches Gemeingut werden."24 In der Begeisterung
für Gerhard scheint Goethe sein anfängliches Ideal von Originaltreue
zugunsten seines neuen Konzepts der Weltliteratur aufzugeben. Das
verschriftlich te Volksgut ist so nicht mehr Angelegenheit eines
einzelnen Literaten, sondern soll Gemeingut werden.25

So kreuzen sich in der Überblendung von Karadzic und Goethe
zwei scheinbar diametral entgegengesetzte Modelle, welche erst in
ihrer Aufmischung eine spannende Eigendynamik entwickeln: einerseits
das Herdersche Modell der Volkssprache als Grundlage der Nation,
andererseits die Idee der Weltliteratur. Karadzic folgt mit seiner

Volksliedsammlung offensichtlich Herders Begeisterung für das

22 Johann Wolfgang Goethe, "Serbische Gedichte", Sämtliche Werke nach Epochen sei¬

nes Schaffens, Letzte Jahre 1827—1832, hg. v. Karl Richter, München, Hanser,
1996, Bd. 18.2, pp. 61-63, hier: p. 61.

23 Ibid., p. 62. Bei der genannten Sammlung von Gerhard handelt es sich um Wila.
Serbische Volkslieder und Eieldenmährchen, Leipzig, Barth, 1828. Goethe lernt die

Übersetzungen vor ihrer Publikation kennen, zumal die ganze Sammlung in zwei

"Abtheilungen" Goethe gewidmet ist.

24 Johann Wolfgang Goethe, "Serbische Gedichte", op. cit., p. 62.

25 Goethes Enthusiasmus bezieht sich in erster Linie auf die von Gerhard "[f|rey
nachgebildetfen]" "Frauenlieder". Dazu merkt der Übersetzer im Vorwort an, es

handle sich dabei um "Versuche, die einfachen Klänge des serbischen Kolo zu
deutschen Volksliedern, in welchen der Reim ein wesentliches Requisit ist, zu
verwenden, und auf solche Weise sie auch denen Lesern mund- und kehlgerecht

[kursiv: B.P.] zu machen, welche die reimlosen Trochäen und Daktylen der
Originale nicht entsprechen sollten" (Gerhard, Wila, Erste Abtheilung, p. XII/XIII).
Die "übrigen Dichtungen" - so Gerhard weiter — hielten "sich streng an Form,
Periodenbau und Gedankenfügung" (ibd., XIII).



Die topologische Festschreibung Südosteuropas 147

Volkslied. Das Rousseausche "retour à la nature" scheint damit
garantiert. Goethes Idee der Weltliteratur geht zwar auch - wie bereits

aufgezeigt — von der Sammlung und Übersetzung anderer Volksliteratur

aus, bezieht sich aber zusehends auf die sich erweiternden

Möglichkeiten schnellerer Kommunikationstechnologien.26 So

verknüpft sich Herdersche Rückbesinnung auf die Ursprünglichkeit mit
einem Goetheschen Blick nach vorne in die Zukunft, welcher die

gegenseitige Toleranz und Kenntnis der Völker anvisiert.

3. Topologische Festschreibung

Dass das Projekt von Karadzic (mit sämtlichen Übersetzungen) als

Bestandteil der Weltliteratur zu betrachten ist, lässt sich auch aus der
Tatsache ablesen, dass sich Goethe nicht zur Divan-Zeit, als er über
Jacob Grimm schon von Karadzic wusste, sondern erst ein Jahrzehnt
später (in den 1820er Jahren), auf die serbischen Lieder einlässt. Dies
hat primär mit der topologischen Mittlerrolle Serbiens zu tun. So wie
sich anfangs des 19. Jahrhunderts in der Grenzregion zwischen Ost
und West ein selbständiges Staatsgebilde herausbildet, welches
zunehmend als mentale Topographie fassbar wird, so unterziehen sich
auch die Volkslieder einem ähnlichen Wandel in ihrer Festschreibung:
Solange Goethe die orale Tradition der serbischen Volkslieder
beschreibt, spricht er lediglich von "schmeichelnde [n] Melodien, die in
einfachen, einer geregelten Musik nicht anzupassenden Tönen einher-
fließen", welche lediglich ein "unbestimmtes Wohlbehagen"27 zurücklassen:

"Sehen wir aber endlich solche Gedichte geschrieben oder
wohl gar gedruckt vor uns, so werden wir ihnen nur alsdann
entschiedenen Wert beilegen, wenn sie auch Geist und Verstand,
Einbildung und Erinnerungskraft aufregend beschäftigen."28 Der

26 Hendrik Birus, "Goethes Idee der Weltliteratur. Eine historische Vergegenwärti¬
gung", Weltliteratur heute. Konzepte und Perspektiven, hg. von Manfred Schmeling,
Würzburg, Königshausen und Neumann, 1995, "Saarbrücker Beiträge zur
Vergleichenden Literatur- und Kulturwissenschaft", Bd. 1, pp. 5—28.

27 Dieses "Wohlbehagen" wird eindeutig der Musik zugeschrieben; es lässt sich

aber auch als Herdersches Konzept der Rückbesinnung in ständiger Wiederholung

lesen, in welcher wir "uns in der Folge immer wieder sehnsüchtig darnach
zurückbestreben" (Goethe, "Serbische Lieder", op. dt., p. 408).

28 Johann Wolfgang Goethe, "Serbische Lieder", op. dt., p. 408.



148 Boris Previsié

Übergang von einer rein oralen Tradition zur skripturalen Festlegung
entspricht ebenso einer diachronen wie synchronen Veränderung der

topologischen Wahrnehmung. So schliesse sich — wie Goethe
fortfährt — das serbische "Mannigfaltige" an das Neugriechische an,
wobei es "nachbarlich ein- und übergreife".29 Nicht nur wird die
Nachbarschaft zu Griechenland, sondern ebenso Serbiens amorphe
Gestalt akzentuiert: "[W]ir finden es bald ausgedehnt bald
zusammengedrängt, zersplittert oder gesammelt [••]" Und: "Auf alle Fälle
denke man sich die Landschaft weiter und breiter als in unsern
Zeiten."30 Wie Goethe Gestalt und Lage beschreibt, ist Serbien dazu

prädestiniert, die Rolle des Herderschen "Halbwilden"31 und damit
des vermittelnden Hybriden religiös zwischen Christentum und
Islam, ideell zwischen Europa und Griechenland, politisch zwischen
Habsburger und Osmanischem Reich zu übernehmen. Gerade aus
diesem Grund muss die Landschaft offen bleiben und darf nur partiell

eingegrenzt werden:

Und will man sich einigermaßen an Ort und Stelle versetzen, so halte man vorerst

an den Zusammenfluß der Save mit der Donau, wo wir gegenwärtig Belgrad
gelegen finden. Bewegt sich die Einbildungskraft an dem rechten Ufer des

erstem Flusses hinauf, des andern hinunter, hat sich diese nördliche Grenze

gewonnen; so erlaube sie sich dann südwärts ins Gebirge und darüber hinweg,
bis zum adriatischen Meer, ostwärts bis gegen Montenegro hin zu schweifen.32

So ungenau diese topographische Beschreibung sein mag (werden
doch die serbischen Bewohner Slawoniens und der Wojwodina gegen

29 Ibid., p. 409.

30 Ibid., p. 410.
31 Und dies ganz im Sinne von Herders Einführung zum "Vierten Buch" zu seinen

I Piksliedern: "Denn muß man sich nicht bloß um Nase, Gestalt [...] der äußern
Lebensart der Wilden oder Halbwilden bekümmern! nicht bloß reden, was ihr
Land bringt, und wie sie noch besser unterjocht, genutzt [...] und verdorben
werden können: nicht reden bloß von dem was sie nicht sind - Menschen wie
wir! policirte Nationen!!! und Christen!!! - sondern was sie sind? Uns treues Abbild

ihrer Denkart, Empfindungen, Seelengestalt, Sprache, nicht durch fremdes

Gewäsch, wie jedem durchjagenden Europäernarren etwa der Kopf steht,
sondern in eignen treuen Merkmalen und Proben geben - Wir sind bei ihren
Liedern!" (Johann Gottfried Herder, Volkslieder, Übertragungen, Dichtungen, Werke,
Bd. 3, Frankfurt am Main, DKV, 1990, pp. 59-60).

32 Johann Wolfgang Goethe, "Serbische Lieder", op. cit., p. 410.



Die topologische Festschreibung Südosteuropas 149

Norden ausgegrenzt und die Gebiete gegen Osten und Westen nicht
abgegrenzt), so genau umschreibt sie das kulturelle Programm Goethes

als .Schweifen' "südwärts" und "ostwärts" zur Sichtung von
neuem Material für seine Weltliteratur, denn "zuletzt sieht man in den

neuesten Tagen, Türken und Christen friedlich durcheinander
leben".33 Realpolitisch entspricht das durchwegs noch der Realität des

neuen Serbiens bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts — die Städte waren

noch vornehmlich muslimisch geprägt — und dies trotz Rückzug
des Osmanischen Reichs; zu einer massiven ethnisch-religiösen
Entflechtung kommt es erst 1862 und 1867 auf dem Höhepunkt der

"istraga poturica" (der "Vertreibung der Vertürkten").34
Karadzic hat diese Beschreibungen Serbiens durch Goethe rezipiert.
Entsprechend verweisen seine enzyklopädischen Artikel auf diesen

intrinsisch angelegten Rezeptionszusammenhang, was exemplarisch
anhand seiner zuerst auf deutsch veröffentlichten Schrift Montenegro
und die Montenegriner.; welche erstmals 1830 und in einer erweiterten
Fassung 1837 erscheint.35 So beklagt er auch als erstes, "wie wenig
Europa in der Kenntniß dieses Volksstammes [...] fortgeschritten"
sei: "Die meisten Gelehrten und Diplomaten wissen besser, was am
Nil und Euphrat geschieht, wie die Völker dort leben, und wie sie

heißen, als z.B. in der Herzegowina und in Montenegro."36 Damit
reklamiert Karadzic ausdrücklich Anspruch auf europäische
Zugehörigkeit. Umso irritierender nimmt sich dann die ungefähr
angegebene geographische Ausdehnung Montenegros aus:

Die Größe Montenegro's wird von Eingebornen selbst so weit beiläufig angegeben,

daß man es in drei Tagen in jeder Richtung durchschreiten kann; eine

genauere Bestimmung läßt sich bei dem rohen Kulturzustande des Landes bis
heute nicht wohl erzielen.37

33 Ibid., p. 411.

34 Holm Sundhaussen, op. dt., pp. 148-149.
35 Vuk Stefanovic Karadzic, Montenegro und die Montenegriner. Din Beitrag sytr Kenntnis

der europäischen Türkei und des serbischen Volkes, Stuttgart und Tübingen, Cotta,
1837.

36 Ibid., p. 37. An dieser Stelle bringt er - wohl in behutsamer Pflege seines

deutschsprachigen Publikums - ein Beispiel von einem "Franzosen", der die

montenegrinische mit der griechischen Sprache verwechselt habe, was ihn auch
dazu veranlasst, Montenegro und damit das Serbische klar von Griechenland und

vom Griechischen abzugrenzen.
37 Ibid., p. 34.



150 Boris Previsic

Vor allem mit der Bemerkung über den "rohen Kulturzustande des

Landes" gelingt es Karadzic, ein letztes Residuum von nicht karto-
graphiertem Raum zu suggerieren. Die These, dass er damit ganz
spezifisch seine deutsche Stammkundschaft bedient, wird durch die
serbische Version unterstützt, in welcher diese Bemerkung entfällt;
zudem spricht er dort nicht vom "Eingebornen", sondern von sich
selbst.38 Explizit verweist er auch auf den Rezeptionszusammenhang
der deutschen Version am Anfang des Kapitels zu "Sitten und
Gebräuchen": "[...] Wir beschränken uns [...], hier nur noch dem

Interessantesten, von deutschen Sitten und Gebräuchen am meisten
Abweichenden Platz zu geben."39 Entsprechend fällt seine geographische

Unbestimmtheit auf fruchtbaren Boden, wird doch gerade diese

Stelle in der Rezension der Reihe Jahrbücher der Uteratur wieder
zitiert.40 Faszinierend ist die nomadisierende Kultur; so werde "das

ganze Land [...] von den Montenegrinern in allen Richtungen durchzogen,

obwohl es Wege im wahren Sinne des Wortes keine gibt."41
Anlehnend an das Modell von de Certeau könnte also von einer

durchwegs subjektiv erfassten Raumerfahrung gesprochen werden,
ein Verfahren, an welches auch Goethe in der Serbienbeschreibung
anlehnt.

4. Wider eine nationalistische Vereinnahmung

Ein Problemfeld, das es in diesem Zusammenhang zu skizzieren gilt,
betrifft die heutige Warte, zumal es sich bei Vuk Karadzic noch
immer um eine der wichtigsten Ikonen der grossserbischen Ideologie
handelt. Letztere hat wesentlich, wenn nicht ausschliesslich, zum
kriegerischen Zerfall Jugoslawiens und zu ethnischen Säuberungen in
den 1990ern Jahren geführt. Denn "neben dem Staat Serbien gibt es

38 Der Textteil lautet in der serbischen Version: "Ja sad drukcije ne znam kazati, ko-
lika je ova sva zemlja, nego, da bi dobrome pjesaku valjalo tri dana, da je, ce je

najduza, svu prece" (Karadzic, Cma Gora, p. 132).
39 Vuk Stefanovic Karadzic, op. dt., p. 89.

40 Montenegro und die Montenegriner [...], Jahrbücher der Uteratur, Wien 1839, Bd. 87,

pp. 3—11. Zu finden im Kommentarteil zu Vuk Stefanovic Karadzic, op. dt.,

p. 621.

41 Ibid., p. 36.



Die topologische Festschreibung Südosteuropas 151

das mentale Serbien, das Serbien in den Köpfen. Die mentale Landkarte

unterscheidet sich [...] deutlich von der politischen Landkarte. [...]
Das Auseinanderfallen beider Landkarten [...] haben die Geschichte
des 19. und 20. Jahrhunderts tief geprägt."42 Umso nötiger ist eine

Aufarbeitung dieses Themas aus kritischer Sicht, welche noch genauer
die historische Bedingtheit ausmisst als Peter Handke in seiner

schon äusserst ironisch-distanzierten "Erzählung" Die morawische

Nacht, in welcher die Figur des Ex-Autors den serbischen Barden und
Guslaspieler als pars pro to to für das ganze serbische Volk
idealisiert.43 Exemplarisch kann anhand von drei Punkten aufgezeigt
werden, inwiefern eine historisch verstandene Tiefenschärfe und
Kontextualisierung notwendig ist.
1. Das berüchtigte vierfache SSSS ("Samo Sloga Srbe Spasava"/ "Nur
Einheit rettet die Serben"),44 ein Slogan, den die Cetniks im Zweiten
Weltkrieg gebrauchten und mit dem im letzten Bosnienkrieg
marodierendes serbisches Militär und Paramilitär die von ihnen hinter-
lassenen Trümmer, ja sogar menschliche Opfer brandmarkten,45 ist
als Erweiterung von Karadzics dreifachem SSS zu verstehen - gemäss
dem Titel seiner 1836 verfassten und 1849 publizierten Schrift "Srbi
svi i svuda".46 Gleich zu Beginn dieser vermeintlich nationalistischen

42 Holm Sundhaussen, op. cit., p. 15.

43 "Wo ist euer episches Schauen geblieben, euer episches Kopfwiegen und Kopf¬
rucken, euer episches Aufseufzen? Es musste ja nicht gerade einer mit der Gusla

kommen, auf deren einziger Saite er markerschütternd fiedelte und dazu entsprechend

sein jahrhundertealtes tragisches Heldenlied schallen ließe." (Peter
Handke, Die morawische Nacht, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2008, p. 74) Trotz
ironischen Untertons stellt hier der Haupterzähler eine Genealogie von einer oralen

Tradition des Rhapsoden mit Gusla zu einer idealisierten (serbischen)
Volkscharakterisierung her.

44 Zu beachten dazu ist die graphische Ordnung des kyrillischen Buchstabens S als

C übers Kreuz, wie es beispielsweise in der Plakatsammlung von Ismet Hrvano-
vic parodiert wird. Siehe dazu: Daoud Sarhandi und Alina Boboc, Evil doesn't live

here. Postersfrom the Bosnian War, London, Laurence King, 2001, p. 47.

45 Eine solche Verunstaltung eines Mädchenkörpers mit dieser nationalistischen

Symbolik durch einen Milizonären der Arkan-Tigers beschreibt beispielsweise
Slavenka Drakulic in ihrem faktual-begründeten Roman Kao da me nema (1999),

Split, Feral Tribune, 22002, p. 85.

46 Vuk Karadzic, "Srbi svi i svuda", Kovcezic %a istoriju,jesfk i obicaje Srba sva tri 3ako-

na [Kleine Truhe für Geschichte, Sprache und Brauchtum der Serben aller drei Bekenntnisse],

Wien, 1849, pp. 1-27. Originaltext mit deutscher Übersetzung von Ulrich Thei-
ssen in: Die Slawischen Sprachen 32 (1993), pp. 5-65.



152 Boris Previsic

Schrift macht der Autor klar, dass er mit Serben auch Volksgruppen
meint, welche sich selber als "Slawonier, Bosnier (oder Bosniaken),
Dalmatiner, Ragusaner usw." bezeichnen. Nachdem er alle Gebiete

aufgezählt hat, in denen diese Volksgruppen wohnen, präzisiert er:

"In den hier genannten Gebieten leben wenigstens um die fünf
Millionen Seelen eines Volkes, das eine Sprache spricht, aber nach dem
Glaubensbekenntnis (Religion) in drei Teile geteilt ist. [...] Nur die

ersten drei Millionen nennen sich Srbi oder Srblji, während die anderen

diesen Namen nicht annehmen wollen."47 Damit folgt er strikt
der Herderschen Definition von Volk, welches sich natürlicherweise

nur über die Sprache definiert (und nicht über die Religions- bzw.

Konfessionszugehörigkeit oder über eine Kombination aus mehreren
Merkmalen wie Religion und Sprache). Wenn heute noch gewisse
Historiker in Karadzics Vorgehen die Wurzeln eines grossserbischen
(expansiven und aggressiven) Nationalismus sehen und eine gerade
Linie von Vuk Karadzic zum Kriegsverbrecher Radovan Karadzic
ziehen,48 so verkennen sie die Tatsache, dass Leute, die schon "Serben"

sind, sich nicht zu assimilieren brauchen. Nichts war Vuk
Karadzic ferner als der Gedanke der Assimilation.
2. Die Schriftsprache, welcher er eine Grammatik widmet, entspricht
in den Grundzügen dem südslawischen Idiom der Ost-Herzegowina,
dem so genannten Stokavischen, welches aus heutiger Sichtweise
sowohl Bosnjaken wie Kroaten, sowohl Serben wie Montenegriner in
leichter Varianz gebrauchen. Nur nennt er dieses Idiom ganz einfach
Serbisch. Diese Benennung erweist sich gleichzeitig als Pferdefuss.
Das in Karadzics Heimat, im herzegowinischen Bergland gesprochene

Idiom wird von Nordkroatien bis Südserbien verstanden. Seine
standardisierte Version geht von seiner Mundart, von seinem "aktiven

Idiom" aus, welches er um sein "passives Idiom" erweitert.
Dadurch wird es ihm möglich, über eine geschickte Standardisierung
der Sprache ein möglichst grosses geographisches Gebiet zu erfas-

47 Vuk Karadzic, "Srbi svi i svuda", Slawische Sprachen, op. àt., pp. 7—9.

48 So schreibt beispielsweise Ivo Banac: "Karadzic, in short, brought forth a mo¬
dern Serb national ideology, the purpose of which was to assimilate the vast
majority of Catholic Croats and all Bosnian Muslims." (Ivo Banac, The 'National

Question in Yugoslavia. Origins, History, Politics, Ithaca/NY, London, Cornell
University Press, 1984, p. 80).



Die topologische Festschreibung Südosteuropas 153

sen.49 Mit anderen Worten: die soziologisch vertikale Ausrichtung
nach unten zum Volk (unabhängig von seiner Religionszugehörigkeit,
sondern nur abhängig von seiner Sprache) übersetzt sich in eine un-
erhofft weitausholende horizontale Gebietserweiterung. So schliessen
sich auch die Kroaten seiner Sprachreform an; und 1850 kommt es

zum Wiener Vertrag über die Schriftsprache. "So ist zwar von einem
Volk die Rede, aber es hatte keinen Namen."50 Bald darauf taucht die

Sprachbezeichnung Serbokroatisch auf, die vor kurzem offiziell
abgeschafft wurde und nur noch im Zusammenhang mit dem
Internationalen Gerichtshof als bhs (bosanski-hrvatski-srpski) bzw.
als MakroSprache nach ISO 639—2 figuriert, welcher mehrere Einträge

aus ISO 639—3 subsumiert.51 Karadzic muss schon zu seiner
Lebzeit einsehen, dass die Sprache allein nicht volkskonstituierend
sein kann. "Narod" und nicht Nation (bzw. "nacija") ist der Bezugspunkt;

das einfache Volk und nicht der Adel oder eine bürgerliche
Führungselite. Damit wird auch deutlich, warum sich Karadzic wieder
aus der Realpolitik eines sich neu formierenden Serbiens unter Obra-
dovic verabschieden muss. Sein Anliegen fokussiert sich auf die
natürliche Stimme des Volkes, auf die untere Gesellschaftsschicht,
und kann sich nicht als Teil einer expansiven Grossmachtfantasie, wie
sie in der Mitte des 19. Jahrhunderts von fast jeder Nation geträumt
wird, verstehen.52

49 Vgl. dazu Vladimir Anic, "Wörtlich unübersetzbare Sprache bei Vuk Karadzic",
Vuk Karadzic im europäischen Kontext, beitrage des Internationalen wissenschaftlichen

Symposiums der Vuk Karadzic-Jacob Grimm-Gesellschaft am 19. und 20. November 1987,

hrsg. Wilfried Potthoff, Frankfurt am Main, Heidelberg, Carl Winter, 1990,

pp. 9-13.
50 Holm Sundhaussen, op. cit., p. 96.

51 MakroSprachen können als Konzept die verschiedenen Ansätze der Teilnormen
2 und 3 zusammenbringen. Jeder Makrosprachcode hat ein Äquivalent in ISO
639—2 mit Ausnahme der serbokroatischen Sprache, welche ursprünglich über
einen nun obsoleten Eintrag in ISO 639—1 verfügte. Die Bezeichnung "bhs",
welche das Summer Institute of linguistics (SIL) vorschlägt, ist weniger kompliziert
und geht von der Einheit dieser Sprache (trotz verschiedener Benennung je nach

Volk) aus.
52 Mit Verweis auf das "Geheimprogramm" aus dem Jahre 1844 von Ilija Garasin,

dem Innenminister des Fürsten Alexander Karadjordjevic, welches explizit ein
Grossserbien zum Programm hat, macht Jelavich klar, dass dieses nicht einmalig
zu jener Zeit war, im Gegenteil: "Es findet seine Ergänzung in der 'Megali-Idea'
der Griechen, dem 'Grossbulgarie' von San Stefano, dem 'Grosskroatien' von



154 Boris Previsic

3. Die Heldenlieder, welche Karadzic sammelt, handeln zu einem

grossen Teil von der angeblichen Niederlage gegen die Türken in
Kosovo, auf dem Amselfeld, im Jahre 1389. Sie besiegelt den späteren

Opfer-Mythos der Serben.53 Dieser steht nicht nur in den von
Karadzic in den 10er und 20er Jahren gesammelten Helden-Liedern im
Zentrum, sondern auch in seinem "Serbischen Wörterbuch" aus dem

Jahre 1852.54 So problematisch sich dieser Konnex später erweisen

wird, so genau ist gerade aus Karadzics späteren Schriften ersichtlich,
wie er immer wieder die Distanz ausmisst zwischen Faktum und
Fiktion, wenn er beispielsweise anhand von "Goethe's Klaggesang von
der edlen Frau Flassan-Aga's" (man bemerke die Zuordnung zu Goethe)

aufzeigt, dass es der Frau nicht "ziemt, sich nach dem Mann zu
sehnen". Entsprechend gäbe es in Realität auch keine "Klagen der
Weiber" mehr; vielmehr sei es nur eine Annahme, welche die Serben
auf die Montenegriner und diese wiederum auf die Herzegowiner
projezierten.55 Ein klassischer Fall von — um die Begriffsprägung von

Ante Starcevic, dem Einheitsgedanken der Länder der St.-Stephan-Krone von
Ungarn, dem 'Grosspolen' von Mickiewicz und dem Grossdeutschland dieser

Zeit. Mit anderen Worten, zu ihrer Zeit und ihrem Ort war sie durchaus logisch
und verständlich." (Charles und Barbara Jelavich, The "Establishment of the Balkan
National States. 1804—1920, Seattle/London, University of Washington Press,

1977, p. 147).
53 So macht auch Konstantinovic eine "grundlegende ethische Auffassung des ser¬

bischen Volkes" im insbesondere von der Kirche überlieferten "Kosovo-
Mythos" fest, in dem "sie die Nemanjiden-Herrscher und die Helden der
Schlacht auf dem Amselfeld heiliggesprochen hatte und ihre Namen [...] immer
wieder in der täglichen Liturgie erwähnte". Dies führte zur Legende, in der
"Fürst Lazar, der das Heer der Serben anführt, am Vorabend der Schlacht seine

Getreuen zum letzten Abendmahl um sich versammelt und ihnen verkündet habe,

dass man am frühen Morgen des nächsten Tages gegen einen übermächtigen
Gegner antreten werde, aber es ginge [sie] darum, sich dem Bösen zu widersetzen,

auch wenn es das Leben koste. Wer in einer solchen Schlacht falle, der
bleibe der wahre Sieger und sein ist das Himmelreich." (Zoran Konstantinovic,
op. dt., p. 70) Diesen letzten Satz nennt Konstantinovic das "ethische Gesetz"
des serbischen Volkes, welches so den Opfer-Mythos perpetuiert.

54 Jovan Delic, "Die Rezeption des Kosovo-Mythos in Vuks Serbischem Wörter¬
buch", in: 1'/uk Karadzic im europäischen Kontext, hg. Wilfried Potthoff, Heidelberg,
Carl Winter, 1990, pp. 31-48: "Banal, aber erforderlich ist es festzustellen, dass

Vuks Wörterbuch hauptsächlich den Kosovo-Mythos rezipiert" (p. 33). Ganz
klar nationalistisch in einer europäischen Tradition steht der eigentliche Kosovo-
Mythos Gorski vijenac (Wien 1847, Bergkranf) von Petar II. Petrovic Njegos.

55 Vuk Karadzic, op. dt., p. 114.



Die topologische Festschreibung Südosteuropas 155

Bakic-Hayden zu gebrauchen — "Nesting Orientalism". Oder an
anderer Stelle spricht er von der Erbfolge serbischer Prinzen, macht
aber deutlich, dass hier eine Diskrepanz zwischen der "Sage" und der

richtigen Überlieferung bestehe: "So das Volkslied! - Nach der in
Montenegro existierenden Tradition aber hatte Ivan zwei Söhne

f...]."56 Dennoch kann nicht erwiesen werden, dass sich Karadzic
explizit vom Kosovo-Mythos distanziert. Es liegt durchwegs in der

Zeit, dass beispielsweise über den Pastiche-Charakter mancher Volkslieder,

über deren "Unächtheit" nachgedacht wird. Diese kritische
Sichtung, welche beispielsweise die Übersetzerin Talvj an Macpher-
sons Ossian vornimmt, geht aber an den serbischen Volksliedern
sonderbarerweise vorüber. Vielmehr spricht sie von den "südöstlichen

Slavenländern, wo wir den Quell der ächten Naturpoesie noch
in seinem üppigsten Hervorsprudeln belauschen können".57 Damit
wird die so nötige kritische Aufarbeitung von serbischem Volksgut
zwischen Mythos und Realitätskonstitution in der primären
deutschserbischen Rezeptionsschlaufe nie vorgenommen. Dies hat zur Folge,
dass sich der serbische Nationalismus der letzten Jahre noch immer
auf ein Residuum an idealisierter Imagination im deutschen Sprachraum

— wie sie beispielsweise wieder durch Handkes Schreiben akut

geworden ist — berufen kann.

56 Ibid., p. 43.

57 Talvj, Die Unächtheit der Uieder Ossian's und des Macpherson'schen Ossian's insbesondere,

Leipzig, Brockhaus, 1840, p. 4. So macht Talvj deutlich, dass insbesondere in
Deutschland die Ossian-Euphorie, so bei Herder und Goethe, noch währte, als

sich in England schon lange kritische Stimmen "zweifelnd oder ganz wegwerfend

gegen die Enthusiasten erhoben" (ibd., p. 2), zumal Macpherson
"willkürlich bisweilen mehrere kleinere Lieder zu einem größern verschmolzen"
habe (ibd., p. 4).



156 Boris Previsic

Abstract

La réception du chant populaire serbe chez Goethe est caractérisée par deux stratégies,

toutes deux en réaction au refoulement de l'idéal oral qu'entraîne la fixation
scripturale: 1. Tout d'abord, en cherchant à retrouver l'état originel du chant populaire

et en se distanciant simultanément de celui-ci, Goethe préfère de plus en plus les

traductions aptes à être chantées — les traductions "bonnes en bouche" (qui "munden"

pour utiliser son terme caractérisant la proximité orale). Cette première stratégie
lui permet d'intégrer ces traductions dans son projet de littérature universelle
("Weltliteratur"). 2. Parallèlement, il traite l'espace géographique d'où viennent ces chants

populaires de manière idéalisée en évitant de l'intégrer dans une cartographie scientifique

réelle; son but est au contraire de rendre cet espace "praticable" ("gangbar")
d'un point de vue subjectif. Il s'agit là d'"opérations" que Michel de Certeau décrit
dans Uinvention du quotidien. Elles s'opposent à un regard défini comme objectif.
Dépendant de cette réception allemande, Vuk Karadzic, à qui l'on doit le plus important
recueil de chants populaires serbes, s'adapte à ces "opérations" quand il décrit le

Monténégro, le centre montagnard de cet espace idéalisé, dans une revue allemande.

Il s'en suit un clivage fatal entre prétention scientifique et espace imaginaire et idéalisé.

Ainsi le cas singulier serbe s'inscrit dans le cercle vicieux de la réception de la

réception.


	Die topologische Festschreibung Südosteuropas aus dem Geist der Dichtung : Goethe und Vuk Karadžić

