
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2008)

Heft: 39: Die Topographie Europas in der romantischen Imagination = La
topographie de l'Europe dans l'imaginaire romantique = The topography
of Europe in the romantic imagination

Artikel: Die diskursive 'Imagination' Europas bei August Wilhelm und Friedrich
Schlegel

Autor: Japp, Uwe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006520

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006520
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Uwe Japp

Die diskursive Imagination' Europas bei

August Wilhelm und Friedrich Schlegel

"Wir sind, darf ich wohl behaupten, die

Kosmopoliten der Europäischen Cultur: wir
fragen gar wenig darnach, in welchem Lande
zuerst eine neue Wahrheit ans Licht gefördert

worden ist; wir werden durch keine
Parteilichkeit oder Beschränktheit gemindert,

jeden irgendwo gemachten Fortschritt
in der Wissenschaft sofort anzuerkennen
und zu benutzen."

August Wilhelm Schlegel: Abriß von den

europäischen Verhältnissen der deutschen Literatur
(1825)

I. Einleitung. Europa. Einheit und Vielfalt. Literatur

So
wie es in Novalis' Aufsatz Die Christenheit und Europa "eine

sich selbst mahlende Mühle"1 gibt, so gibt es ein in der Schrift
sich selbst hervorbringendes Europa. Da die geographischen

Kriterien nicht eindeutig sind, gesellen sich Interpretationen zu den
Fakten. So findet z. B. Friedrich Schlegel, dass das Mittelmeer nicht
als Grenze zwischen Europa und Afrika anzusehen sei, da der rege
Schiffsverkehr zwischen den Küsten mehr Verbindendes als

Trennendes habe. Wirkliche Unterscheidungen ergäben sich vielmehr aus
dem Vorhandensein von Wüsten, weshalb die Grenze zwischen

Europa und Afrika mehr in das Innere hineinverlegt werden müsse.
Ähnliche und noch schwierigere Probleme ergeben sich in Hinblick
auf die Unterscheidung zwischen Europa und Asien. Schlegel schließt

1 Novalis, "Die Christenheit und Europa", Schriften, hg. v. Paul Kluckhohn und Ri¬

chard Samuel, 3. Bd., hg. v. Richard Samuel, Stuttgart, Kohlhammer, 1968,
S. 507-524, hier S. 515. Die sich selbst mahlende Mühle ist allerdings bei Novalis
ein eher feindliches Prinzip, das aus dem Religions-Hass emaniert und "die
unendliche schöpferische Musik des Weltalls zum einförmigen Klappern"
degradiert (ebd).

Colloquium Helveticum 39/2008



102 Uwe lapp

hieraus, dass die "Grenzen der Weltteile nicht bloß geographisch
nach der Landkarte, sondern nach höheren Rücksichten und Verhältnissen

[zu] bestimmen" seien.2 Welche Rücksichten und Verhältnisse
dies jeweils sind, steht nicht von vornherein fest, sondern verdankt
sich der Interpretation oder allgemeiner gesprochen der Konstruktion.

Der konstruktive Anteil an der 'Imagination' Europas ist
jedenfalls bedeutend — und man kann sagen, dass er zur Zeit der
Romantik einen singulären Höhepunkt erreicht. Dafür spricht nicht nur
der Sachverhalt, dass beide Schlegel im Moment, in dem sich eine
nationale Literaturgeschichtsschreibung vorbereitend zu konstituieren
beginnt, in mehreren Anläufen Geschichten der europäischen Literatur
konzipiert und durchgeführt haben, wovon hier gleich ausführlicher
zu sprechen sein wird, sondern auch der Umstand, dass sich
zwischen 1799 und 1829 ein eigenständiger, romantisch zu nennender

Europa-Diskurs herausbildet.3 Dieser Europa-Diskurs, der die semantischen

und von Fall zu Fall auch ideologischen Potentiale einer

'Weltteil'-Imagination auszuloten sucht, hat, was vielleicht nur unter
Germanisten verwundert, seinerseits europäisches Format, da er
deutsche, französische, englische, italienische und andere Nationen
und Nationalphilologien beschäftigt.

Natürlich können dabei die verschiedensten Gegenstände thematisch

werden: religiöse, politische, ökonomische, kulturelle, klimatische

oder eben literarische. In jedem Fall stellt sich dabei ein

Problem, das in der Frage zusammengefasst werden kann, wie die

Vielfalt als Einheit zu denken ist. Novalis denkt dabei bekanntlich an
den Papst, während andere an Napoleon denken4 oder an den Geist,
der über den Wassern bzw. den Nationen (und ihren Literaturen)
schwebt. Angesichts des hohen konstruktiven Anteils am Europa-
Diskurs hat die Frage gelegentlich etwas Chimärisches und allenfalls
auch etwas Künstliches. Andererseits gibt es eine doppelte Spezifizie-

2 Friedrich Schlegel, "Geschichte der europäischen Literatur", Kritische Friedrich-

Schlegel-Ausgabe, hg. v. Ernst Behler, 2. Abteilung, 1. Bd.: Wissenschaft der
europäischen Literatur, hg. v. E. Behler, München/Paderborn/Wien, Ferdinand

Schöningh, 1958, S. 3-185, hier S. 15.

3 Siehe Europa. Analysen und Visionen der Romantiker, hg. v. Paul Michael Lützeler,
Frankfurt a. M., Insel, 1982.

4 Vgl. Heinz-Otto Sieburg, Napoleon und Europa, Köln, Kiepenheuer u. Witsch,
1971.



Die diskursive 'Imagination' Europas 103

rung der in Rede stehenden Frage, insofern erstens Europa an sich als

Ausdruck der Mannigfaltigkeit wahrgenommen wurde und zweitens
dieses Merkmal als Gegensatz zur einheitlich interpretierten Kontur
Asiens erschien. Dies ist jedenfalls die Perspektive, die Friedrich
Schlegel in seinen Pariser Vorlesungen von 1803/04, die Ernst Behler
unter dem Titel Geschichte der europäischen Uteratur aus dem Nachlass

herausgegeben hat, vorstellig macht. Schlegel kommt dabei übrigens
zu der irritierenden Einschränkung, "daß von allen bewohnten Teilen
der Erde in Fhnsicht auf Wissenschaft und Kunst bloß Europa und
Asien merkwürdig sind",5 da die neue Welt noch nicht in Betracht
komme und Afrika nur scheinbar - mit der Ausnahme Ägyptens —

auf sich aufmerksam mache. Von anderen Weltteilen ist noch nicht
die Rede. Bei dieser Einschätzung spielen offensichtlich wieder
geographische, klimatische und politische Kriterien eine Rolle, aber

Schlegel lenkt von hieraus zur Bildung und Bildsamkeit der Kultur
hinüber. "In Europa treffen wir schon in älteren Zeiten eine Menge
kleiner Staaten an, die [...] unter sich wieder auf das mannigfaltigste
geteilt und verbunden sind. Diese Mannigfaltigkeit von Trennungen
und Verbindungen mußte natürlich eine ebenso große Mannigfaltigkeit

in der Bildung hervorbringen."6 Die Schlussfolgerung leuchtet
vielleicht nicht unmittelbar ein, sie ist aber für den Europa-Diskurs
beider Schlegel grundlegend.7 Asien sei der Kontinent der Ruhe und
der Fülle, Europa der Kontinent des Bedürfnisses und der Rastlosigkeit.

Daher der höhere Grad an Perfektibilität in Europa.8
Die Frage nach der Einheit in der Vielfalt ist ein beharrender

Topos im Europa-Diskurs. Allerdings fällt die Beantwortung der

Frage leichter, wenn sie in einem politischen Kontext gestellt wird.
Aus der Sicht der Politik handelt es sich, abgesehen von konkreten
Abkommen und Gesetzen, um die Appellstruktur gemeinsamer
Werte. So spricht z. B. Jacques Chirac anlässlich des 50. Jahrestages

5 Friedrich Schlegel, a.a.O., S. 15.

6 Ebd., S. 16f. - Schlegel weist im Folgenden auf die "durch seine klimatische und

geographische Beschaffenheit veranlassten Trennungen und Zerspaltungen"
Europas hin, aus denen sich eben die "Mannigfaltigkeit und Veränderlichkeit, [die]
Bildsamkeit und Künstlichkeit" ergeben habe. Ebd., S. 17.

7 Zu August Wilhelm Schlegel siehe Dorota Masiakowska, Vielfalt und Einheit im

Europabild August Wilhelm Schlegels, Frankfurt a. M., Peter Lang, 2002.

8 Friedrich Schlegel, a.a.O., S. 15.



104 Uwe Japp

der römischen Verträge vom "Sieg der höchsten Werte Europas" —

und er nennt die folgenden: "Frieden, Demokratie, Menschenrechte
und sozialen Fortschritt".9 Man findet diese Werte de facto nicht nur
in Europa, gleichwohl handelt es sich um eine klare Auskunft. Aber
wie kommt man von der Politik zur Literatur? Ersichtlich findet hier
ein Ebenen- oder Registerwechsel statt, der ganz andere Antworten
verlangt. Anstelle von Werten bemerken wir Werke und Worte. Und
wir fragen uns, worin der europaspezifische Zusammenhang besteht.
Die Auskunft der Flistoriographie ist ja in der Regel wenig erhellend,
da sie gerade das bietet, was Schlegel als unzureichend verwirft: ein
blosses Neben- und Nacheinander. Wenn wir uns erneut auf Schlegels

Pariser Vorlesungen beziehen, so können wir immerhin die

Mannigfaltigkeit anführen und den höheren Grad an Perfektibilität.
Allerdings sagt auch das noch nicht viel. Aber dies ist gerade die

Frage, der wir im Folgenden nachgehen wollen: Gibt es Kriterien der

'Europäizität' der europäischen Literatur? Wir stellen die Frage nicht
als solche, sondern richten sie an die diskursive 'Imagination' der
Brüder Schlegel. Aus der Perspektive der Germanistik, die ja um 1800

gerade anhebt, sich als nationale Disziplin zu konstituieren, könnte
man auch fragen: Soll man überhaupt eine europäische Perspektive
einnehmen? Gerade dies bestätigen beide Schlegel mit grossem Nachdruck.

In den Pariser Vorlesungen heisst es dazu: "Die Notwendigkeit
einer umfassenden Ansicht leuchtet aber auch schon aus der

Beschaffenheit der Literatur selbst hervor. Die europäische Literatur
bildet ein zusammenhängendes Ganzes, wo alle Zweige innigst
verwebt sind, eines auf das andere sich gründet, durch dieses erklärt
und ergänzt wird. Dies geht durch alle Zeiten und Nationen herab bis

auf unsere Zeiten. Das Neueste ist ohne das Alte nicht
verständlich."10

Demnach gibt es also in der europäischen Literatur nicht nur ein

Nach- und Nebeneinander, wie es in der gewöhnlichen Historiographie

erscheint, sondern eine allseitige Verweisung, die dem Intertext
der neueren Intertextualitätstheorie nicht unähnlich ist. Schlegel
expliziert aber diesen Sachverhalt an dieser Stelle nicht weiter, sondern

9 Sonderbeilage der Frankfurter Allgemeinen Zeitung. "Das Projekt Europa. 50 Jahre
Römische Verträge", 23. März 2007, S. E 1.

10 Friedrich Schlegel, a.a. O., S. 5.



Die diskursive 'Imagination ' Europas 105

entfaltet seinen in der Tat sehr weiten Literaturbegriff, der Poesie,

Kunst, Philosophie, Wissenschaft und Rhetorik umfasst. Was die

europäische Frage angeht, so ist festzuhalten, dass Schlegel in den
Pariser Vorlesungen die notwendige Europa-Zentrierung der
Literaturgeschichtsschreibung postuliert hat. Im Fortgang seiner Argumentation

wird hieraus sogar (oder allerdings) die Notwendigkeit "einejr]
Geschichte der Literatur überhaupt", weil alle Literatur "innig
zusammenhängend ein großes Ganzes" bilde: "Wir kommen notwendig
auf eine Geschichte der Literatur überhaupt. Denn die Literatur ist
durchaus nur im ganzen verständlich."11 Man müsste folglich annehmen,

dass hiermit die europäische Perspektive auf das Niveau der
Weltliteratur anzuheben sei. Das ist au fond nicht falsch, aber um 1800

bzw. wenige Jahre nach 1800 ist die in Aussicht genommene Weltliteratur

im Grossen und Ganzen die Literatur Europas. Das sieht man
bei beiden Schlegel und auch bei anderen transnational gestimmten
Autoren dieser Zeit. So lautet eine der goetheschen Äusserungen zur
um 1827 exponierten Weltliteratur: "Europäische, d. h. Welt-
Literatur".12 Und auch Schlegel zieht sich, nachdem er die Weltliteratur

als démarche des grossen Ganzen ins Auge gefasst hat, wieder auf
den durch Mannigfaltigkeit und Bedürfnis strukturierten Welt-Teil
zurück: "Europa ist der alleinige abgeschlossene Kreis und Boden für
unsere Geschichte."13 Von hierher gesehen hat es den Anschein, als

sei die Rede von 'Europa' gelegentlich eine blosse diskursive Machination,

um die Rede von der 'Welt' zu umgehen, da diese zwar
theoretisch gemeint sein müsste oder sollte, aber nach dem Stand der
Kenntnisse nicht dargestellt werden kann.

August Wilhelm und Friedrich Schlegel haben in jeweils zwei
Anläufen oder Fassungen Geschichten der europäischen Literatur
vorgelegt: August Wilhelm Schlegel mit den Berliner Vorlesungen
von 1801 bis 1802 und den Wiener Vorlesungen von 1808, Friedrich
Schlegel mit den Pariser Vorlesungen von 1803/04 und den Wiener
Vorlesungen von 1812. Da allerdings die Berliner und die Pariser

Vorlesungen erst aus den jeweiligen Nachlässen herausgegeben worden

sind, sie zudem zum Teil fragmentarisch (bzw. nicht aus-

11 Ebd., S.ll.
12 Fritz Strich, Goethe und die Weltliteratur, Bern, Francke, 1957, 2. Aufl., S. 371

13 Friedrich Schlegel, a.a.O., S. 14.



106 Uwe tapp

formuliert), zum Teil redundant (im Hinblick auf die veröffentlichten
Werke) sind, gehen wir hierauf nur gelegentlich ein und konzentrieren

uns vielmehr auf die von den Verfassern selbst zum Druck
beförderten Darstellungen: August Wilhelm Schlegels Vorlesungen über
dramatische Kunst und Literatur und Friedrich Schlegels Geschichte der

alten und neuen Literatur. Die Fragen, mit denen wir an diese Texte
herantreten, lauten: 1. Welche Idee (oder Vorstellung) der europäischen

Literatur gewinnt in ihnen Kontur? 2. Welches Verfahren der

Darstellung kommt dabei zur Anwendung?

II. August Wilhelm Schlegel: Vorlesungen über dramatische
Kunst und Literatur. Wien 1808

August Wilhelm Schlegel gibt in seinen Wiener Vorlesungen keine

Begründung für die europäische Perspektive — und folgt damit der
schon in den Berliner Vorlesungen geübten Askese. Die europäische
Dimension ist für Schlegel etwas Selbstverständliches. Sie hat für ihn
die Evidenz einer Naturform. Dass man auch die Literatur einer
Nation betrachten könne, wird gelegentlich erwähnt, aber als kleinlich
oder unvollständig beiseite geschoben. Tatsächlich hat Schlegel die

Vorstellung einer in sich gegliederten Einheit, die durch den Namen
'Europa' bezeichnet ist. Umgekehrt sieht Schlegel keine Notwendigkeit,

über die Grenzen Europas hinauszublicken, obwohl er
anscheinend weiss, dass es auch ausserhalb Europas Dramen gegeben
hat. In den auf das Drama spezialisierten Wiener Vorlesungen wird
konstatiert, dass das vordere asiatische Morgenland keine Schauspiele
gekannt habe.14 Umgekehrt wird erwähnt, dass man bei den Insulanern

eine Art rohes Schauspiel angetroffen habe. Den Indern wird
eine reichhaltige dramatische Literatur zugesprochen. Und von den
Chinesen wird berichtet, dass sie ein stehendes Nationaltheater hätten;

"vermutlich in jeder Hinsicht stehend", wie Schlegel hinzufügt.15
Insgesamt handelt es sich offenbar um zu vernachlässigende Grössen.
Für August Wilhelm Schlegel ist weder eine nationale noch eine uni-

14 August Wilhelm Schlegel, "Vorlesungen über dramatische Kunst und Literatur,
1. Teil", Kritische Schriften und Briefe, hg. v. Edgar Lohner, Bd. V,
Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz, Kohlhammer, 1966, S. 31. Im Folgenden zit. als WV1.

15 Ebd., S. 32.



Die diskursive Imagination' Europas 107

versale Perspektive massgeblich, sondern allein eine europäische. Das

zeigt auch der Vergleich mit den Berliner Vorlesungen, die denselben

europäischen Aufbau haben.16 Es ist deshalb de facto falsch, Schlegel
einen "universalhistorischen Zugriff auf die Kunst"17 zu attestieren,
auch wenn er gelegentlich selbst in diesem Sinne spricht. Man muss
vielmehr einsehen, dass um 1800 die semantische Differenz zwischen

'Europa' und der 'Welt' unscharf ist. Dass zeigen beide Schlegel und
auch Hegel.18 Bemerkenswert ist deshalb aus germanistischer Sicht
nicht die Unterbietung einer globalen Perspektive, sondern die
Überbietung einer nationalen Perspektive. Die Romantik ist auf dem
Gebiet der Literaturgeschichtsschreibung durch ein europäisches
Votum charakterisiert, während das 19. Jahrhundert — man denke an

Gervinus, Hettner, Scherer — einem nationalen Paradigma folgt.
Auch die interne Gliederung der europäischen Literatur — bzw.

des literarischen Europa — ist für Schlegel evident. Sie umfasst die Alten

und die Neuen, also die Griechen und Römer einerseits, "die
neueuropäischen Völker[]"19 andererseits, die letzteren allerdings nur,
insofern sie sich als bedeutsam erwiesen haben. Es entspricht dies

genau Hegels Rede von der alten und modernen Welt. Schlegel
benutzt seinerseits die Gegensätze alt/neu, antik/modern, fügt aber

hinzu, dass man "für den eigentümlichen Geist der modernen Kunst,
im Gegensatz mit der antiken oder klassischen, den Namen 'roman-

16 August Wilhelm Schlegel, "Vorlesungen über schöne Literatur und Kunst", in:

Vorlesungen über Ästhetik I. Kritische Ausgabe der Vorlesungen, 1. Bd., hg. v. Ernst
Behler, Paderborn/München/Wien/Zürich, Ferdinand Schöningh, 1989, S. 179—

781; ders.: Kritische Ausgabe der Vorlesungen, 2. Bd., 1. Teil, hg. v. Georg Braungart,
Paderborn/München/Wien/Zürich, Ferdinand Schöningh, 2007, S. 1—194. Im
Folgenden zit. als BV1 und BV2.

17 Claudia Becker, "Naturgeschichte der Kunst". August Wilhelm Schlegels Ansatz im

Schnittpunkt ^wischen Aufklärung Klassik und Frühromantik, München, Fink, 1998,
S. 214.

18 Vgl. etwa Hegels berühmte Bemerkung anlässlich seiner Darstellung der Tragö¬
die: "Von allem Herrlichen der alten und modernen Welt - ich kenne so ziemlich
alles, und man soll es und kann es kennen — erscheint mir nach dieser Seite die

Antigone als das vortrefflichste, befriedigenste Kunstwerk." Georg Wilhelm
Friedrich Hegel, "Vorlesungen über die Ästhetik III", Werke, hg. v. Eva Moldenhauer

u. Karl Markus Michel, Bd. 15, Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1970, S. 550.

Tatsächlich behandelt Hegel denselben europäischen Kanon wie beide Schlegel.
19 WV1,S. 19.



108 Uwe japp

tisch' erfunden"20 habe. Schlegel findet diese Distinktion nicht unpassend

und verwendet sie denn auch in beiden Vorlesungsreihen. Zur
genaueren Kennzeichnung seiner binären Konstruktion führt er aus,
der Geist der antiken Kunst und Poesie sei plastisch, der der moderneren

pittoresk. (Dies erinnert natürlich an Friedrich Schlegels
Unterscheidung zwischen dem Schönen und dem Interessanten aus dem

Studium-Aufsatz, dem überhaupt eine grundierende Bedeutung in
diesem Zusammenhang zuzumessen ist.) August Wilhelm Schlegel
macht für die genannte Differenz einerseits das Christentum,
andererseits die strenge Natur des Nordens verantwortlich. Sein Diskurs
ist folglich klimatheoretisch tingiert. Dies wird auch bei seiner stark
idealisierenden Charakterisierung der Griechen bemerkbar. Ihre
Bildung sei vollendete Naturerziehung gewesen: "Von schönem und
edlem Stamme, mit empfänglichen Sinnen, und einem heiteren Geiste

begabt, unter einem milden Himmel, lebten und blühten sie in
vollkommener Gesundheit des Daseins, und leisteten durch die seltenste

Begünstigung der Umstände alles, was der in den Schranken der
Endlichkeit befangene Mensch leisten kann."21 Ihre Kunst und Poesie sei

Ausdruck vom Bewusstsein dieser Harmonie. Von hierher ergeben
sich konträre Attribuierungen, wie sie auch anderen Autoren dieser
Zeit zu Gebote standen. August Wilhelm Schlegel sieht die Poesie der
Alten durch Besitz gekennzeichnet, die der Modernen durch
Sehnsucht. Eben weil die plastische Natur fehlt, sei das Gefühl bei den

Neueren inniger, die Phantasie unkörperlicher. Insgesamt gelangt
Schlegel zu den Gegensätzen Harmonie vs. Entzweiung bzw. Vollendung

vs. Streben ins Unendliche.22 Man muss bei dieser auf Gegensätze

und Binarismen abstellenden Charakteristik bedenken, dass es

sich um die Binnendifferenzierung der als Einheit gedachten Kunst
und Literatur Europas handelt.

Blickt man auf die Sortierung nach Nationalliteraturen, so ist nicht
zu übersehen, dass Schlegel ausserordentlich selektiv verfährt. Die
alte Welt besteht ohnehin nur aus Griechen und Römern; wobei zu
beachten ist, dass die Römer in erster Linie als Nachahmer der
Griechen in Betracht kommen. Von den Neueren werden nur die

20 WV1,S. 21.

21 WV1,S. 23.

22 WV1, S. 26.



Die diskursive 'Imagination' Europas 109

Italiener, die Franzosen, die Engländer, die Spanier und die

Deutschen mit ihren jeweiligen Literaturen in die Darstellung
einbezogen. Dies ist der Kanon, aus dem sich die 'europäische' Literatur
zusammensetzt.23 Auch dies könnte allerdings ein zu grosses Gebiet
sein. Schlegel beruhigt aber durch den Vergleich mit der
Militärgeschichte, in der es auch nicht darum gehe, alle an einer Schlacht

beteiligten Soldaten aufzuzählen. Man spreche vielmehr nur von den
Feldherrn: "Die Geschichte der Entwicklung der Kunst und ihrer
verschiedenen Gestaltungen läßt sich daher in der Charakteristik
einer nicht großen Anzahl schöpferischer Geister darstellen."24 Was

Schlegel hier zurückweist, ist das, was er in den Berliner Vorlesungen
den "Chroniken-Styl" nennt.25 Tatsächlich verfährt Schlegel nicht

ganz unähnlich, obwohl er auch "sich kreuzendef ] Einflüssef ]"
berücksichtigt.26 Schlegels Stil ist aber weder durch vorgegebene
Reihungen noch durch signifikante Verweise allein charakterisiert,
sondern vor allem durch den Einsatz kritischer Urteile. Dies ist auch
das Geheimnis seiner raumgreifenden bzw. platzsparenden
Selektion.27

Schlegel geht in der 16. Vorlesung von der antiken Dichtung "zu
der dramatischen Literatur der neueren Nationen" über.28 Sein Kriterium

der Beurteilung bleibt zunächst auf die Antike fixiert, indem er
zwei Nationen (bzw. ihre Literaturen) durch die Nachahmung der
Alten ausgezeichnet sieht, was diesen aber durchaus nicht zum Vorteil
gereicht, da Schlegels Kritik gewöhnlich darauf hinausläuft, dass die

Nachahmenden nicht in der Lage waren, die Vorbilder zu erreichen.
So steht es um die italienische und um die französische Literatur.

23 Zur Frage des Kanons vgl. Susanne Holmes, Synthesis der Vielheit. Die Begründung
der Gattungstheorie hei August Wilhelm Schlegel, Paderborn/München/Wien/Zürich,
Schöningh, 2006, S. 193-210.

24 WV1,S. 28.

25 BV1,S. 188.

26 WVl.S. 235.
27 Eine Merkwürdigkeit der Wiener Vorlesungen besteht in der Auslassung des Mit¬

telalters. Sie erklärt sich aus der Fixierung dieses Werkes auf das Drama - und

aus Schlegels Ansicht, das Mittelalter habe das Drama nicht gekannt. Das trifft
zwar so pauschal nicht zu, macht aber Schlegels Verfahrensweise nachvollziehbar.

In den Berliner Vorlesungen ist dem Mittelalter ein eigenes Kapitel
gewidmet. Siehe BV 2, S. 66ff.

28 WV1,S. 235.



110 Uwe lapp

Nach Durchmusterung der italienischen "Feldherrn" (Maffei, Meta-
stasio, Alfieri, Goldoni, Gozzi u. a.) kommt Schlegel zu dem Schluss,
dass sich die neuere dramatische Poesie und Schauspielkunst der
Italiener "im kläglichen Verfall" befinde.29 Schlegels Urteil ist von einem
unübersehbaren Klassizismus grundiert, der eben darin besteht, den
Neueren (bzw. einem Teil von ihnen) das Verfehlen der Vorbilder
vorzuwerfen. Nach demselben Muster wird die französische Dramenliteratur

mit ihren Hauptvertretern Corneille, Racine, Voltaire und
Molière gemustert, mit dem Unterschied, dass Schlegel hier zu einem
differenzierteren, zu Teilen auch positiveren Urteil gelangt. Besonderes

Missfallen erregt die französische Aneignung der aristotelischen
Poetik. All dies besagt aber nicht, dass Schlegel zur Partei der Anciens

zu rechnen sei. Schlegel kennt eben auch zwei Nationen, die gänzlich
unabhängig von der Antike eine originale Literatur hervorgebracht
haben: "Unter den Völkern des neueren Europa haben bis jetzt nur
die Engländer und Spanier (die deutsche Schaubühne ist erst im
Werden) ein durchaus originales, nationales und in seiner eigenen
Gestalt zu einer festen Ausbildung gediehnes Theater."30 Die
Ähnlichkeit des englischen und spanischen Theaters, die sich für Schlegel
zur Hauptsache in Shakespeare und Calderön konkretisiert, ist nicht
auf Kenntnisnahme zurückzuführen, sie ist vielmehr — auf ähnliche
Weise wie bei den Griechen — voraussetzungslos, eine Schöpfung sui

generis. So kehrt hier also die zu Beginn der Vorlesungen annoncierte

Bipolarität der europäischen Literatur wieder (bzw. tritt überhaupt
erstmals auf). Die englischen und spanischen Werke signifizieren die
'romantische' (bzw. 'pittoreske') Poesie, deren Kennzeichen die
"Mischung" aller Gattungen, Stile und Verhältnisse ist.31 Fragt man bei
diesem Stand der Dinge, was denn für August Wilhelm Schlegel die
Rede von einer 'europäischen' Literatur bedeutet, so ist es eben die

29 WV1,S. 252.

30 August Wilhelm Schlegel, "Vorlesungen über dramatische Kunst und Literatur,
2. Teil", Kritische Schriften und Briefe, hg. v. Edgar Lohner, Bd. VI,
Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz, Kohlhammer, 1967, S. 108. Im Folgenden zit. als

WV 2.

31 "Die antike Kunst und Poesie geht auf strenge Sonderung des Ungleichartigen,
die romantische gefällt sich in unauflöslichen Mischungen; alle Entgegengesetzten,

Natur und Kunst, Poesie und Prosa, Ernst und Scherz, Erinnerung und

Ahnung, Geistigkeit und Sinnlichkeit, das Irdische und Göttliche, Leben und
Tod, verschmilzt sie auf das innigste miteinander." WV 2, S. 112.



Die diskursive 'Imagination' Europas 111

des Nacheinander, Nebeneinander und Ineinander der plastischen
und der pittoresken Poesie, wie sie in einer sehr überschaubaren
Anzahl von Nationalliteraturen zum Ausdruck gekommen ist. Man fragt
sich, was mit jenen Werken passiert, die nicht dem Schlegelschen
Kategorien-Doppel entsprechen. Sie verfallen dem Hauptmodus seiner
Verfahrensweise: der Kritik.

III. Friedrich Schlegel: Geschichte der alten und neuen Literatur.

Vorlesungen, gehalten zu Wien im Jahre 1812

Man erkennt bereits am Titel, dass auch Friedrich Schlegel die
Geschichte der europäischen Literatur nach einem bipolaren Raster
sortiert. Die Wiener Vorlesungen von 1812 partizipieren an der

grundlegenden Distinktion der Querelle des Anciens et des Modernes

(antik/modern bzw. alt/neu), allerdings ohne im Sinne des 'Streits'
Partei zu beziehen. Sowohl August Wilhelm Schlegel als auch Friedrich

Schlegel lassen beide Seiten der Distinktion gelten, erachten sie

als unverzichtbare Teile des Ganzen. Dabei folgt auch Friedrich
Schlegel einer kritischen démarche, die ihn im einzelnen vieles
verwerfen lässt. Der Eindruck ist nicht abzuwehren, dass Friedrich
Schlegel in dieser Hinsicht (Negativität der Beurteilung) noch weiter
geht als sein Bruder. Der Grund hierfür liegt darin, dass Friedrich
Schlegel nicht nur ästhetische, sondern auch religiöse Kriterien heranzieht.

In der Hauptsache unterscheiden sich Friedrich Schlegels
Wiener Vorlesungen von denen seines Bruders in zwei Flinsichten:
erstens durch den sehr viel weiteren Literaturbegriff, den wir schon

von den Pariser Vorlesungen her kennen, zweitens durch die

Einbeziehung des Orients. Unter 'Literatur' versteht Schlegel in den Wiener
Vorlesungen Dichtkunst, Geschichte, Philosophie, Rhetorik.32 Was in
der ersten Vorlesung nicht eigens genannt wird, aber in der ganzen
Darstellung eine Hauptrolle spielt, ist die Religion. Auch speziellere
Fragen, wie die Auffassung der Seelenwanderung in verschiedenen

Kulturen, ziehen das Interesse auf sich. Wie Schlegel schon in der

32 Friedrich Schlegel, "Geschichte der alten und neuen Literatur", Kritische Friedrich-

Schlegel-Ausgabe, hg. v. Ernst Behler, 1. Abteilung, 6. Bd., hg. v. Hans Eichner,
München/Paderborn/Wien/Zürich, Ferdinand Schöningh, 1961, S. 13f. Im
Folgenden zit. als GL.



112 Uwe lapp

Vorrede anmerkt, kommt es ihm nicht auf eine "eigentliche
Literaturgeschichte" an, sondern auf eine "Darstellung des Ganzen".33 Zu
diesem Ganzen gehören die oben genannten Disziplinen und Interessen.

Hierin verbirgt sich zunächst noch kein europäisches Problem,
wohl aber eines der Darstellung. Wenn man bedenkt, dass August
Wilhelm Schlegels Geschichte des europäischen Dramas umfangreicher

ist als Friedrich Schlegels Geschichte der europäischen
'Literatur' (inklusive Geschichte, Philosophie, Rhetorik u.a.), dann
leuchtet ein, dass in letzterer eine Absenkung der Ausführlichkeit

vorgenommen worden sein muss — oder umgekehrt gesagt: eine An-
hebung der Abstraktion. Tatsächlich ist der Schlegelsche Spätstil
durch eine eklatante Neigung zur Entindividualisierung ausgezeichnet;

häufig so, dass nicht klar ist, von welchen Autoren oder Werken
die Rede ist. Dafür entschädigt allerdings nicht Abstraktion im Sinne

von Distinktion und Terminologie, sondern Verallgemeinerung im
Sinne der 'Philosophie des Lebens'. Tatsächlich weiss man nicht
recht, ob man von generalisierender Divinadon oder von pneumatischer

Deixis sprechen soll.34 Hinzu kommt die Neigung zur
Verdoppelung des Ausdrucks, mit der nichts Neues gesagt wird,
sondern einer Art Selbstreferenz des Diskurses zugearbeitet wird.35

Schlegel bemerkt wiederholt, dass es ihm sein erklärtes Ziel, einen
"Überblick des Ganzen" zu geben,36 nicht erlaube, auf Einzelheiten
einzugehen. Das ist wohl wahr, führt aber zu den genannten Problemen

der Darstellung.
Friedrich Schlegels Europa-Diskurs ist nicht (nur) selektiv,

sondern auch interaktiv. In diesem Sinne kommt in seine Auflistung der
in Betracht kommenden National-'Literaturen' auch der Orient herein.

Das sind vorab die Inder, Hebräer und Perser, von deren
Schrifttum Schlegel Überblicksdarstellungen liefert, allerdings nur im
Rahmen der alten Literatur. Man sieht also, dass Schlegels Konzept

33 GL, S. 6.

34 Das Folgende ist z. B. eine Charakterisierung der neueren deutschen Literatur:
"Es waren meistens nur Anklänge, deren mehrere doch an sich vortrefflich, oder
auch in ihren Folgen sehr fruchtbar waren." GL, S. 383.

35 Z. B.: "Also war das Lehrgedicht bei den Griechen ursprünglich doch natürlich
entstanden, aus einem wahren Bedürfnis ihrer Geistesart und Geistesbildung
hervorgegangen." GL, S. 61.

36 GL, S. 406.



Die diskursive 'Imagination' Europas 113

weder auf ein geographisches Vorverständnis noch auf eine diskursive

Konvention fixiert ist. Allerdings wird die Hereinnahme der
orientalischen Literatur nicht als solche gerechtfertigt, sondern
dadurch, dass die Griechen zu diesen Nationen Kontakt hatten und von
daher Elemente der "orientalischen Denkart"37 aufnahmen. Eigentlich

sieht Schlegel die besondere kulturelle Leistung der Griechen
gerade darin, dass sie voraussetzungslos gewesen sei — im Gegensatz
zu allen folgenden europäischen Nationen. Im Hinblick auf den Orient

wird die (problematische) These von der Voraussetzungslosigkeit
also eingeschränkt. Andererseits hat die Orient-Bezüglichkeit im
Schlegelschen Europa-Diskurs episodischen Charakter, da sie nur im
Rahmen der alten Literatur vorkommt. Die Anordnung der neuen
Literatur stimmt dann mit August Wilhelm Schlegels Beschreibung
wieder deutlicher überein. Insgesamt nennt Friedrich Schlegel im
Rückblick der 16. Vorlesung "zehn Nationen", die "den gesamten
Baum der Kunst und Erkenntnis und wissenschaftlichen Überlieferung"

konstituieren.38 Da in der metaphorischen Rede von dem

"gesamten" Baum gesprochen wird, im Folgenden auch "alle Zeiten
und Sprachen" angeführt werden, müsste folglich eine Verschiebung
des Europa-Konzepts auf weltliterarisches Gebiet in Rechnung
gestellt werden. Tatsächlich hat Schlegels Spätwerk Sinn für "Totalität"
und kann gerade hieran erkannt werden. Andererseits schwindet der
Sinn für Ironie, worin ein anderes Merkmal des Spätwerks zu erblicken

ist.39

In den Wiener Vorlesungen nimmt dieser Sachverhalt in einer

Merkwürdigkeit der Formulierung Gestalt an. In der ersten Vorlesung
skizziert Schlegel den Horizont seines Vorhabens; wie es die
sechzehnte Vorlesung im Rückblick tut. Summarisch nennt Schlegel die
Griechen und Römer, die orientalischen Völker, das Mittelalter und
die Literatur des 18. Jahrhunderts.40 Inkonsistenzen der zeitlichen

Abfolge werden dadurch begründet, dass es seine vorzüglichste Ab-

37 GL, S. 96ff.
38 GL, S. 418. Gemeint sind Griechen, Inder, Hebräer, Perser, Römer, Italiener,

Franzosen, Spanier, Engländer, Deutsche.
39 Vgl. Matthias Schöning, Ironiever^cht. Friedrich Schlegels theoretische Konzepte ^wischen

Athenäum und Philosophie des Lebens, Paderborn/München/Wien/Zürich,
Ferdinand Schöningh, 2002, S. 289ff.

40 GL, S. 18ff.



114 Uwe japp

sieht sei, "ein welthistorisches Gemälde der europäischen Geistesbildung

aufzustellen".41 Was ist davon zu halten? Ist das "Gemälde"
welthistorisch oder europäisch? Es ist europäisch, bezieht aber
welthistorische Kontexte mit ein.42 Genauer müsste man sagen, es

beginnt, welthistorische Kontexte einzubeziehen, soweit sie eben um
1800 bekannt waren. Für Friedrich Schlegel ist aber nicht Bekanntheit

per se ausschlaggebend, sondern Bekanntheitfür Europa. Das zeigt das

Beispiel Chinas, das in seine Darstellung nicht hineinragt, weil das

"ältere Europa" hiervon keine Kenntnis hatte, wie Schlegel sagt: "Mit
dem noch ferneren Osten aber, mit China haben die Griechen, und
hat das ältere Europa und Abendland überhaupt keinen unmittelbaren

Verkehr, auch nur sehr unbekannte Kunde von daher gehabt."43

Insgesamt ist nicht zu übersehen, dass der welthistorische
(insbesondere weltliterarische) Diskurs um 1800 von einem spezifischen
Eurozentrismus geprägt war. Für Friedrich Schlegel und seine 1812

durchgeführte Sichtung der alten und neuen Literatur war das

allerdings eine zweitrangige Frage, da es ihm in erster Linie darum ging,
ob die jeweils thematisierten Literaturen es vermochten, der christlichen

Offenbarung zum Ausdruck zu verhelfen — wovon wir hier aber
absehen.

IV. Fazit. 'Europäizität' der europäischen Literatur aus der
Sicht der Romantik

In der Hauptsache arbeiten beide Schlegel in ihren Wiener Vorlesungen

ein europäisches Pensum auf. Dieses Pensum hat eine ähnliche

Kontur, unterscheidet sich aber in einzelnen Aspekten (Orient,
Mittelalter, Literaturbegriff). Bemerkenswert ist für uns, dass beide

Schlegel überhaupt eine europäische Perspektive wählen — und mehr
noch, dass beide sie für notwendig halten. Die Europäizität wird von
August Wilhelm Schlegel in den Gegensatz des Plastischen und
Pittoresken gelegt, während Friedrich Schlegel dazu tendiert, seiner

41 GL, S. 19.

42 Dazu gehören in Friedrich Schlegels Darstellung nicht nur die orientalischen Li¬

teraturen, sondern auch die skandinavischen und die russischen, allerdings in
äusserster Knappheit.

43 GL, S. 121.



Die diskursive 'Imagination' Europas 115

Darstellung den Gegensatz von heidnischer und christlicher Kunst zu
attachieren. In beiden Fällen ist dies so zu verstehen, dass die
Elemente der Gegensätze ein Ganzes ergeben, das dann europäische
Literatur heisst. Natürlich ist dies nur die Metastruktur, hinter der
sich weitere Differenzierungen verbergen. Fragt man, wie beide
Historiker diese Vielfalt bewältigen, so ist nicht zu übersehen, dass in
beiden Fällen das Konzept der epochal gegliederten
Nationalliteraturen zur Anwendung kommt. Das klingt konventionell, ist aber
wahrscheinlich nicht zu umgehen.44 Es fragt sich nur, wie der
nationalliterarische Aspekt im europäischen Kontext, der seinerseits einen
weltliterarischen Kontext hat, Gestalt annimmt. Und hier kommt es

zu einer 'romantischen' Paradoxie, auf die abschliessend hingewiesen
werden soll. Die europäische Perspektive der Literatur und der
Literaturgeschichtsschreibung wird von August Wilhelm Schlegel zu
Recht in den Zusammenhang des Kosmopolitismus gestellt.
Insbesondere gilt dies, wenn man die weitere Entwicklung im 19.

Jahrhundert auf diesem Gebiet bedenkt. Allerdings hat der
Kosmopolitismus beider Schlegel in ihren jeweiligen Wiener Vorlesungen
deutliche Grenzen. Tatsächlich enden beide Darstellungen mit einem
Lob der deutschen Literatur. Das klingt bei August Wilhelm Schlegel,
der darauf verfällt, den Dichtern der Zukunft "unsere wichtigsten
Nationalangelegenheiten" zur Bearbeitung zu empfehlen, so: "Welche

Gemälde bietet unsere Geschichte dar, von den urältesten Zeiten,
den Kriegen mit den Römern an, bis zur festgesetzten Bildung des

deutschen Reichs!"45 Man bemerkt eine gewisse Emphase, aber auch

Zurückhaltung. Friedrich Schlegel geht in dieser Sache deutlich weiter.

Am Schluss seiner Darstellung nennt er vier Gestalten, die nach
seiner Ansicht die menschliche Gesellschaft zusammenhalten. Es
sind dies, kurz gesagt, Handel, Staat, Religion und Kunst. Die Pointe
der Schlegelschen Argumentation besteht darin, den anderen europäischen

Nationen die Nähe zu einer dieser vier Elementarkräfte zu
attestieren, während allein der deutsche Geist es vermag, die Einheit
dieser Vielfalt in sich herzustellen: "Der deutsche Geist aber strebt
tiefer in die verborgenen Prinzipien des inneren Lebens, wo jene

44 Siehe z. B. neuerdings Manfred Brauneck, Die Welt als Bühne. Geschichte des europäi¬

schen Theaters, 6 Bde., Stuttgart/Weimar, Metzler, 1993ff.
45 WV2, S. 291.



116 Uwe japp

Elementarkräfte nicht mehr getrennt erscheinen, sondern aus der

gemeinsamen Wurzel die vollständige Kraft des lebendigen Bewußtseins

im Denken und Bilden hervorgeht."46 Bedauerlicherweise ist der
historische Diskurs in Ideologie übergegangen. Gemessen daran, was
auf diesem Gebiet im Verlauf des 19. und 20. Jahrhunderts noch
geleistet werden wird, handelt es sich allerdings um eine vergleichsweise
harmlose Variante.

V. Supplement. Ausblick auf:
Europa. Eine Zeitschrift. 1803—1805

Friedrich Schlegel hat noch einem weiteren Versuch unternommen,
sich in diskursiver Form einer Idee Europas zu bemächtigen — und

zwar in Gestalt einer Zeitschrift, die er von 1803 bis 1805 in vier
Bänden herausgegeben hat. Die Europa, zu der auch August Wilhelm
Schlegel mehrere Aufsätze beigesteuert hat, lässt sich nicht mit dem
Athenäum und auch nicht mit dem Lyceum vergleichen. Dazu fehlt es

an exponierter Intellektualität, forciertem Witz und eventuell auch an
intendierter Unverständlichkeit. Dagegen entsprechen die Beiträge
unter dem Gesichtspunkt der europäischen Frage in etwa dem Horizont

der Vorlesungen. Über deutsche, spanische, französische und

persische Literatur wird berichtet, aber auch über Musik, Malerei,
Philosophie und Physik. Einen theoretischen Klärungsversuch
unternimmt Friedrich Schlegel in seinem "Reise nach Frankreich" über-
schriebenen Einleitungsaufsatz. Hier wird geltend gemacht, dass

Europa "vielleicht mit Unrecht so durchaus als Einheit" betrachtet
werde.47 Der den Europa-Diskurs im ganzen grundierende Aspekt
der Mannigfaltigkeit wird zum Zustand der Trennung, die es aufzuheben

gelte, umgedeutet. Europa ist demzufolge durch drei

Trennungen charakterisiert: die Trennung des nördlichen vom südlichen

Europa, die Trennung von Poesie und Philosophie und die

Trennung des Klassischen und des Romantischen. Als Gegensatz,
von dem auch das Heil zu erwarten ist, wird ein einheitlicher Orient

46 GL, S. 419.
47 Friedrich Schlegel, "Reise nach Frankreich", Europa. Eine Zeitschrift, hg. v. Fried¬

rich Schlegel, mit einem Nachwort zur Neuausgabe von Ernst Behler,
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1973, S. 5—40, hier S. 30f.



Die diskursive 'Imagination' Europas 117

vorstellig gemacht.48 Ein Wandel der Dinge steht indes bevor, da die

Trennung als Charakteristikum der europäischen Verhältnisse ein
"Aeußerstes" erreicht hat.49 Schlegel versagt es sich aber, seine
Divination eines einheitlichen Europa weiter auszumalen. Der Inhalt der

von ihm herausgegebenen Zeitschrift bestätigt den Ausblick ohnehin
nicht, da er vielmehr den Zustand der Mannigfaltigkeit festschreibt.

48 Ebd., S. 32.

49 Ebd., S. 35.



118 Uwe Japp

Abstract

The paper in hand deals with the idea of Europe in the lectures of August Wilhelm
and Friedrich Schlegel, especially in August Wilhelm Schlegel's Vorlesungen über dramatische

Kunst und Uteratur (Wien 1808) and Friedrich Schlegel's Geschichte der alten und

neuen Uteratur (Wien 1812). The main question is, how the plurality of nations and

literatures can be thought of as unity. One has to accept that the idea of Europe is not
evident but the result of construction (or imagination). Friedrich Schlegel for example

characterizes Europe through variety, requirement and restlessness, Asia on the
other side through peace (or calm) and abundance. The next question is how such

general theses can be applied to literature, especially on the history of literature. In
other words: Is there a European identity of literature? The paper in hand exposes
and explains the answers given by both Schlegels. A conclusion characterizes the

"Europäizität" of European literature, as seen by the romantics. A supplement refers

to the special oudook on European literature, that can be found in Friedrich
Schlegel's Journal Europa. Eine Zeitschrift, which he edited (and wrote) from 1803 to
1805.


	Die diskursive 'Imagination' Europas bei August Wilhelm und Friedrich Schlegel

