
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2008)

Heft: 39: Die Topographie Europas in der romantischen Imagination = La
topographie de l'Europe dans l'imaginaire romantique = The topography
of Europe in the romantic imagination

Artikel: "What sounds are those, Helvellyn?" : William Wordsworths geistige
Landschaften

Autor: Habermann, Ina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006517

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006517
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ina Habermann

"What sounds are those, Helvellyn?"

William Wordsworths geistige Landschaften

I. Der Dichter als Philosoph

Wenn
von romantischen Topographien die Rede ist, muss

man auch auf William Wordsworth zu sprechen kommen,
den Lakeland Poet, der sich in die englische Landschaft

eingeschrieben und deren Wahrnehmung geprägt hat wie kein
anderer. Dieser Beitrag befasst sich mit Wordsworths Auseinandersetzung

mit der Lebenswelt in seiner topographischen Dichtung. Wie
ich zeigen möchte, entwirft Wordsworth eine innovative Philosophie
der Wahrnehmung, an die sich eine Ethik des Gebrauchs der
Landschaft sowie eine Sprachökologie anschließen.

Die Literaturkritik hat sich in der Betrachtung von Wordsworths
Werk schon immer mit Fragen des Raumes beschäftigt, an denen bei
diesem Dichter buchstäblich kein Weg vorbei führt. Zentral war
zunächst Wordsworths Rolle in der Weiterentwicklung des

Landschaftsparadigmas des 18. Jahrhunderts sowie die Reflexion und

Problematisierung seines Status als 'Naturdichter' (u.a. bei Geoffrey
Hartman). In einer Phase der ideologiekritischen Auseinandersetzung
in den 1980er Jahren trat dann die soziale und politische Organisation
des Raums in den Vordergrund. Jerome J. McGann oder Alan Liu
etwa prangern den zunehmenden Konservatismus Wordsworths,
seine Abkehr von den republikanischen Idealen der Französischen
Revolution und seine Akzeptanz sozialer Ungleichheit an. Einsprüche
gegen ein solches ihrer Ansicht nach reduktionistisches Verständnis

von Naturdichtung erhoben dann z.B. McFarland und Nicholas Roe

(beide 1992), später Fulford (1996), der die Auseinandersetzung mit
der Natur in einen im weiteren Sinne politischen Diskurs von Freiheit
und Herrschaft einbettet. Feministische Kritikerinnen wie Jacqueline
Labbe (1998), die sich mit Fragen des Raums befassen, diskutierten

Colloquium Helveticum 39/2008



44 Ina Habermann

beispielsweise die Geschlechtsspezifik romantischer Ökonomien des

Blicks wie den "prospective view", den kontrollierenden Blick des

(implizit) männlichen Betrachters von einer Anhöhe herab.
Zentral für die hier zu diskutierenden Fragen sind die

phänomenologischen Lektüren von Geoffrey Hartman zum Verhältnis von
Dichtung und Lebenswelt. Hartman diagnostiziert zurecht eine
"missed connection in England between philosophy and poetry, one
that became a great divide" (Hartman 1987: xxix) und sieht mit Bezug
auf Heidegger Wordsworths Dichtung als "spontaneous
phenomenology" (Hartman 1987: xxvi—xxvii), die auf ein komlexeres
Verständnis von Wahrnehmungsprozessen abzielt. Mit der
topographischen Wende in den Kultur- und Literaturwissenschaften und
dem Ecocriticism erhielt die Frage nach Wordsworths Beziehung zu
seiner physischen Umwelt neue Impulse. Jonathan Bate betrachtet in
seiner einflussreichen Studie Eomantic Ecology (1991) Wordsworths
Dichtung als ökologisch, wobei er in mancher Hinsicht Russell

Noyes' und Karl Kroebers Gedanken zu Dichtung und
Landschaftswahrnehmung bzw. -gestaltung fortführt, die bereits in den 1970er

Jahren formuliert wurden. Bate hat bei seinem Entwurf eines 'grünen'
Wordsworth ein aktuelles politisches Ziel vor Augen: "to recapture
something of what Wordsworth did for the nineteenth century
because it seems to me that what he did then is relevant to what we
need now." (Bate 1991: 8).

II. Wahrnehmung und Lebenswelt

Wordsworth ist seiner Zeit voraus, da er in seinem Zugang zur Welt
nach einer Alternative zwischen Empirismus und Idealismus sucht
und in der (impliziten) Absage an den transzententalen
Subjektivismus eine Beziehung von Subjekt und Welt evoziert, die
theoretisch erst von der Phänomenologie nach Edmund Husserl, von
Martin Heidegger und im Anschluss besonders von Maurice Merleau-
Ponty formuliert wurde.1 Dichtend umkreist Wordsworth die Frage
der Funktionsweisen sinnlicher Wahrnehmung und die damit ver-

l Für interessante Gespräche über diese Fragen und nützliche Hinweise danke ich
Ralf Simon.



"What sounds are those, Helvellyn?" 45

bundenen Mechanismen der Konstitution von Bedeutung, was sich

anhand des berühmten Gedichts "Lines Composed a Few Miles
Above Tintern Abbey, on Revisiting the Banks of the Wye During a

Tour. July 13, 1798" gut verdeutlichen lässt. Wordsworth kehrt mit
seiner Schwester Dorothy nach mehrjähriger Abwesenheit wieder an
den Fluss Wye zurück und vergleicht die aktuelle Wirkung der Natur
mit seinen damaligen Gefühlen. Dabei wird gleich zu Beginn ein

komplexer Eindruck des Wahrnehmungsprozesses vermittelt:

Once again
Do I behold these steep and lofty cliffs,
That on a wild secluded scene impress

Thoughts of more deep seclusion; and connect
The landscape with the quiet of the sky. (Wordsworth 1904: 163, 4—8)

Die Klippen scheinen aktiv beteiligt an der Erzeugung der Gedanken
und schaffen zugleich eine Verbindung zwischen der Landschaft und
der Ruhe des Flimmels, d.h. also einer Qualität des Himmels, die

suggeriert, dass den Klippen selbst ein Bewusstsein oder ein
Gemütszustand zuzuschreiben wäre. Die beschriebene Szenerie ist
mit den Gedanken des Betrachters so verwoben, dass Aktivität und
Belebtheit nicht eindeutig zuzuordnen sind und Betrachter und
Betrachtetes ineinander verschwimmen. Auch ist die beschriebene
Landschaft keineswegs so klar erkennbar, wie es zunächst bei

flüchtigem Lesen scheinen möchte. In den Zeilen "Once again I see /
These hedgerows, hardly hedge-rows, little lines / Of sportive wood
run wild" (Wordsworth 1904: 164, 14—16) wird die zunächst gewählte
Benennung wieder zurückgenommen, und auch für den

aufsteigenden Rauch kann man sich alternative Quellen vorstellen —

"With some uncertain notice, as might seem / Of vagrant dwellers in
the houseless woods, / Or of some Hermit's cave, where by his fire /
The hermit sits alone." (Wordsworth 1904: 164, 19—22) Mit den
fahrenden Leuten oder dem Einsiedler werden romantische Topoi
aufgeboten, doch entspringen diese pittoresken Bilder der (kulturell
geprägten) Einbildungskraft, die die Uneindeutigkeit der
Rauchzeichen zu vereindeutigen sucht. Bedeutung wird dabei nicht
aufgefunden, sondern prozesshaft hergestellt.

Beim ersten Besuch in der Gegend vor fünf Jahren, so berichtet
das lyrische Ich, sei die Naturschönheit in einer Art neuplatonischem
Geschehen durch die Augen in den Körper eingedrungen. Durch die



46 Ina Habermann

Entfaltung ihrer Wirkung in der Erinnerung erleichtert sie die Last
einer "unintelligible world" und ermöglicht der lebendigen Seele den
Blick "into the life of things", in die Wahrheit, die Wirklichkeit oder
den Urgrund aller Dinge. Uber diese schweigt sich der Sprecher
allerdings aus und zieht auch später wieder in Zweifel, ob es sich bei
diesem Gefühl tiefer Erkenntnis nicht doch um eine Illusion
gehandelt haben könnte. Doch bleibt das Gefühl einer Präsenz:

A presence that disturbs me with the joy
Of elevated thoughts; a sense sublime

Of something far more deeply interfused,
Whose dwelling is the light of setting suns,
And the round ocean and the living air,
And the blue sky, and in the mind of man:
A motion and a spirit, that impels
All thinking things, all objects of all thought,
And rolls through all things. Therefore am I still
A lover of the meadows and the woods,
And mountains; and of all that we behold
From this green earth; of all the mighty world

Ofeye, and ear, — both what they halfcreate,

And whatperceive; well pleased to recognise
In nature and the language of the sense

The anchor of my purest thoughts, the nurse,
The Guide, the guardian of my heart, and soul

Of all my moral being.
(Wordsworth 1904: 164—5, 94—111; meine Hervorhebungen)

Wie ich an anderer Stelle gezeigt habe (Habermann 2009), beruht die

Wirkung dieser Passage wesentlich darauf, dass Wordsworth mit
suggestiven Andeutungen, Metaphern und deiktischen Wendungen
auf das Unsagbare verweist, statt es direkt fixieren zu wollen — hier ist
es das rätselhafte "something", das in den Dingen ebenso wohnt wie
im menschlichen Geist. Räumliche Metaphern fungieren dabei nicht
etwa als geschmückte oder 'uneigentliche' Rede, sondern erweisen
sich als heuristisch notwendige Annäherungen an ein Unsagbares, das

im Gedicht eingeholt werden soll. Zu diesem Unsagbaren gehört
offensichtlich die genaue Beschaffenheit der Beziehung von
Wahrnehmendem und Umwelt: Liebt der Sprecher einerseits die mächtige
Welt und andererseits Auge und Ohr, oder die mächtige Welt, wie sie

durch Auge und Ohr entsteht? Es ist in der Tat beides, "both what
they half create, / And what perceive". In einer Vorwegnahme des



"What sounds are those, Helvellyn?" 47

Heidegger'schen In-der-Welt-Seins (Heidegger 1967: 52ff.) liegt der
Fokus jenseits einer ontologischen Trennung von Ich und Welt in der
kreativen Interaktion der Sinnesorgane, beziehungsweise des ganzen
Menschen, mit seiner Umwelt, der er zugehört, ohne mit ihr zu
verschmelzen. Auffällig ist dabei die zentrale Bedeutung der beiden
Distanzsinne — das Sehen und Hören — eine Synästhesie, auf deren

poetische Bedeutung Karl Kroeber bereits 1975 hingewiesen hat:

A Wordsworthian landscape is inseparable from the history of the poet's mind.
[...] [Hjistory in the mode of reflexive consciousness enters into poetic landscape
as a genuine equivalent of the painter's chiaroscuro. The equivalency is

manifested in Wordsworth's escape from visualization into a more appropriately
poetic rendering of landscape, one intrinsically synaesthetic.

(Kroeber 1975: 103-4)

In der Poesie wird der Wahrnehmungsprozess selbst nachvollzogen.
Sinn und Bedeutung entstehen dabei, in der synästhetischen
Evokation des Gedichts sowie in der Wahrnehmung selbst, durch
Prozesse der Symbolisierung, wie besonders prägnant der
Kulturphilosoph Ernst Cassirer in seiner Philosophie der Symbolischen Yormen

gezeigt hat. Er sieht den Menschen als animal symbolicum, das

Bedeutung von den Sinnen zum Sinn in einem Prozess der
Abstraktion und Symbolbildung konstruiert. Cassirer beschreibt
mehrere "symbolische Formen", deren bedeutendste in diesem
Kontext der Mythos bzw. das mythische Weltbild und die Sprache
sind. Das mythische Weltbild ist hier relevant, weil es durch das ihm
eigene Denken in materiellen Substanzbeziehungen keine absolute

Trennung zwischen Materiellem und Immateriellem kennt und damit
die kartesianische Trennung von res extensa und res cogitans unterläuft.
Die Sprache vollzieht dann den Übergang von der Empfindungswelt
zur Vorstellung und zur Kommunikation. Wordsworths
topographische Dichtung ist mythisch im Cassirer'schen Sinne, und ihr
Medium, die poetische Sprache, bringt die Verwobenheit von Subjekt
und Welt zum Ausdruck. Angesichts dieser Verwobenheit stellt
Merleau-Ponty, der sich immer wieder auf Cassirer beruft, den Leib in
den Mittelpunkt seines Denkens, der materielle Natur und Bewusst-
sein in einer Überwindung des kartesianischen Dualismus in sich
vereint. Die Wahrnehmung wird dann für Merleau-Ponty "zu einem

aktiv-passiven Vorgang, der die Welt in manchen Aspekten erst
entstehen lässt respektive sie verändert. Wahrnehmender und Wahr-



48 Ina Habermann

genommenes sind eng miteinander verwoben und bedingen und
schaffen sich gegenseitig." (Danzer 2003: 141) Nicht etwa eine

vorgängige Trennung von Ich und Welt wird also postuliert, die dann

zu überwinden wäre, sondern der Leib vereinigt als Schnittstelle —

oder beseelte Materie — den Menschen mit den Dingen, sodass

sinnliches Erleben und Reflektieren intrinsisch verknüpft sind, so wie
es Merleau-Ponty in Das A.uge und der Geist darlegt und Wordsworth in
seiner Dichtung vorführt.

III. Wohnen bei den Dingen

Wordsworth ist ein Autor, der immer minutiös Zeugnis von seiner
sich wandelnden Beziehung zur Natur und deren Bedeutung für seine

Entwicklung als Dichter abgelegt hat. Die ausführlichste Darstellung
liegt in dem Epos The Prelude, or Growth of a Poet's Mind vor, das er
1798 begann und immer wieder überarbeitete und das als Vorspann
zu seinem großen, nie ganz realisierten philosophischen Hauptwerk
The Kecluse geplant war. Unter den prägenden Erfahrungen, die

Wordsworth beschreibt, findet sich eine frühe Begegnung mit dem
Schrecken des Erhabenen. An einem Sommerabend hat der junge
Wordsworth ein Boot 'ausgeliehen' und rudert über einen Bergsee;
Stolz über sein Rudergeschick mischt sich mit Verzauberung über die

von Bergen umstandene, mondbeschienene Szenerie,

When, from behind that craggy steep till then

The horizon's bound, a huge peak, black and huge,
As if with voluntary power instinct
Upreared its head. I struck and struck again,
And growing still in stature the grim shape
Towered up between me and the stars, and still,
For so it seemed, with purpose of its own
And measured motion like a living thing,
Strode after me. With trembling oars I turned,

[...] but after I had seen

That spectacle, for many days, my brain
Worked with a dim and undetermined sense

Of unknown modes of being; o'er my thoughts
There hung a darkness, call it solitude

Or blank desertion. (Wordsworth 1904: 499, Prelude I. 377—95)



"What sounds are those, Helvellyn?" 49

Der unheimliche Eindruck der Belebtheit des Berges löst hier Angst,
geradezu eine Kastrationsangst aus, wenn man sich Freuds
Überlegungen zum Unheimlichen anschließen will. Besonders bedeutsam
scheint die durch das Erlebnis ausgelöste gewaltsame Bewusstseins-

erweiterung. Hier wird deutlich, dass es sich beim ln-der-Welt-Sein

keineswegs nur um ein ozeanisches, sentimental zu zelebrierendes

Einheitsgefühl handelt, sondern dass die Welt den Charakter der
existentiellen Bedrohung für das Ich annehmen kann, das gefährdet
bleibt, eben weil es sich nicht in reinen Geist verwandeln und
entschweben kann.

Mit der Betonung der Kreatürlichkeit und in Überwindung
solipsistischer Anklänge tritt der Bezug auf den "Anderen" in den

Mittelpunkt — ein Aspekt, den in der Phänomenologie neben
Emmanuel Lévinas auch Merleau-Ponty immer wieder betont hat:

Mit meinem eigenen Leib müssen die assoziierten Leiber, die 'Anderen'
erwachen, nicht als meine Artgenossen, wie es die Zoologie sagt, sondern als

diejenigen, die mit mir im Umgang vertraut sind, mit denen ich verkehre und mit
denen zusammen ich im vertrauten Umfang zu einem einzigen, gegenwärtigen
Sein stehe, wie niemals ein Tier zu denjenigen seiner Art, seines Lebensraumes
oder seiner Umwelt gestanden hat. In dieser primordialen Geschichtlichkeit wird
das unbeschwerte und improvisierende Denken der Wissenschaft lernen, wieder
bei den Dingen und sich selbst zu verweilen, es wird wieder Philosophie
werden... (Merleau-Ponty 2003: 277).

Als "Andere", als Freunde des erwachsenen Ichs, behalten in
späteren Zeiten neben den menschlichen Gefährten die Berge für
Wordsworth den früh aufgenommenen Eindruck der Belebtheit, wie
in der Passage, der mein Titel "What sounds are those, Helvellyn"
(Wordsworth 1904: 547, 1) entnommen ist, am Beginn von Buch 8

der Prelude mit der Überschrift "Retrospect — Love of Nature Leading
to Love of Man", wo sich das lyrische Ich mit dem Berg Helvellyn
gewissermaßen auf Augenhöhe über ein fröhliches Bauernfest im Tal
unterhält: "Immense / Is the recess, the circumambient world /
Magnificent, by which they are embraced" (Wordsworth 1904: 548,

55—7). Dabei reflektiert das lyrische Ich die ländlichen Rhythmen,
ohne eine entfremdende Distanz einzunehmen, wie sich daran zeigt,
dass Wordsworth am Ende der Passage den Freund Coleridge
anspricht: "Oh Friend! / My thoughts by slow gradations had been

drawn / To human-kind, and to the good and ill / Of human life:
Nature had led me on" (Wordsworth 1904: 555, 676—9). Theoretische



50 Ina Habermann

Diskussionen romantischer Dichtung rekurrieren häufig auf die

Schiller'sche Unterscheidung zwischen naivem und sentimentali-
schem Dichter, wobei letzterer durch sein Bewusstsein eine Distanz
zur lyrisch evozierten Natur einnimmt. Wordsworth transzendiert
diese Dichotomie durch seine besondere Art der Integration von
Erlebnis und Ausdruck, die es ihm erlaubt, seine Unterschiedenheit
und Unabhängigkeit von der Welt der Dinge auszudrücken und
dieser doch gleichzeitig ganz anzugehören. Wurde Wordsworth in der
Kritik oft als Vertreter eines egozentrischen romantischen Geniekults
gesehen, so hat gerade die ökologische Literaturkritik der letzten
Jahre den Blick dafür geschärft, wie sehr die Gemeinschaft anderer
Menschen zu seinem Bild der idealen Umwelt gehört (Bate 1991; Pite

2003).

In diesem Zusammenhang gibt es zu denken, dass Wordsworth
sein großes philosophisches Gedicht The Recluse nicht zuende brachte.
Besonders der hochgeschätzte Freund Coleridge erwartete dieses

Gedicht seit den frühen Tagen ihres gemeinsamen poetologischen
Programms der Eyrical ballads von ihm, und er verurteilte das Projekt
letztlich zum Scheitern, weil er kein Hehl aus seiner Enttäuschung
über den 1814 publizierten Mittelteil, The Excursion, machte (Perry
2003: 178). Dieses epische Gedicht ist in weiten Teilen ein Dialog
zwischen verschiedenen weisen Männern, die den Lake District
durchwandern — der Solitary, der Pastor und vor allem der Wanderer,

ein einfacher Hausierer, — die man als personas des Autors sehen kann.
Der dialogische, dramatische Charakter dieses Gedichts wird
allerdings oft übersehen, da die Tendenz besteht, die Sichtweise einer
der Figuren zu verabsolutieren und sich nach ergebnisloser Suche
nach dem erhabenen Vermächtnis Wordsworths enttäuscht
abzuwenden: "What went wrong?" (Hartman 1987: 14). Signifikanterweise
endet das Gedicht weder mit den melancholischen Betrachtungen des

Solitary, noch mit dem philosophischen Diskurs des Wanderer, der im
übrigen einige handfeste sozialpolitische Forderungen enthält,
sondern mit einem Familienausflug, den die Frau des Pastors

vorschlägt:

Abruptly here, but with a graceful air,

The Sage broke off. No sooner had he ceased

Than looking forth, the gentle Lady said,

'Behold the shades of afternoon have fallen



"What sounds are those, Helvellyn?" 51

Upon this flowery slope; and see — beyond —

The silvery lake is streaked with placid blue;
As if preparing for the peace of evening.

How temptingly the landscape shines! The air

Breathes invitation; easy is the walk

To the lake's margin, where a boat lies moored
Under a sheltering tree.' — Upon this hint
We rose together: all were pleased[.] (Wordsworth 1904: 694, 416—27)

Man vermeint hier die Stimme Dorothys zu hören, die ihren Bruder
zu gemeinsamen Wanderungen ermuntert. Auch die Beschreibung
der typisch romantischen "prospective views" münden bei Wordsworth

oft in Danksagungen und den Ausdruck intensiver Verbundenheit

mit Freunden und Familie ein. Wordsworths geistige
Landschaften sind immer Lebenswelten, die alltäglich von Menschen
bewohnt und bewirtschaftet werden — viel zu konkret für Coleridge,
der die Auseinandersetzung mit der Lebenswelt wohl eher als

Sprungbrett für einen weit abstrakteren idealistischen Diskurs
verstanden wissen wollte — doch ermöglicht gerade Wordsworths
'Bodenhaftung' die Komplementarität zwischen Mensch und
Umwelt. So endet The Excursion, das einzige zu Wordsworths Lebzeiten
veröffentlichte philosophische Langgedicht, ganz ohne Paukenschlag,
mit einem Familienpicknik, einem Abendgebet und einer
Verabredung zu einem weiteren Spaziergang am nächsten Sommertag.

Das Gedicht Home at Grasniere, geplant als Abschnitt des ersten
Teils von The Recluse, formuliert Wordsworths dichterisches

Programm und zeugt ebenso wie The Excursion von der tiefen
Verbindung mit der heimatlichen Natur, die die Basis aller anderen

Bindungen darstellt. Hier heisst es:

Paradise and groves
Elysian, fortunate islands, fields like those of old

In the deep ocean — wherefore should they be

A History, or but a dream, when minds

Once wedded to this outward frame of things
In love, find these the growth of common day?

I, long before the blessed hour arrives,

Would sing in solitude the spousal verse

Of this great consummation, would proclaim -
Speaking of nothing more than what we are —



52 Ina Habermann

How exquisitely the individual Mind

(And the progressive powers perhaps no less

Of the whole species) to the external world
Is fitted; and how exquisitely too —

Theme this but little heard of among men —

The external world is fitted to the mind;
And the creation (by no lower name
Can it be called) which they with blended might
Accomplish: this is my great argument. (Wordsworth 1977: MS. B, 996-1014)

"Fitting", "blending", "consummation" sind die Schlüsselworte
dieser Einheitsphantasie, die allerdings für Wordsworth an diesen
bestimmten Ort gebunden ist. Mit der Metapher der Eheschließung
wird durch die dauerhafte Verbindung von Leib und Lebenswelt im
"nahen Wohnen bei den Dingen" (Danzer 2003: 144) ein

paradiesischer Zustand evoziert — oder besser gesagt kein Zustand,
sondern ein Prozess der Konkres^en^, des Zusammenwachsens, wie
Cassirer das Prinzip des Mythos nennt. Daher würde ich
Wordsworths Lyrik in diesem Punkt nicht in der Tradition einer

nostalgisch verklärenden und artifiziellen Pastoraldichtung sehen,
sondern im Kontext der Georgien, wo mit "growth of common day"

ganz handfest die Wachstumsprozesse im konkreten Lebensvollzug
gemeint sein können — "something that makes this individual Spot, /
[...] A Whole without dependence or defect, / Made for itself and

happy in itself, / Perfect contentment, Unity entire." (Wordsworth
1977: MS. B, 164; 168-70) Wieder ist es das "something", das "Es
gibt" in Merleau-Pontys Worten (Merleau-Ponty 2003: 277), das für
Wordsworth den Unterschied macht, und das seine Loyalität zu
einem bestimmten Ort besiegelt. Als topographischer Dichter ist er
ein "poet of place", verwurzelt in einer Gegend, auf die er sich ganz
einlässt und die ihm deshalb viel zurückgibt. Stephen Gill berichtet,
das zerquältere Dichternaturen wie etwa John Keats und William
Blake über solche Passagen in heftige Aufregung gerieten, letzterer so

sehr, dass er von Bauchkrämpfen befallen wurde. (Gill 2003: 156—7)

Ich schlage vor, Wordsworths topographische Dichtung als die

Formulierung eines ökologischen Programms in der Tradition der

Georgien zu sehen, wofür auch die relativ einfache Diktion des

mittleren Stils spricht, die sich eben nicht von einer erhabenen Höhe
zur anderen schwingt, sondern im wahrsten Sinne des Wortes am
Boden bleibt. 'Ökologisch' ist das Programm im Sinne von oikos und



"What sounds are those, Helvellyn?" 53

logos als 'Lehre vom Haushalt', einer Vertextung der Lebenswelt sowie
im modernen Sinne als Naturschutz.2

Naturschutz und Respekt vor der Natur erfordern eine bestimmte
Behutsamkeit im Umgang mit der Natur, wie sie in dem Gedicht
"Nutting", veröffentlicht im Jahr 1800, zur Sprache kommt. Der
junge Sprecher zieht aus zur Nussernte und schlägt sich mit seiner

Ausrüstung bis in einen verschwiegenen Winkel des Waldes durch.

I came to one dear nook
Unvisited, where not a broken bough
Drooped with its withered leaves, ungracious sign
Of devastation; but the hazels rose
Tall and erect, with tempting clusters hung,
A virgin scene! (Wordsworth 1904: 147, 16—21)

Mit Hans-Dieter Bahr (1987) möchte ich diesen versteckten Ort im
Wald, ein Fleckchen unversehrte Natur, als Ort des Heiligen lesen.

Bahr differenziert in seinem Aufsatz "Das Heilige und das

Entsetzen" zwischen dem Sakralen, d.h. dem durch die Religion
'verwalteten' Heiligen, und dem Heiligen selbst, das aufgrund seiner
Unversehrtheit und Unberührtheit nur ex negativo oder in der Rückschau

zu bestimmen ist. Das lyrische Ich erlebt angesichts der
jungfräulichen Szene eine Art Aggressionsschub und beginnt ein Werk
der Zerstörung:

Then up I rose,
And dragged to earth both branch and bough, with crash

And merciless ravage: and the shady nook
Of hazels, and the green and mossy bower,
Deformed and sullied, patiently gave up
Their quiet being: and unless I now
Confound my present feelings with the past,
Ere from the mutilated bower I turned

Exulting, rich beyond the wealth of kings,
I felt a sense of pain when I beheld
The silent trees, and saw the intruding sky. (Wordsworth 1904: 147, 43-53)

2 Im Kontext des Ecocritiäsm wird Merleau-Pontys Philosophie zunehmend für ei¬

ne Umwelt-Ethik fruchtbar gemacht; vgl. Cataldi/Hamrick (Hg.), Merleau-Ponty
and Environmental Philosophy. Dwelling on the Eandscapes ofThought, 2007.



54 Ina Habermann

Der Sprecher hat sich bei der Zerstörung unversehens selbst verletzt
und wird sich seiner Transgression bewusst. Die Szenerie erinnert an
den in Ovids Metamorphosen beschriebenen, auch von Bahr erwähnten
Moment der Bewußtwerdung des Narziss, der im Augenblick der
Erkenntnis der Unmöglichkeit seines Begehrens sein Spiegelbild auf
der unberührten Wasserfläche mit seinen Tränen zerstört. Das

Heilige ist machtlos gegen seine Zerstörung, beziehungsweise
entfaltet es seine Macht erst im Entsetzen, das sich in der Erkenntnis
der Transgression ausbreitet. Die Scham über den gierigen Überfall
auf die Nüsse markiert einen Moment der ökologischen Bewusst-

werdung; gerade angesichts der Verwobenheit des Menschen mit der
Welt fällt die Zerstörung auf ihn selbst zurück. Daraus ergibt sich der
didaktische Aufruf zu einem respektvollen Umgang mit der Natur:
"Then, dearest Maiden, move along these shades / In gentleness of
heart; with gentle hand / Touch — for there is a spirit in the woods."
(Wordsworth 1904: 147, 54-6.)

Die Situierung von Wordsworths topographischer Dichtung im
philosophisch-didaktischen Diskurs der Georgica ermöglicht eine
thematische Verbindung mit Wordsworths Praxis innerhalb einer
romantischen Ökologiebewegung. Als respektierter Bewohner des

Lake District war der Dichter auf verschiedensten Ebenen an der

Gestaltung der Landschaft beteiligt. Er interessierte sich für
Landschaftsmalerei und wurde selbst eine Autorität in der
Gartenarchitektur, beriet andere bei der Planung, legte selbst Gärten an und
kämpte gegen den geplanten Bau einer Eisenbahn in den Lake
District. In M Guide to the Lakes (1810), das mit einer topographischen
Beschreibung des Lake District beginnt, gibt er nicht nur Ratschläge
für Touristen, die die Gegend bereisen wollen, sondern er fügt im
dritten Teil "Changes, and Rules of Taste for Preventing Their Bad
Effects" auch extensive Ausführungen für diejenigen an, die sich neu
im Lake District niedergelassen haben und durch unkluge Bau- und

Gestaltungstätigkeit den Charakter der Gegend negativ verändern.
Liest man mit Karl Kroeber (1975) Home at Grasmere als poetische
Evokation eines Ökosystems — "perfect contentment, Unity entire" —

so findet man in Guide to the Lakes eine komplementäre diskursive

Beschreibung des Lakeland als Ökosystem. Manchem neuen Nachbarn,

meint Wordsworth, sei durch die Suche nach dem Pittoresken
der Kopf verdreht worden:



"What sounds are those, Helvellyn?" 55

Hence all the deformity and ungracefulness that ever pursue the steps of
constraint or affectation. Persons, who in Leicestershire or Nothamptonshire
would probably have built a modest dwelling like those of their sensible

neighbours, have been turned out of their course; and, acting a part, no wonder
if, having had little experience, they act ill. The craving for prospect, also, which
is immoderate, particularly in new settlers, has rendered it impossible that
buildings, whatever might have been their architecture, should in most instances
be ornamental to the landscape; rising as they do from the summits of naked
hills in staring contrast to the snugness and privacy of the ancient houses.

(Wordsworth 1974: 211)

Dasselbe wie für das Bauen gilt auch für das Pflanzen, wobei
einheimische Gewächse zu bevorzugen sind. Geduldig erläutert
Wordsworth die Art und Weise, wie eine natürliche Landschaft
entsteht: "Seeds are scattered indiscriminately by winds, brought by
waters, and dropped by birds. They perish, or produce, according as

the soil and situation upon wich they fall are suited to them". (220)
Im Einklang mit der Natur entstehe durch das menschliche Wirken
eine Kulturlandschaft, wobei das äquivalente Prinzip zu den Regeln
der Natur in menschlichen Aktivitäten dann "antiquity" sei — die

Autorität alter Gebäude und Strukturen, die ihre Existenz
bestimmten Notwendigkeiten verdanken. (213) Arbeitet der Mensch
im Einklang mit der Natur, so Wordsworths ökologische
Argumentation, so wird immer eine Harmonie entstehen, die einen
ästhetisch und moralisch positiven Einfluss entfaltet. Dies gilt im
Prinzip für jede Landschaft, doch im Vergleich europäischer
Landschaften bietet für Wordsworth, bei aller Begeisterung für die
erhabene Alpenregion, der Lake District die vollendete Harmonie,
und es ist amüsant zu lesen, wie er sich in seinen Betrachtungen
bemüht, nicht zu parteiisch zu erscheinen und objektive Gründe für
seine Präferenz anzuführen, wie etwa die genuine Überlegenheit des

Mischwaldes gegenüber dem reinen Nadelwald. In jedem Fall
kulminiert Wordsworths Beschäftigung mit der Landschaft immer in
der Poesie. Der frühesten Version seines Guide to the Lakes, M
Topographical Description of the Country of the Lakes, in the North ofEngland,

fügt er, in der Tradition chorographischer Literatur nach dem Muster
von Michael Draytons Toly-Olbion (1622), eine Sonnetsequenz "The
River Duddon" hinzu. In der Kontinuität des Flusses liegt Trost für
die Vergänglichkeit der einzelnen menschlichen Existenz:



56 Ina Habermann

We Men, who in our morn of youth defied
The elements, must vanish; - be it so!

Enough, if something from our hands have power
To live, and act, and serve the future hour;
And if, as toward the silent tomb we go,
Through love, through hope, and faith's transcendent dower,
We feel that we are greater than we know.
(Wordsworth 1904: 303, "After-Thought", 8-14)

IV. Wohnen im Haus der Sprache

Dieses "something from our hands" ist für Wordsworth die
Kommunikation durch poetische Sprache. Der Dichter ist "a man
speaking to men", wie es im Vorwort zu den Lyrical Lallads heißt,
denn Austausch mit anderen Menschen über die Wirkung der Natur
ist für Wordworth genauso wichtig wie die Kommunikation mit der
Natur selbst bzw. die Versprachlichung oder Vertextung der Lebenswelt,

die ein Ausdruck des ursprünglichen Verwobenseins ist.
Obwohl in Wordsworths Dichtung immer wieder der Unsagbarkeits-
topos auftaucht, klingt das Eingeständnis der Unzulänglichkeit von
Worten meist eher wie ein dichterischer Gemeinplatz. Authentischer
klingt der Ausdruck des Glaubens an die Macht der Sprache:

Words are too awful an instrument for good and evil to be trifled with: they hold
above all other external powers a dominion over thoughts. Language, if it do
not uphold, and feed, and leave in quiet, like the power of gravitation or the air

we breathe, is a counter-spirit, unremittingly and noiselessly at work to derange,
to subvert, to lay waste, to vitiate, and to dissolve. (Essays upon Epitaphs, III, 1810;
Gill 2003: xvii)

Dies liest sich wie eine Beschreibung der Rolle der Sprache im
Mythos. Die lingua adamica, die göttliche und wirkmächtige Sprache

vor dem Sündenfall, hat aufgrund einer intrinsischen Beziehung von
Materie und Bedeutung noch die Kraft, die Dinge im Akt der

Benennung zu erschaffen, und im Besingen der Natur kann der
Dichter sich in diesen Prozess einschalten. Um dies zu erleichtern,
dichtete Wordsworth wann immer möglich auf- und ab gehend im
Freien (wenn auch auf graden Wegen, die er anlegte, um beim
Perambulieren nicht zu sehr auf den Untergrund achten zu müssen).
Wordsworth entwirft eine ökologische Poetologie; sein dichterisches

Programm sieht vor, dass von einfachen Dingen die Rede sein soll,



"What sounds are those, Helvellyn?" 57

von der Natur und den Menschen in der Umgebung. Ebenso einfach
soll die lyrische Sprache sein — im Duktus der natürlichen Sprache
angenähert und in der Wortwahl sozusagen "homegrown". Ist dies

der Fall, wird die Sprache in einem Prozess des "fitting" zu den

Dingen passen und keine verstörende Inkongruenz produzieren.
Neben dieser Sprachökologie, die eine besondere Form der

Sprachökonomie darstellt, findet sich auch ein esoterischer Aspekt
der Sprachmystik bei Wordsworth. Russell Noyes zitiert Lady
Richardson, die berichtet, wie der Dichter mit ihr zusammen
Stechpalmen pflanzte und ein Gedicht des schottischen Volksdichters
Robert Burns vor sich hinmurmelte wie einen Zauberspruch,
während er die Beeren in den Boden legte (Noyes 1968: 137—8).
Sicher inszeniert sich Wordsworth hier vor seinen vornehmen
Auftraggeberinnen als druidischer Gärtner, doch ist dies kein reiner

Hokuspokus, da die Aktion durchaus zu seiner sonstigen Praxis passt.
Unter anderem verfasste er Inschriften, die in den Gärten angebracht
und teils in Stein geritzt zum Meditieren einladen sollten und schrieb
Gedichte "On the Naming of Places". Es sind dies kleine ätiolische

Privatmythen, in denen bestimmte Plätze z. B. nach seiner Schwester

Dorothy oder ihm selbst benannt werden. Mit dieser Einschreibung
wird die Landschaft symbolisch in Besitz genommen, was politisch
als bürgerliche Strategie der Teilhabe gelesen werden kann, was aber

auch gleichzeitig ein Ausdruck des oben beschriebenen "fitting" ist —

so wie die Menschen, die an einem bestimmten Ort leben, vom
Spiritus loci geprägt werden, so hinterlassen sie auch Spuren ihrer
Existenz, wenn nicht physisch, dann in der Erinnerung der
Nachlebenden.

And of the Shepherds who have seen me there,
To whom I sometimes in our idle talk
Have told this fancy, two or three, perhaps,
Years after we are gone and in our graves,
When they have cause to speak of this wild place,

May call it by the name of Emma's Dell.

("It was an April Morning, Fresh and Clear", Wordsworth 1904: 116, 42—7)

An dieser Stelle wird zunächst der oralen Tradition ihr Recht
verliehen. Bewohner verständigen sich in ihrer Orientierung im Raum
über mehr oder weniger inoffizielle Ortsbezeichnungen, die zusätzlich

eine Gedächtnis funktion im Hinblick auf frühere Mitglieder der



58 Ina Habermann

Gemeinschaft haben. Die Aufgabe des Literaten ist es, dies
festzuhalten. Die Natur nimmt an diesem Austauschprozess teil; sie

scheint lebendig und grundsätzlich kommunikativ. Im Namensgedicht

"To Joanna" wird berichtet, wie die umliegenden Berge das

Lachen Joannas aufnehmen —

The Rock, like something starting from a sleep,

Took up the Lady's voice, and laughed again;

That ancient Woman seated on Helmcrag
Was ready with her cavern; Hammarscar,

And the tall Steep of Silver-how, sent forth

A noise of laughter; southern Loughrigg heard,

And Fairfield answered with a mountain tone;

Helvellyn far into the clear blue sky

Carried the Lady's voice, — old Skiddaw blew

His speaking-trumpet; — back out of the clouds

Of Glaramara southward came the voice;

And Kirkston tossed it from his misty head.

("To Joanna", Wordsworth 1904: 117, 54—65)

Rituell werden die Namen der umliegenden Berge intoniert, mit
denen man gemeinsam lacht, und in Erinnerung dieses Moments
schreibt der Dichter später den Namen in den Stein: "I chiselled out
in those rude characters / Joanna's name deep in the living stone: — /
And I, and all who dwell by my fireside, / Have called the lovely
rock, 'Joanna's Rock'." ("To Joanna", Wordsworth 1904: 117, 82—

85). Jonathan Bate sieht diese Stelle als Urszene dichterischen
Schreibens, wo sich in einer "ecological tradition of English place
poetry" (Bate 1991: 91) der Übergang vom gesprochenen oder

gesungenen Wort zur Schrift ereignet (Bate 1991: 96). Der
nationalistische Subtext ist dabei nicht zu übersehen. Wordsworth
begann nach seinem kriegsbedingten Rückzug aus Frankreich den
Lake District mit dichterischer Magie aufzuladen und damit das

poetische Zentrum des Universums in England zu verorten.
Deutlicher noch als diese geopolitische Dimension tritt jedoch die

ökologische Dimension von Wordsworths Projekt hervor, denn der

poet laureate sieht seine (lokal)politische Aufgabe darin, die Möglichkeit
von "perfect contentment, Unity entire" zu behaupten und (s)einen

Weg dorthin zu weisen.



"What sounds are those, Helvellyn?" 59

Bibliographie

M.H. Abrams, Natural Supernaturalism, New York, Oxford University
Press, 1971.

Hans-Dieter Bahr, "Das Heilige und das Entsetzen", in: Dietmar
Kamper and Christoph Wulf (Hg.), Das Heilige. Seine Spur in der

Modertie, Frankfurt, Athenäum, 1987, 62—81.

Jonathan Bate, Komantic Ecology. Wordsworth and the Environmental

Tradition, London, Roudedge, 1991.
The Song of the Earth, Cambridge, MA, Harvard University Press,

2000.
Ernst Cassirer, Thilosophie der Symbolischen Formen, 3Bde. Darmstadt,

Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1958.

Suzanne L. Cataldi und William S. Hamrick (Hg.), Merleau-Ponty and

Environmental Philosophy. Dwelling on the Eandscapes of Thought,

Albany, State University of New York Press, 2007.

Kenneth R. Cervelli, Dorothy Wordsworth's Ecology, New York, London,
Routledge, 2007.

Gerhard Danzer, Merleau-Ponty. Ein Philosoph auf der Suche nach Sinn,

Berlin, Kulturverlag Kadmos, 2003.
Bruce V. Foltz, Inhabiting the Earth. Heidegger, Environmental Ethics and

the Metaphysics ofNature, New Jersey, Humanities Press, 1995.

Tim Fulford, Eandscape, Eiberty and Authority. Poetry, Criticism and Politics

from Thomson to Wordsworth, Cambridge, Cambridge University
Press, 1996.

Greg Garrard, Ecocriticism. The New Critical Idiom, Oxford,
Routledge, 2004.

Stephen Gill (Hg.), The Cambridge Companion to Wordsworth, Cambridge,
Cambridge University Press, 2003.

"The Philosophical Poet", in: Gill (Hg.), The Cambridge Companion
to Wordsworth, Cambridge, Cambridge University Press, 2003, 142—

160.

Ina Habermann, "Reaching Beyond Silence: Metaphors of Ineffa-
bility", in: Monika Fludernik (Hg.), The Eiterary Metaphor After the

Cognitive Turn, 2009, in Vorbereitung.
Geoffrey Hartman, Wordsworth's Poetry 1787—1814, New Haven and

London, Yale University Press, 1964.

The Unremarkable Wordsworth, London, Methuen, 1987.

Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen, Niemeyer, 1967.



60 Ina Habermann

Mary Jacobus, Romanticism, Writing and Sexual Difference: Essays on The
Prelude, Oxford, Clarendon Press, 1989.

Karl Kroeber, Romantic Eandscape Vision. Constable and Wordsworth,

Madison, The University of Wisconsin Press, 1975.

Ecological Eiterary Criticism: Romantic Imagining and the Biology of
Mind, New York, Columbia University Press, 1994.

Karl Kroeber und Gene W. Ruoff (Hg.), Romantic Poetry: Recent

Revisionary Criticism, New Brunswick, Rutgers Univ. Press, 1993.

Jacqueline M. Labbe, Romantic Visualities. Eandscape, Gender and

Romanticism, Basingstoke, Macmillan Press, 1998.

Alan Liu, Wordsworth: The Sense of History, Stanford, Stanford
University Press, 1989.

Thomas McFarland, Wordsworth: Intensif and Achievement Oxford,
Clarendon Press, 1992.

Jerome J.McGann, The Romantic Ideology: A Critical Investigation,

Chicago and London, University of Chicago Press, 1983.

James C.McKusick, Green Writing: Romanticism and Ecology, New York,
St. Martin's Press, 2000.

Michel Merleau-Ponty, Das Auge und der Geist. Philosophische Essays,

hrsg. Christian Bermes, Hamburg, Meiner, 2003.

Russell Noyes, Wordsworth and the Art of Eandscape, London,
Bloomington, Indiana University Press, 1968.

Nicholas Roe, The Politics ofNature: Wordsworth and Some Contemporaries,

London and Basingstoke, Macmillan, 1992.

Seamus Perry, "Wordsworth and Coleridge", in: Gill (Hg.), The

Cambridge Companion to Wordsworth, Cambridge, Cambridge
University Press, 2003,161—79.

Ralph Pite, "Wordsworth and the Natural World", in: Gill (Hg.), The

Cambridge Companion to Wordsworth, Cambridge, Cambridge
University Press, 2003, 180—195.

Christoph Schmitt, Wahrnehmung und Erkenntnis. Zugänge gur sittlichen

Subjektivität in der neueren Phänomenologie, Frankfurt et al., Peter

Lang, 2002.

Michael Wiley, Romantic Geography: Wordsworth and Anglo-European
Spaces, Basingstoke, Palgrave, 1998.

William Wordsworth, The Prose Works of William Wordsworth, hg. v.
W.J.B. Owen and J.W. Smyser, Bd. II, Oxford, Clarendon Press,
1974.



"What sounds are those, Helvellyn?" 61

Home at Grasmere, hg. v. Beth Darlington, Ithaca and New York,
Cornell University Press, 1977.

Complete Poetical Works, hg. v. Thomas Hutchinson, Oxford and

New York, Oxford University Press, 1904.



62 Ina Habermann

Abstract

This essay looks at Wordsworth's landscapes of the mind as they emerge in his

topographical and philosophical poetry. It is argued that poems like "Tintern
Abbey", The Prelude, Home at Grasmere and The Excursion outline a philosophy of
perception with a concomitant ethics of landscape use and ecology of language.
Anticipating the phenomenology of Maurice Merleau-Ponty, Wordsworth
emphasizes the intrinsic interrelatedness of human beings with the world around
them, thus replacing the Cartesian cogito and its implied ontological gap between

being and world with a notion of heing-in-the-world through the body {corps propre),
which includes a careful relationship with 'the other'. This philosophy of perception
forms the basis both of Wordsworth's practical care for the environment and of a

poetical language fit to express and communicate this interwovenness, thus making
him a poet even more at home in the down-to-earth and occasionally didactic georgic
tradition than in the pastoral and the romantic sublime.


	"What sounds are those, Helvellyn?" : William Wordsworths geistige Landschaften

