Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2007)
Heft: 38: Literarische Landschaftsbilder = Images littéraires du paysage =

Immagini letterarie del paesaggio = Images of literary landscapes

Artikel: Landschaftserfahrungen um 1770 : vom Preis Gottes in der Natur zur
Selbstsuche im wechselnden Spiegel der Landschaft (Sophie La
Roche: Geschichte des Frauleins von Sternheim - Goethe: Die Leiden
des jungen Werthers)

Autor: Ehrich-Haefeli, Verena
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006442

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Verena Ehrich-Haefeli

Landschaftserfahrungen um 1770:
Vom Preis Gottes in der Natur
zur Selbstsuche im wechselnden
Spiegel der Landschaft

(Sophie La Roche:
Geschichte des Frduleins von Sternheim —
Goethe: Die Leiden des jungen Werthers)

nhand von zwei Romanen der 1770er Jahre, der ilteren und
Ader jungeren Generation, mochte ich einen tiefgreifenden

Wandel im Wahrnehmen und Etleben von Landschaft auf-
zeigen, der zugleich auf einen epochalen Wandel der psychischen
Struktur von Subjektivitit hinweist, wie er mit der Genese der ‘mo-
dernen Individualitit’ einhergeht.

Sophie La Roches Briefroman Geschichte des Friuleins von Sternheim,
1771, dem bei seinem Erscheinen vorerst ein grosser Publikumserfolg
beschieden war, gilt als einer der Kronzeugen der Empfindsamkeit.
Dass Goethes Werther, 1774, zum eigentlichen Manifest der jungen
Generation der 1770er Jahre wutrde, ist bekannt genug.!

Was nun die Auffassung der Natur betrifft, so steht Sternbeinms noch
ganz in der Tradition der Physikotheologie. Deren Begriinder und
dichtender Hauptvertreter in Deutschland war Barthold Hinrich Bro-
ckes (1680-1747), der in den 9 Binden seines Irdische/n] 1 ergniigen/s]

1 Zitiert wird nach folgenden Ausgaben: Sophie von La Roche, Geschichte des Friu-
leins von Sternbeim, hg. von Barbara Becker-Cantarino, Stuttgart, Reclam, 1983;
Johann Wolfgang Goethe, Die Leiden des jungen Werthers, Werke, Hamburger Aus-
gabe in 14 Binden, hg. v. Erich Trunz, 10., neubearbeitete Auflage, Miinchen,
Beck, 1981. Bd. 6, (HA).

Colloquium Helveticum 38/2007



68 Verena Ehrich-Haefeli

in Gott (1709-1748)2 unermudlich zum adamitischen Gottesdienst
aufruft, dazu namlich, die Schonheit, Ordnung und Nitzlichkeit,
womit Gott die Schopfung fiir die Menschen ausgestattet hat, zu
beobachten, sich ihter zu erfreuen und Gott dafir zu danken. Bro-
ckes Gedichte gehorten zur tiglichen Erbauungslektire im
Elternhaus der La Roche.3 Fiir Werther hingegen gilt schon Amiels
Ausspruch “chaque paysage est un état d’ame” — Ausspruch eines
Unruhigen, Umgetriebenen auf der Suche nach seinem Selbst. Wer-
thers Landschaftsdarstellungen sind zugleich “kommunikabel
gewordene Selbsterfahrungen”.5

™R

Dem empfindsamen Zeitgeschmack gemaiss attestiert sich auch das
Fraulein von Sternheim als besonderen Vorzug ein “Gefiihl der
Schonheiten unserer physikalischen Welt”, das sie “unmoglich in sei-
ner Stirke beschreiben” konne (334), ja sie spricht von der “Gewalt
[...], womit die Reize der Schopfung auf meine Seele wiirken” (289).
Bei den relativ wenigen Landschaftsbegegnungen verfihrt sie dann
aber doch sehr summarisch. Brockes’ unerschopfliche Detailfreude
an den beschriebenen Naturerscheinungen hat gleichsam deren litera-
rische Aneignung geleistet nach dem Abschied vom irdischen
Jammertal des Barock, sie war inzwischen nicht mehr aktuell; sie war
es ja schon fur Klopstock nicht mehr, der sich auch explizit zur Phy-

2 Der letzte Band etschien postum. Ein Ausgug der vornebmsien Gedichie aus dem Irdi-
schen  Vergniigen in Gott wurde schon 1738 von Hagedorn herausgegeben,
Faksimile-Druck, Stuttgart 1965, Deutsche Neudrucke — Reihe Texte des
18. Jahrhunderts; eine vorziglich erlduterte Auswahl hat Hans-Georg Kemper
publiziert, Stuttgart, Reclam, 1999.

3 Sophie La Roche, Melusinens Sommer-Abende, hg. v. Christoph Martin Wieland,
Halle, 1806, VIII f£.

4 Der Satz, der die Funktion der Landschaftsevokationen in Amiels Jou#nal aufs be-
ste zusammenfasst, findet sich wortlich nicht in demselben, sondern als falsches
Zitat in der Studie zu Amiel in Paul Bourgets Nowveanx essais de psychologie contem-
poraine, Paris, 1885, S. 286.

5 Vgl. Manfred Engel, Der Roman der Goethegeit, Stuttgart-Weimar, Metzler, 1993,
S. 201. Engel zihlt den Roman schliesslich zu den Schwirmerromanen der spite-
ren Aufklirung.



Landschaftserfahrungen um 1770 69

sikotheologie bekannte.¢ Sophie von Sternheim geht es vor allem um
die moralische Rithrung: “Landluft, freie Aussicht, Ruhe, schone Na-
tur, der Segen des Schopfers auf Wiesen und Kornfeldern, die
Emsigkeit des Landmanns. — Mit wie viel Zirtlichkeit und Bewegung
heftete ich meine Blicke auf dies alles!” (115) Oder sie nennt das
“unbegrenzt(e] schonfe] Gemische von Feld, Waldungen, Bichen
und Wiesen [...], wo die Natur ihre besten Gaben in reizender Un-
ordnung verbreitet” als Ursache der “sanfte[n] Zufriedenheit [...],
welche die Herzen eingenommen hatte” (179).

Ausserdem betont sie 6fter, dass auch Kenntnisse nétig sind, um
in dem Buch der Natur ‘richtig’ zu lesen und zu jeder Zeit “auf der
Flur die Wohltaten Gottes verbreitet [zu] sehe[n]” (278f.). Eine No-
vemberlandschaft — die ausfithtlichste iiberhaupt im Roman — dient
dafiir als Beispiel:

(I]ch lege mich an mein Fenster, und sehe, wie getreu die Natur die Pflichten des
ihr aufgelegten ewigen Gesetzes der Nutzbarkeit in allen Zeiten und Witterungen
des Jahres erfillt. Der Winter nihert sich; die Blumen sind verschwunden, und
auch bei den Strahlen der Sonne hat die Erde kein glinzendes Ansehen mehr;
aber einem empfindsamen Herzen gibt auch das leere Feld ein Bild des Vergnu-
gens. Hier wuchs Korn, denkt es, und hebt ein dankbares Auge gen Himmel; der
Gemusgarten, die Obstbidume stehen beraubt da, und der Gedanke des Vorrats
von Nahrung, den sie gegeben, mischet unter den Schauer des anfangenden
Nordwindes ein warmes Gefithl von Freude. Die Blitter der Obstbiaume sind
abgefallen, die Wiesen verwelkt, tribe Wolken giefen Regen aus; die Erde wird
locker, und zu Spaziergingen unbrauchbar; das gedankenlose Geschopf murret
dartiber; aber die nachdenkende Seele sieht die erweichende Oberfliche unsers
Wohnplatzes mit Rihrung an. Dirre Blitter und gelbes Gras werden durch
Herbstregen zu einer Nahrung der Fruchtbarkeit unserer Erde bereitet; diese Be-
trachtung 1dBt uns gewill nicht ohne eine frohe Empfindung iiber die Vorsorge
unsers Schopfers, und gibt uns eine Aussicht auf den nachkommenden Friihling.
Mitten unter dem Verlust aller duBlerlichen Annehmlichkeiten, ja selbst dem Wi-
derwillen ihrer genihrten und ergdtzten Kinder ausgesetzt, fingt unsere
miitterliche Erde an, in ihrem Innern fiir das kiinftige Wohl derselben zu arbei-
ten. Warum, sag ich dann, warum ist die moralische Welt ihrer Bestimmung nicht
ebenso getreu als die phsysikalische? [...] Ich denke tber diese Ungleichheit [...].
(241 £)

6 Vgl die Einleitung Klopstocks zur Erstverdffentlichung der “Friihlingsfeyer”
1759; s. Friedrich Gottlieb Klopstock, Oden, hg. v. Katl Ludwig Schneider, Stutt-
gart, Reclam, 1999, S. 144.



70 Verena Ehrich-Haefeli

Als Erstes schafft hier der Blick durchs Fenster einen Rahmen. So
entsteht ein iberschaubarer Ausschnitt; die Totalitit der Landschaft
ist ausgeschlossen; eine feste Distanz trennt das Ich vom seinem Ge-
genstand.? Dieser riumlichen Trennung entspricht eine wesens-
maissige: “ich denke tber diese Ungleichheit” (242), welche die
‘physikalische’ Welt von der moralischen trennt.

Der riumlichen Distanz entspricht auch eine zeitliche. Das Ich,
das hier spricht, befindet sich an einem Ort ausserhalb, #ber der Zeit,
von wo aus es “alle Zeiten des Jahres” auf ezzen Blick tbersieht: ein-
mal nach riickwirts in die Vergangenheit (“Hier wuchs Korn, denkt
es”), oder vorwirts in die Zukunft: der nasse Herbstmatsch gibt der
“nachdenkenden Seele”, die den Vorgang der Kompostierung kennt,
“cine frohe Aussicht auf den nachkommenden Frihling.” Das Ich
hat sich also an den ‘Ort der Vernunft’ versetzt, jenen Ort der Uber-
sicht, die sich tber die vergehende Zeit als solche erhebt.

Ausserdem schafft der erste Satz auch einen begrifflichen Rahmen
fir das Folgende, er legt das Programm fiir den ganzen Passus fest.
Nutzbarkeit der Natur auch in der schlechten Jahreszeit ist das The-
ma, und das Auge findet nun illustrierende Beispiele, gleichsam aus
dem Inventar des ‘Landlebens im November”: diese sind vertausch-
bar, beliebig, additiv aufgereiht, bis das Bild deutlich ist.

Und das Resultat dieser Betrachtung? Nach dem Muster der De-
duktion ist man am Ende, wo man am Anfang war. Der Begriff
funktioniert wie der Fensterrahmen, der das Sehen erméglicht #nd be-
schrinkt. So werden nur Nutzflichen gesehen, Obstbiume, Felder,
Spazierwege — und kein Gedanke z.B. an Verginglichkeit taucht auf,
die doch stark aus den genannten Elementen spricht. Man begegnet
dem Erwarteten; ‘Erfahrung’ bedeutet hier Bestitigung des Aus-
gangspunkts, eines vorgegebenen sicheren Wissens. So wundert es
nicht, dass das Ergebnis der verschiedenen Naturbetrachtungen in
Form der intendierten moralischen Rithrung immer dasselbe ist. Am
Ende des Briefs erweist sich auch diese Landschaftsbeschreibung als
allegorische Anweisung fiir das moralische Verhalten der Heldin, die

7 August Langen, Awschanungsformen in der deutschen Dichtung des 18. Jahrhunderts.
Rabmenschan und Rationalismus, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
3. Aufl., 1968.



Landschaftserfahrungen um 1770 71

auch im grossten Ungliick noch die Méglichkeit findet, wie die Natur
wohltitig zu sein.

Dabei weiss Sophie wohl, dass sie ihre tugendempfindsame Seele
threr Erziehung verdankt. Als Kind wurde ihr “alles in den richtigen
moralischen Gesichtspunkt gestellet. Nach diesem bildete man meine
Empfindungen” und lehrte sie, “Betrachtungen und Anwendungen
machen.” (241, 251) Diese “richtige[n] Begriffe”(343), fiir die sie ih-
rem verstorbenen Vater oft mit Trinen dankt, bewihren sich als
Lebensprogramm — besonders frappant beim gliicklichen Ende, wo
sie das Gut des insgeheim geliebten Mannes, mit dem sie nach man-
chen Prifungen endlich vereinigt ist, als vollkommene Replik des
Sternheimschen Landgutes einrichtet. Die innere Statik dieser Bio-
graphie liegt auf der Hand; der Ruhm der Heldin ist, in allen
Wechselfillen sich #icht zu verindern. So erzdhlt der Roman eigent-
lich nicht die ‘Geschichte’ der Heldin — sie hat strenggenommen
keine —, sondern nur dessen, was ihr zustosst.

Eine weitere Beobachtung schliesst sich hier an. Das Organ dieser
Landschaftsbegegnung ist das Auge, der Sinn, der bekanntlich der
Aufklirung ihre wichtigsten Metaphern liefert. Dieses Auge nun wird
mehrmals, in bruchlosem Ubergang, zum ‘Auge der Vernunft’; nur
dieses kann “alle Zeiten des Jahres” uberblicken; und es bestimmt
durch sein Begriffsraster, was das physische Auge an Gegenwirtigem
sehen wird. Auffallend auch, wie intellektuell hier “Herz” und “Seele”
sich verhalten: das “empfindsame Herz [...] denkt”, die geriihrte Seele
ist “nachdenkend”.8 Mit der Ratio sehen aber bedeutet zu sehen, was
jeder “richtig” Denkende in gleicher Weise sehen wird. So kann So-
phie vertrauensvoll “wit” sagen und das generische “die nach-
denkende Seele” verwenden, wenn sie sich selber meint; hier kann
man seine gegenwirtige ‘Erfahrung’ gleich im Menschheitsplural aus-
sprechen.?

Darauf beruht schliesslich die Geselligkeitskultur der Aufklirung;
darauf aber auch die recht aufdringliche Didaxe des Romans, die nun

8 Vgl Gerhard Kaiser, ““Denken’ und ‘Empfinden’. Ein Beitrag zur Sprache und
Poetik Klopstocks™, Friedrich Gottlieb Klgpstock, “Text und Kritik”, Sonderband,
1981, S. 10-28.

9  So auch bei Brockes der Wechsel von ‘ich’, ‘man’, ‘wit’ oft in e/nem Gedicht, z.B.
in “Gottes Allgegenwart”, Ausgug der vornehmsten Gedichte aus dem Irdischen 1 ergnii-
gen in Gott, .2.0., S. 531f.



72 Verena Ehrich-Haefeli

Sophies Form der Wohltitigkeit ist. Sophie ist ihrer Sache und ihrer
selbst gewiss: so findet sie immer neue Schiitzlinge, denen sie das
Glick der “richtigen Begriffe” weitervermittelt.

™R

Ein Ich, das seiner selbst gewiss, sich nicht zu thematisieren braucht,
begegnet uns auch bei Brockes, in andrer Weise bei Klopstock, oder
bei Gessners Hirten, die die Landschaft betrachten. In Goethes Ro-
man nun zeigt sich, dass jede Landschaftsbegegnung uns einen
anderen Werther zeigt. Und Werther klagt selbst dariiber: “Wie man
eine Hand umwendet, ist es anders mit mir.”” (76, auch 10, 84)

Fir die Sternheim war das Einzelne bloss illustrierendes Beispiel
eines abstrakten Allgemeinen. Bei Werther nun finden wir das Ge-
genteil: lauter Einzelnes, Konkretes, so wie es fir zhn bedeutsam ist —
und es ist allein das Einzelne, das lebendig ist. Was einem auffillt vor
jeder Analyse, wenn man nach der Lektiire von Sternbheim in Werther
liest: ein hinreissender Eindruck von ‘Leben’, von ‘Wirklichkeit’. Das
muss es sein, was jene vielen zeitgendssischen Urteile meinten — auch
der Gegner wie Nicolai und Lessing! —, die den Werther in emphati-
schem Sinn “wahr” nannten.!9 Merck hat es auf seine Weise auf den
Begriff gebracht: Goethes Bestreben sei, “dem Wirklichen eine poeti-
sche Gestalt zu geben, die anderen suchen das sogenannte Poetische
[...] zu verwirklichen, und das gibt nichts wie dummes Zeug.”!!

Wenn ich von den vielen Landschaftspassagen des Romans die
allbekannte des 10. Mai auswihle, so deshalb, weil der Vergleich sich
hier am einfachsten durchfithren lisst. Werther also schreibt an sei-
nen Freund:

Eine wunderbare Heiterkeit hat meine ganze Seele eingenommen, gleich den su-
Ben Frihlingsmorgen, die ich mit ganzem Herzen geniesse. Ich bin allein und
freue mich meines Lebens in dieser Gegend, die fiir solche Seelen geschaffen ist
wie die meine. Ich bin so gliicklich, mein Bester, so ganz in dem Gefiihl von ru-

10 Vgl. Verf., “Individualitit als narrative Leistung. Zum Wandel der Personendar-
stellung in Romanen um 1770 — Sophie La Roche, Goethe, Lenz”, Geschichte und
Vorgeschichte der modernen Subjektivitat, hg. v. Reto Fetz, Roland Hagenbiichle und
Peter Schulze, Berlin, de Gruyter, 1998, S. 811-843, hier S. 818.

11 Goethe, Dichtung und Wabrbeit, HA, a.2.0., Bd. 10, S. 128.



Landschaftserfahrungen um 1770 73

higem Dasein versunken, dass meine Kunst darunter leidet. Ich kénnte jetzt
nicht zeichnen, nicht einen Strich, und bin nie ein groBerer Maler gewesen als in
diesen Augenblicken. Wenn das liebe Tal um mich dampft, und die hohe Sonne
an der Oberfliche der undurchdringlichen Finsternis meines Waldes ruht, und
nur einzelne Strahlen sich in das innere Heiligtum stehlen, ich dann im hohen
Grase am fallenden Bache liege, und niher an der Erde tausend mannigfaltige
Grischen mir merkwiirdig werden; wenn ich das Wimmeln der kleinen Welt zwi-
schen Halmen, die unzihligen, unergriindlichen Gestalten der Wiirmchen, der
Miickchen niher an meinem Herzen fihle, und fihle die Gegenwart des All-
michtigen, der uns nach seinem Bilde schuf, das Wehen des Alliebenden, der uns
in ewiger Wonne schwebend trigt und erhilt; mein Freund! wenn’s dann um
meine Augen dimmert, und die Welt um mich her und der Himmel ganz in mei-
ner Seele ruhn wie die Gestalt einer Geliebten — dann sehne ich mich oft und
denke: Ach kénntest du das wieder ausdriicken, koénntest du dem Papiere das
einhauchen, was so voll, so warm in dir lebt, da} es wirde der Spiegel deiner
Secle, wie deine Seele ist der Spiegel des unendlichen Gottes! — Mein Freund —
Aber ich gehe dartiber zugrunde, ich erliege unter der Gewalt der Herrlichkeit
dieser Erscheinungen. (9)

Hier nun fallen die Rahmenveranstaltungen weg, die bei Sternheim —
als Ausdruck einer Art epochaler Beriihrungsangst? — den Kontakt
mit der Welt vorgingig filtern. Als erstes wird die riumliche Distanz
aufgegeben. Werther hat das Haus verlassen und ist nun in der Land-
schaft mitten drin (“das Tal um mich”, “die Welt um mich her”).
Anstatt dass man Natur als gerahmtes Bildchen sich gegeniiber hilt,
wagt man sich ihr anzuvertrauen, in ihr gleichsam zu baden. Dem
entspricht, dass Natur und Mensch, anders als in Sternbein, hier ein-
ander verwandt sind: beide sind des gleichen Lebens voll.

Werther ist also 7z der Natur, und er gerit immer mehr, immer tie-
fer in sie hinein. Die Folge vom Grosstiumigen bis zum Kleinen (Tal
—im Wald — im hohen Gras — niher an der Erde — niher am Herzen)
bezeichnet nicht nur eine rdumliche, sondetn auch eine psychische
Anniherung, die immer intensiver und inniger zugleich wird. Und wo
es um das ginzliche Sich-Offnen der Seele geht, das bis zu einer Art
Fusion fithrt, muss das Auge, das nicht anders kann als Distanz
schaffen, ausgeschaltet werden: “wenn’s dann um mein Auge dim-
mert, und die Welt um mich her und der Himmel ganz in meiner
Seele ruhn [...]7.

Durch das Progressive dieser Anniherung aber wird die Zeit
gleichsam zur wichtigsten Dimension des Textes. Fiir Sternheim war
auch die Zeit nur ein distanziert tiberblickbares Objekt, von dem man
hier oder dort einen Teil herausheben kann. Werthers Begegnung mit



74 Verena Ehrich-Haefeli

der Landschaft aber vollzieht sich iz der Zeit, und dieses neuartig
Prozesshafte realisiert sich in der alles umspannenden Wenn-Periode:
“Wenn A, und B, und C, [wenn] dann D. und E; F, und G; wenn
dann H, und I: dann [...]” Statt vertauschbarer Fertigsticke haben
wir hier Etappen einer Progression, deren Dynamik zunimmt; je
mehr “wenn” (es sind 9 Nebensitze hier), desto mehr dringt der Satz
vorwirts auf ein schliessliches “dann” zu. Der in der Folge von Ne-
bensitzen immer niher und inniger vernommene Anruf der Natur
kommt im letzten an sein Ziel und entbindet die Antwort des Ich:
“dann sehne ich mich oft und denke [...].”

Diese Wenn-Periode ist eine unvergleichliche syntaktische Gestal-
tungsweise, durch die eine neue Zeitlichkeit des Erfahrens in der
Zeitlichkeit des Sprechens selbst zum Ausdruck kommt. Im Werther,
der ja ein kurzer Roman ist, kommt sie — manchmal nur in Ansitzen
durchgefihrt — 15 Mal vor, und immer an Stellen von besonderer In-
tensitat. Auffallend an unserm Beispiel ist das geringe Gewicht des
Hauptsatzes, bei dem die weitgespannte Dynamik der Nebensatzfolge
anlangt, manchmal fehlt der Hauptsatz ganz: wichtiger als ein ‘Et-
gebnis’, wie es der Hauptsatz mit seinem “dann” formaliter
verspricht, ist dass im Durchgang durch die Wenn-Sitze ein einmalig-
konkreter Prozess einer Kommunikation zwischen Ich und Land-
schaft in Gang kommt und sich artikuliert.

Dabei integriert das syntaktische Vorwirtsdringen alle Einzelele-
mente in eine grosse Bewegung; und es ist diese Bewegung der
Sprache/des Sprechens selbst, die sich zuerst und unmittelbar auf
den Leser tibertrigt. Die substantivischen Begriffe der Seelensprache,
mit denen die Empfindsamkeit sich der Bewegtheit der Seele versi-
chern will, sind selten; das Wort “Rithrung” etwa, das bei Sternhein so
wichtig ist, oder Gessners ebenso hiufiges “Entziicken” fehlen bei
Werther.12

12 Fir die Wenn-Periode gab es Vorbilder, Klopstock (“An Ebert” u.a.), auch
Gessner (“Damon und Daphne™), die bekanntlich beide fur Werther von Bedeu-
tung waren. Aber Werthers Wenn-Perioden sind nicht die der Vorginger, sie
verleihen einer vorgefundenen Sprachform eine neue Funktion. Sowohl bei
Klopstock wie — weit anspruchsloser dimensioniert — bei Gessner handelt es sich
um ein rhetorisches Gedankenexperiment, wo mittels einer Stufenreihe erschiit-
ternder oder beseligender Vorstellungen die hoéchstmogliche Steigerung an



Landschaftserfahrungen um 1770 75

Dieses neuartige Erfahren von Zeitlichkeit hat verschiedene Fol-
gen. Es bedeutet einmal ein Sich-Offnen fiir das Unvorhersehbare,
das jeder neue Augenblick bringt, und das im Ich eine wiederum un-
vorhersehbare Antwort weckt. Dieser offenen Dialektik von Anruf
und Antwort entspricht der Wechsel der Subjektpositionen: als Akt-
anten fungieren zuerst Tal, Sonne, Strahlen, dann Werther, dann die
Grischen, dann wieder Werther, zuletzt Welt und Himmel, und die
Verben driicken ein beiderseitiges Zu-Einander-Hin aus: um mich
dampft — ruhen an — sich hereinstehlen — am Bach liegen — mir
merkwiirdig werden — an meinem Herzen fithlen — ruhen in.!> Durch
diese offene Interaktion zwischen Ich und Landschaft, deren Rich-
tung und Ausgang je unvorhersehbar ist, erhilt das Verb ‘er-fahren’
einen neuen, emphatischen Sinn.'4 Es zeigt sich hier konkret schon in
der Mikrostruktur, was sich nachher in der Folge der diversen Land-
schaftsbegegnungen zeigen wird: die Zeit zieht ins Subjekt ein. Das
Ich erfihrt sich in einer neuartigen Weise als ‘unterwegs’, als ‘wer-
dend’, auf der Suche nach sich selbst. Werther — wie sein Autor selbst
— bekennt sich emphatisch dazu, ein “Wandrer” (75) zu sein.!>

Dabei erscheinen nun auch die Elemente der Landschaft in ver-
inderter Weise. Sie begegnen Werther nicht mehr als blosse
‘Objekte’, als Beispiele eines Allgemeinen, durch Abstraktion schon
begriffen und verflighar gemacht, sondern so, dass jedes dem Ich
“merk-wiitdig” wird, des Aufmerkens wert als dieses und kein ande-

Todespathos oder an frommem Entziicken erreicht werden soll. Als rhetorisches
Steigerungsmittel stammt die Wenn-Periode aus der Homiletik.

13 Cf. A. Langen, “Vetbale Dynamik in der dichterischen Landschaftsschilderung
des 18. Jahrhunderts”, Gesammelte Studien zur neueren deutschen Sprache und Literatur,
hg. v. Katl Richter und Gerhard Sauder, Berlin, 1978, S. 21-86. Langens Arbeit
gilt vor allem den aus dem pietistischen Wortschatz stammenden, mit Prifixen
gebildeten Bewegungsverben, und da muss er feststellen, dass diese in Werther
cher selten sind — in der Reihe hier nur “sich hereinstehlen”; die bloss priposi-
tionalen Wendungen zihlen bei ihm nicht.

14 In Dichtung und Wabrheit wird mehrmals von Unternehmungen schon des Knaben
und dann des Leipziger Studenten berichtet, durch welche dieser ‘selber’ zu er-
fahren, d.h. ohne Belehrung, auf eigene Hand sich Neues anzueignen sucht.

15 Fur das neuartige Lebensgeftihl des Unterwegs-Seins in der jungen Generation
der 1770er Jahre, im Unterschied zur Wertschitzung der ‘Ruhe’ in der Epoche
zuvor, vgl. Verf., “Individualitat als natratdve Leistung”, a.2.0., S. 821f. Beson-
ders frappant ist in dieser Hinsicht auch die Darstellung des grossen Selbst als
Strom, wie in “Mahomets Gesang” und dann in den Stromhymnen Hélderlins.



76 Verena Ehrich-Haefeli

res: “diese Gegend, die fiir solche Seelen gemacht ist wie die meine”
— “das liebe Tal” — “mein Wald”. Je mehr Werther sich nahert, sich
6ffnet, desto mehr begegnen sie ihm in der Substantialitit und Totali-
tat ihres lebendigen Soseins. Werther spricht von der “Gewalt” dieser
Erscheinungen; alle sind sie “unergrindlich”, nicht nur die Wirm-
chen und Miickchen, die er so nennt. Die vielen Adjektive auf un-:
undurchdringlich, ungemessen, unendlich, stammen bekanntlich aus
dem pietistischen Vokabular als Attribute Gottes, den sie ausserhalb
objektivierender Eingrenzungen situieren; sie weisen drauf hin, dass
Natur hier in pan(en)theistischer Weise am Géottlichen teilhat. Ein
Weiteres aber kommt nun dazu: auch das lebendige Einzelne entzieht
sich der Herrschaft des Begriffs; “unergriindlich” ist nicht nur das
Gottliche, sondern auch das Individuelle.

Verzeitlichung und Individualisierung erscheinen so als zwei Sei-
ten desselben Vorgangs.

Und das Organ, das dieser Landschaftserfahrung entspricht? Sich
so dem lebendigen Einzelnen zu 6ffnen, appelliert an eine neuartige
synisthetische Gesamtsinnlichkeit — die Frihlingsmorgen, die Wer-
ther “mit allen Sinnen genieB3t”, sind “sif3”’; und “wenn das liebe Tal
um mich dampft”, so steigt gleichsam der warme Lebenshauch dieser
Landschaft rings um Werther auf, den er sieht und riecht und sptrt
und fiihlt zugleich — hier wird in emem Verb eine Erfahrung ausge-
sprochen, die es vorher so kaum gab.16

16 Zur Frage des ‘Neuen’ in den Texten der Geniegeneration vgl. unten und die
entsprechende Literatur. Die Rehabilitierung der Sinnlichkeit im 18. Jahrhundert
ist ein mehrstufiger Prozess, der in Werther einen ersten Hoéhepunkt erreicht.
Damit verbindet sich hier das Problem der sprachlichen Innovaton.

Bezogen auf die Frage der Innovation oder des Weiterschreibens bzw. blossen
Zitierens empfindsamer Topoi ist bekannt, dass Goethe seit seiner Knabenzeit
enorm viel gelesen und aufgenommen hat. Es ist nur hier der Raum nicht, an
weiteren Beispielen zu zeigen, wie dabei Ubernommenes zu etwas strukturell si-
gnifikant Neuartigem umfunktioniert wird, wie es schon bei der Wenn-periode
angedeutet wurde (s. Anm. 12). Zur Karriere des “Wiirmchens” von Brockes zu
Klopstock, Gessner und Werther wire einiges zu sagen, ebenso zu “si3”, zur Be-
deutung von “geniefen”; so auch zu “dampft”, das schon in Klopstocks
“Frithlingsfeier” erscheint, aber eben in signifikant anderer Sprechsituation und
entsprechend anderer Bedeutung. Dasselbe gilt fiir die Anreden an Mutter Natur,
in Klopstocks “Ziiricher See” und in Goethes “Auf dem See” oder in Werthers
letztem Brief (116). (Zu “genieen” vgl. Wolfgang Binder, “‘Genuss’ in Dichtung
und Philosophie des 17. und 18. Jahrhunderts”, Aufschliisse. Studien ur deutschen



Landschaftserfahrungen um 1770 77

Nun aber zum Ergebnis dieses Verlaufs im abschliessenden
Hauptsatz, das unerwartet schmerzlich ist: “[...] dann sehn ich mich
oft und denke: ach kénntest du das wieder ausdriicken, dem Papier
einhauchen, was so voll und ganz in dir lebt, dass es wiirde der Spie-
gel deiner Seele, wie deine Seele ist der Spiegel des unendlichen
Gottes. Aber ich gehe dartiber zu Grunde, ich erliege unter der Ge-
walt der Herrlichkeit dieser Erscheinungen.”

Landschaftszeichnen, kinstlerische Produktion ist die einzige Ti-
tigkeit, die Werthers eignem Wunsch und Bedtrfnis entspricht, und
gerade darin fiihlt er sich gelihmt — je inniger zuletzt das Land-
schaftsganze “wie die Gestalt einer Geliebten” in ithm “ruht”, umso
weniger fiihlt er in sich die eigene “vorstellende Kraft”, die notig wi-
re, um “einen Umril} zu packen” (73). Es endet mit dem Gefiihl von
Versagen, von Unvermogen.

Damit meldet sich an dieser Stelle schon die Not, an der Werther
scheitern wird — es ist das Problem des grossen Malers, dem nur die
Hinde fehlen, um das tief im innern Sinn Angeeignete als Vision wie-
der aus sich herauszubilden. Schon im Eingang des Briefs findet sich
der versteckte Hinweis auf Lessing, der im ersten Dialog der Emilia
Galotti den Maler Conti dartiber reflektieren lasst. Dass dann Emzlia
Galotti aufgeschlagen auf dem Tisch des toten Werther liegt, hat si-
cher nicht nur mit dem zwischen Vater und Tochter geteilten
Selbstmord am Ende des Stiicks zu tun, sondern weist auch auf die-
sen Anfang zuriick. So ist Werther entworfen gleichsam als eine a/zer-
ego-Figur des Autors, der gerade das fehlt, was Goethe nach seinem
eigenen Zeugnis immer wieder rettete: die Fihigkeit zur poetischen
Gestaltung dessen, was im Leben unlésbar bedringte. Werther sucht
sie im Zeichnen, das sich ihm versagt. Goethe konnte beim Schreiben
des Romans nicht ahnen, dass ihm selber das Problem des Dilettan-
tismus lebenslang zu schaffen machen wiirde, genihrt durch sein
eigenes, immer wieder erneuertes Bedurfnis, L.andschaften zu zeich-
nen, die seinen kiinstlerischen Ansprichen doch nicht geniigen

Literatur, Ziirich, Artemis, 1976, S. 7-33; zu “sil3” vgl. Verf., “Text und Korper
bei Wieland und Maler Miillet”, Autoritit und Sinnlichkeit, hg. v. Karol Sauerland,
Frankfurt a.M. — Bern — New York, Peter Lang, 1986, S. 237280, hier S. 259—
261; zu “Auf dem See” ebenso Verf., “Auf dem See”, Methoden im Gespréich. Frei-
burger literaturpsychologische Gesprache, 1996, Bd. 15, S. 107-121).



78 Verena Ehrich-Haefeli

konnten.17 Interessant dabei ist das Paradox des Romans, dass das
Schreiben der grossen Landschaftsbriefe, die wesentlich beitragen zu
der poetischen Wirkungsmacht von Goethes Text, fiir den fiktiven
Briefschreiber Werther eben nicht als kreatives Handeln zihlt.

™R

Im Folgenden soll nun anhand der Folge der wichtigsten Land-
schaftsbegegnungen jene Verzeitlichung des Subjekts aufgewiesen
werden, die schon die Mikrostruktur des einen Briefs gezeigt hat: was
es heisst, sich unterwegs zu wissen, indem man sich immer wieder
anders erfihrt, auf der Suche nach seinem Selbst, das nicht ein Gege-
benes ist wie noch fiir Sophie von Sternheim, sondern aufgegeben.
Wenn der Brief vom 10. Mai im Verzagen endet, so zeigt sich ein
anderer, kraftvoller Werther vorerst in dem grossen Gegenstiick vom
18. August (51-53). Erneut strukturiert eine Wenn-Periode die Be-
gegnung mit der Landschaft, die aber viel weiter gespannt ist und
komplexer gebaut; das Zueinander der verschiedenen Elemente ist
vervielfiltigt und von kraftvoller Dynamik, statt dreimal “ruhen” nun
“keimen und quellen” “wirken und schaffen”. Entsprechend anders
lautet dann der zusammenfassende Hauptsatz: “[...] wie fal3te ich das
alles in mein warmes Herz, fihlte mich in der tberflieBenden Fille
wie vergottert, und die herrlichen Gestalten der unendlichen Welt
bewegten sich allbelebend in meiner Seele.” Und nun entwirft Wer-
ther eine grandiose Vision einer erhabenen Landschaft — wie sie ja
nicht vor thm liegt; es ist sezne ‘schopferische’ Antwort auf die Land-
schaft vor ihm: “Ungeheure Berge umgaben mich, Abgriinde lagen
vor mit, und Wetterbiche stirzten herunter, die Flisse stromten un-
ter mir, und Wald und Gebirg erklang; und ich sah sie wirken und
schaffen in einander in den Tiefen der Erde, all die unergrindlichen
Krifte; und nun tber der Erde und unter dem Himmel wimmeln die
Geschlechter der mannigfaltigen Geschopfe.” Grandios hier das “er-

17 Vgl. Verf., “Wiederholte Spiegelungen: Goethes Gedichtzyklus “Zu meinen Hand-
zeichnungen™, Zwiesprache. Beitrige u Theorie und Geschichte des Uberm‘zem,
hg. v. Ulrich Stadler, Stuttgart, Metzler, 1996, S. 354-367. Zum Dilettantismus
Werthers vgl. Hans Rudolf Vaget, “Die Leiden des jungen Werthers”, Goethes Er-
zablwerk, hg. v. Paul Michael Litzeler, Stuttgart, Reclam, 1998, S. 37-72.



Landschaftserfahrungen um 1770 79

klang”, das die jedes Menschenmass tbersteigenden Dimensionen
dennoch zu einer Harmonie zusammenbringt.

Freilich, zum Zeichnen, zum Gestalten gelangt Werther auch hier
nicht. Es endet wieder mit Sehnen — diesmal aber nach der Teilhabe
an der “schwellenden Lebenswonne” des Schépfergotts selber, der
dieses grenzenlose Ganze realiter “in sich und dutch sich hervor-
bringt.”

Aber die Evokationen einer von goéttlichem Alleben erfiillten
Landschaft erweisen sich als abgetan, wenn Werther anschliessend
seine jetzige Erfahrung in Worte fasst. Alles “Wirken und Schaffen”
annullierend, begegnet ihm nur noch ein ebenso allgegenwirtiges
Zerstoren und Vergehen: “[D]er harmloseste Spaziergang kostet tau-
send armen Wiirmchen das Leben [...]. [M]ir untergribt das Herz die
verzehrende Kraft, die in dem All der Natur verborgen liegt, die
nichts gebildet hat, das nicht seinen Nachbar, nicht sich selbst zer-
storte. [...] Der harmloseste Spaziergang kostet tausend armen
Wiirmchen das Leben. Und so taumle ich beingstigt, Himmel und
Erde und ihre webenden Krifte um mich her: ich sehe nichts als ein
ewig verschlingendes, ewig wiederkduendes Ungeheuer.” (53) Es ist
die Schreckensvision eines von jeder Gottesvorstellung abgekoppel-
ten, sinnlos gewordenen und ‘absolut’ gesetzten materialistischen
Universums.

Wenn es im letzten Beispiel die Natur ist, die ihr verstorend nega-
tives Antlitz zeigt, ist es dann Werther selber, der auf den Anruf der
Landschaft nicht mehr zu antworten vermag:

Und dies Herz ist jetzt tot [...] Wenn ich zu meinem Fenster hinaus (!) an den
fernen Hiigel sehe, wie die Morgensonne tuber ihn her den Nebel durchbricht
und den stillen Wiesengrund bescheint, und der sanfte Flu} zwischen seinen
entblitterten Weiden zu mir herschlingelt — ol wenn dann diese herrliche Natur
so starr vor mir steht wie ein lackiertes Bildchen, und alle die Wonne keinen
Tropfen Seligkeit aus meinem Herzen herauf in das Gehirn pumpen kann [von
solchen Unterscheidungen war vorher nie die Rede], und der ganze Ketl vor
Gottes Angesicht steht wie ein versiegter Brunnen, wie ein vetlechter Eimet!
(B4f.)

Werther ist zum Vernehmen wie zum Antworten, zu jeder Anteil-
nahme unfihig geworden — heute wiirde man sagen, in Depression
erstarrt.

Die letzte grosse Landschaftsbegegnung bei der Uberschwem-
mung zeigt wieder einen andern Werther, es ist die Vorbereitung zum



80 Verena Ehrich-Haefeli

Ende: nun ein rauschhaftes Einstimmen in die Kraft der zerstoreri-
schen Natur, in Selbstzerstorung, Allmachtfantasie der Destruktion
wie zuvor des Erschaffens, dabei nochmals jenes “[er]klang’:

[{]ch hatte gehort, der FluB3 sei tibergetreten, alle Biche geschwollen, und von
Wahlheim herunter mein liebes Tal iiberschwemmt! Nachts nach eilfe rannte ich
hinaus. Ein fiirchterliches Schauspiel, vom Fels herunter die withlenden Fluten in
dem Mondlicht wirbeln zu sehen, iiber Acker und Wiesen und Hecken und alles,
und das weite Tal hinauf und hinab eine stiirmende See im Sausen des Windes!
Und wenn dann der Mond wieder hervortrat und tber der schwarzen Wolke
ruhte, und vor mir hinaus die Flut in fiirchterlich-hertlichem Widerschein rollte
und klang: da iiberfiel mich ein Schauer, und wieder ein Sehnen! Ach mit offenen
Armen stand ich gegen den Abgrund und atmete hinab! hinab! [...] wie gern hitte
ich mein Menschsein drum gegeben, mit jenem Sturmwind die Wolken zu zer-
reilen, die Fluten zu fassen! (98-99)

Zusammenfassend: Werthers Landschaften erscheinen, je nach der
Gestimmtheit des Herzens, einmal als Raum paradiesisch-innigen
Sich-Fihlens im Grenzenlosen, einmal als verschlingendes Ungeheu-
er; einmal als Folie eigener quasi-gottlicher Allmacht, des Schaffens
oder des Zerstorens, einmal als blosses “lackiertes Bildchen”. Indem
Werther alle Erscheinungen von sich aus und auf sich bezogen er-
fahrt, mischt sich seinem Wahrnehmen ununterscheidbar die affektiv
gefirbte Einbildungskraft bei — was er im ersten Frithlingsgliick auch
selber thematisierte, ohne dass es thm spiter in seiner Seelennot noch
bewusst wire: “Ich weil3 nicht, [...] ob es die warme himmlische Fan-
tasie in meinem Herzen ist, die mir alles rings umher so paradiesisch
macht.”18 In dem Mass aber wie im Lauf des Romans die projektive

18 Werthers Reflexion spricht die Problematik der Konstitution der subjektiven
Landschaft an; sie scheint vorauszuweisen auf Kants Ausfithrungen zur Verfah-
rensweise des Genies: “Die Finbildungskraft (als produktives Erkenntnis-
vermogen) ist nimlich sehr michtig in Schaffung gleichsam einer anderen Natur,
aus dem Stoff, den ihr die wirkliche gibt.” Dabei sei allerdings die Zigelung der
Einbildungskraft vordringlich: “Die Urteilskraft [...] wird eher der Freiheit und
dem Reichtum der Einbildungskraft, als dem Verstand [ zustindig fur die Waht-
nehmung der Aussenwelt] Abbruch zu tun erlauben.” Immanuel Kant, “Kritik
der Urteilskraft”, Werke in 6 Bdnden, hg. v. Wilhelm Weischedel, Darmstadt, Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft, 1983, Bd. 5, S. 414, 421. Zur Problematik der
Konstitution von ‘Landschaft’ als “dsthetisch vermittelte Einheit des Wahrneh-
mens und Vorstellens, aber auch als Einheit, die durch den Zusammenhang von
Natur und Gesellschaft vermittelt ist”, s. z.B. den perspektivenreichen Band



Landschaftserfahrungen um 1770 81

Einbildungskraft immer mehr iiberwiegt, bleibt Werther schliesslich
gefangen im Binnenraum einer dyadisch-narzisstischen Spiegelungs-
welt, wo das Ich sich findet in unendlicher Lebensfiille oder sich
verliert im Leeren, wenn die Spiegelung aussetzt.1® Fir ihn gibt es
keine Wirklichkeit, die unabhingig von ihm fiir sich besteht, und so
kann das Ich nirgends Halt und Orientierung finden. Der Schwindel
des Selbstverlusts nimmt gegen Ende des Romans immer mehr zu;
Werther spricht von der “sich selbst ermangelnden, und unaufhalt-
sam hinabstiirzenden Kreatur”, da “alles um mich her versinkt, und
mit mir die Welt untergeht” (86).

&R

Bevor ich eine psychohistorische Interpretation dieser neuartigen
Landschaftserfahrung skizzieren kann, ist eine theoretische Standort-
bestimmung notwendig. Seit der sozialgeschichtlich orientierten
Literaturbetrachtung, die mit den 1970er Jahren ihren Anfang nahm,
ist es weithin Ublich geworden, die Empfindsamkeit als ‘Aufklirung
der Empfindungen’ ganz in die Aufklirung zu integrieren und den
Sturm und Drang’ als kurzfristige und folgenlose ‘Radikalisierung’
beider zu betrachten. Werthers Landschaftsevokationen erscheinen
so als ein Weiterschreiben bzw. blosses Zitat empfindsamer Topoi.20
Auch fiir den Poststrukturalismus, der literarische Texte entstehen
lassen will aus dem bruissement der herrschenden Diskurse oder der
Pritexte der Weltliteratur iiberhaupt, wird die Frage nach der Innova-

Landschaft, hg. v. Manfred Smuda, Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1986; auch Michel
Collot, Paysage et poésie du romantisme d nos jours, Paris, Corti, 2005.

19 ‘Sich verlieren’ erscheint im Text in zwei entgegengesetzten Bedeutungen, in Se-
ligkeit, wenn Spiegelung sich in Fusion etfiillt, oder im Vernichtungsgefiihl der
“sich selbst ermangelnden Kreatur” vor dem Ende (86).

20 Z.B. Gert Mattenklott, “Die Leiden des jungen Werthers”, Goethe Handbuch,
Stuttgart 1997, Bd. 3, S. 51-100, hier S. 65; dhnlich Niklaus Wegmann, Diskurse
der Empfindsambkeit. Zur Geschichte eines Gefiihls in der Literatur des 18. Jabrbunderts,
Stuttgart, Metzler, 1988; Gethard Sauder mit den grundlegenden Binden Emp-
Jfindsamkeit. Voraussetzungen und Elemente, und Empfindsamkeit.  Quellen  und
Dokumente, Stuttgart, Metzler, 1974 und 1980.



82 Verena Ehrich-Haefeli

tion im literarischen Text gegenstandslos.2! Beide Richtungen kom-
men darin Uberein, jenes ‘schopferische Autorsubjekt’, das eine
frithere Germanistik als den Beginn der Goethezeit feierte, als ideolo-
gisches Konstrukt zu verabschieden.

Die hier vorgelegte psychohistorisch orientierte Textanalyse
kommt wieder dazu, in den Texten der jungen Generation der 1770er
Jahre einen Neubeginn zu sehen — vergleichbar jener “Sattelzeit”, die
bei Koselleck den Ubetgang bildet — grob gesagt — von eher stati-
schen, also traditionalen Denkmustern des Ancien Régime zu denen
der Moderne, die sich im Zeichen einer offenen Zukunft, des Wer-
dens und der Innovation versteht.22 Dieselbe Epochenschwelle findet
sich bei Michel Foucault in Les mots et les choses23 (aber nicht mehr in
seinen spiteren Arbeiten). Bei beiden geht es um eine Verzeitlichung
von Denkmustern; hier geht es um eine Verzeitlichung der psychi-
schen Strukturen von Subjektivitit, wie sie in den Texten lesbar wird.
Dabei spielt eine neuartige Kreativitit eine grosse Rolle, wenngleich
es sich zeigt, dass das Autorsubjekt der Geniegeneration keineswegs
so autonom verfahrt, wie frihere Verherrlicher solcher Autonomie es
darstellten.2¢ Mit diesem Neubeginn ist natiirlich das Aufklirungs-
denken nicht zu Ende, ja Hohepunkte stehen noch aus, Lessings
Nathan, Kants Kritiken, und die Spataufklirer gehéren zur selben Ge-
neration wie die jungen Genies. In einem Teil aber der jungen
Generation fingt hier das Neue an, das dariiber hinausfihren wird
und wirksam bleibt bis weit ins 20. Jahrhundert hinein — Foucault
prophezeite diesem von ihm wenig geschitzten ‘sujet’ ein baldiges
Ende in dem bertihmten Schlusssatz von Les mots et les choses.

Hier sei nun zumindest die Richtung einer psychohistorischen In-
terpretation der neuartigen Landschaftserfahrung angedeutet.
Bekanntlich bilden psychische Strukturen sich in der Kindheit. Nun

21 Exemplarisch Waltraud Wiethdlter, Herausgeberin des Werther in der Frankfurter
Goethe-Ausgabe, 1994, Abt. I, Bd. 8, S. 938-958.

22 Reinhart Koselleck, VVergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, Frankfurt
a.M., 1979 (Zitat S. 51).

23 Michel Foucault, Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, Paris, Gal-
limard, 1966.

24 Verf.,, “Die Kreativitit der S6hne. Zur psychohistorischen Genese der modernen
Individualitit (Texte um 1770)7, Kulturtheorie. Freiburger literaturpsychologische Gespra-
che, 2005, Bd. 24, S. 241-278).



Landschaftserfahrungen um 1770 83

verandert sich im spitern 18. Jahrhundert die erste Sozialisationswelt
des Kindes von Grund auf. Es ist die Zeit, wo in der burgetlichen
Kleinfamilie die Elternrollen sich ausdifferenzieren. Da wo bislang
das Vatergesetz praktisch allein herrschte, jene ‘richtigen Begriffe’ der
Sternheim, tritt jetzt eine zweite, eine miitterliche Stimme hinzu. Im
Familienintérieur beginnt die Zeit der ‘Mutterliebe’.25

In Werthers Landschaftsdarstellungen sehen wir eine neuartige
Mythisierung der Natur am Werk, die auf die imaginire Projektion
einer mitterlichen Totalitit deutet. Sie ldsst auf eine neuartige Erfah-
rung der Mutter-Kind-Dyade in der Frithsozialisation schliessen, die
den ersten, tief prigenden Zugang zur Realitit verindert. Das zeigt
sich in den Strukturen der Landschaftsbegegnungen von Spiegelung
und Fusion, die den beiden charakteristischen Modi eines narzissti-
schen Weltverhiltnisses entsprechen,26 wobei Spiegelung tiberall am
Werk ist, Verschmelzung nur an beseligenden Hoéhepunkten: “[ich]
verlohr mich in der unendlichen Fille, und die herrlichen Gestalten
der unendlichen Welt bewegten sich alllebend in meiner Seele”.27 Ex-
plizit wird diese Mythisierung ausgesprochen etwa in “Auf dem See™:
“Ich saug an meiner Nabelschnur/ Nun Nahrung aus der Welt,/ Und
herrlich rings ist die Natur,/ Die mich am Busen hilt.”28

Die ‘gute Mutter’ der frithen Dyade wird noch nicht als Person er-
lebt, eher als eine liebevoll haltende und spendende Umwelt. In dem
Mass wie sie alles an ihrem Kind zu bejahen vermag, alle Regungen,
Bediirfnisse, Initiativen, hilft sie dem Kind dazu, sich selbst als ‘ganz’
zu erleben. (Die Praxis findet sich mutatis mutandis bei Werthers

25 Damit wird keineswegs ein gesamtgeschichtlicher Neubeginn zu diesem Zeit-
punkt postuliert; es geniigt, an die Darstellung von Parzivals Kindheit im zweiten
Buch von Wolframs Pargival zu erinnern. Vgl. Verf., “Zur Genese von ‘Miitter-
lichkeit” 1750-1800. Brentanos ‘Chronika des fahrenden Schiilers’ im
psychohistorischen Kontext”, Psychoanalyse und die Geschichtlichkeit von Texten,
“Freiburger literaturpsychologische Gespriche”, 1995, Bd. 14, S. 41-64.

26 Vgl. Heinz Kohut, Nargzfmus, Frankfurt, suhrkamp taschenbuch wissenschaft,
1973, aber nicht die spiteren Bucher des Autors zu diesem Thema, Ein Extrem
von Spiegelung und Verschmelzung zwischen Mutter und Séhnlein wird ausfan-
tasiert in Brentanos Gedicht “O Mutter, halte dein Kindlein warm”.

27 Zitiert nach der ersten Fassung, Frankfurter Goethe-Ausgabe, hg. v. Waltraud
Wietholter, Frankfurt a. M., 1994, Abt. I, Bd. 8, S. 106.

28 Vgl. Verf.,, “‘Auf dem See’. Unterwegs vom Narzilmus zum Weltbezug”, Freibur-
ger Literaturpsychologische Gesprache, 1996, Bd. 15, S. 107-121.



84 Verena Ehrich-Haefeli

“Freundin meiner Jugend” zusammengefasst: “die grof3e Seele, in de-
ren Gegenwart ich mir schien mehr zu sein, als ich war, weil ich alles
war, was ich sein konnte. Guter Gott! blieb da eine einzige Kraft
meiner Seele ungentitzt?” (12). Wenn das kleine Wesen sich so in al-
len Lebensiuflerungen verstanden und durch den ‘Glanz im Auge der
Mutter’ (Freud) gespiegelt erfihrt, fihlt es sich bestitigt und gebor-
gen, ohne irgendwo anzustossen, d.h. noch ohne “Einschrinkung” zu
erfahren, noch ohne auf Alteritit zu treffen; dazu werden seine Be-
durfnisse so einfiihlend erfillt, dass es gleichsam magische Allmacht
erlebt.2?

Aber natirlich ist auch die beste Mutter nicht immer ‘gut’, sie ist
wieder mit anderem beschiftigt, gar mit einem zweiten Kind. Und
nur auf Grund der vorgingigen Erfahrung einer innigen Geborgen-
heit werden nun Trennungen — als Verlassenwerden — so verstorend
empfunden. So tritt hinzu das Bild einer ‘schlechten Mutter’~ Natur
erfahren als zerstorend-verschlingendes Ungeheuer, oder Werthers
eigene, verstindnislose Mutter.

Dabei ist Trennung ja nicht nur erlitten, sondern auch gewollt,
wenn das Kind sich auf den Weg der Individuation macht. Und erst
durch die Erfahrung von Trennung, nachtriglich, entsteht jener
Kindheitstraum vom Paradies der Kindheit;30 erst als je verlorenes
wird jenes Glick der Frihe zum Gegenstand einer Sehnsucht, die
dieses immer wieder zu erneuern sucht. So erscheint fortan der Weg
des Wanderers mit angetrieben von einer paradoxen Wunschdyna-
mik, wo eine vergessene Sehnsucht zurtlick ihn immer weiter vorwirts
treibt. Sie gehort mit zu jenem ‘Drang’, der der Epoche den Namen
gab.

Natiirlich kommt auch fiir das Mutterkind bald hinzu die Ausein-
andersetzung mit der Vaterwelt, der aber Werther immer ausweicht.
(Der Vatergott, bei dem er schliesslich Zuflucht sucht vor seinem
Tod, ist ein durchaus ‘miitterlicher” Gott der Wunscherfullung, der

29 D. W. Winnicott, Rezfungsprogesse und fordernde Unmpelt, GieBen, Psychosozial-
Verlag, 2002 (englisch 1965); Vom Spiel gur Kreativitat, Stuttgart, Klett-Cotta,
1974.

30 Zum Problem dieser Nachtriglichkeit, die bei Feud eine grosse Rolle spielt, vgl.
auch Peter Szondi, “Das Naive ist das Sentimentalische”, Legtiiren und I ektionen.
Versuche iiber Literatur, Literaturtheorie und Literatursoziologre, Frankfurt a. M., Suht-
kamp, 1973, S. 47-99.



Landschaftserfahrungen um 1770 85

mit dem Gesetz, mit dem nom/non du pére nichts zu tun hat — im
Jenseits soll Lotte mit Werther sein, Albert wird vergessen.)3!

Es leuchtet ein, dass in dieser neuartig komplexen und konfliktuel-
len Sozialisationssituation der Weg des Heranwachsenden fortan zu
einem je individuellen und individualisierenden Drama wird, zu ei-
nem schwierigen Weg der Selbstsuche — mit neuartigen Erfallungen
und auch neuen Mdglichkeiten existentiellen Scheiterns, wie sie fort-
an in der Literatur, gleichsam als fiktionales ‘Probehandeln’,
verhandelt werden.32

™R

Zwel weitere gegensitzliche Landschaftserfahrungen, die den Roman
mitstrukturieren, sind geeignet, die Bedeutung einer miitterlichen
Frihsozialisation und die damit verbundene produktiv belebende und
gefihrdende Psychodynamik des “Wanderers’ zu verdeutlichen. Wer-
ther selbst thematisiert deren innere Widerspriichlichkeit — seine
Sehnsucht in die Ferne, nach dem Horizont, und andererseits seine
Neigung, an einem freundlich umschliessenden “Plitzchen” sich
heimisch zu machen, auf Zeit.

Lieber Wilhelm, ich habe allerlei nachgedacht, iiber die Begier im Menschen, |[...]
neue Entdeckungen zu machen, herumzuschweifen; und dann wieder tber den
inneren Trieb, sich der Einschrinkung willig zu ergeben [...] Es ist wunderbar:
wie ich hierher kam und vom Hiigel in das schéne Tal schaute, wie es mich rings
umher anzog. — Dort das Wildchen! — Ach kdnntest du dich in seine Schatten
mischen! — Dort die Spitze des Berges! — Ach konntest du von da die weite Ge-
gend iiberschauen! — Die ineinander geketteten Hiigel und vertraulichen Tiler! —
O koénnt ich mich in ihnen vetlieren! — — Ich eilte hin, und kehrte zuriick, und
hatte nicht gefunden, was ich hoffte. O es ist mit det Ferne wie mit der Zukunft!
Ein groBes dimmerndes Ganze ruht vor unserer Seele, unsere Empfindung ver-
schwimmt darin wie unser Auge, und wir sehnen uns, ach! unser ganzes Wesen
hinzugeben, uns mit aller Wonne eines einzigen, groBen, herrlichen Gefiihls aus-
fullen zu lassen. — Und ach! wenn wir hinzueilen, wenn das Dort nun Hier wird,
ist alles vor wie nach, und wir stehen in unserer Armut, in unserer Einge-
schrinktheit, und unsere Seele lechzt nach entschlipftem Labsale. (28-29)

31 FErinnert sei an die mutterlichen Gottheiten am Ende von Faust I1.
32 Die theoretischen Implikationen dieser psychohistorischen Interpretation von
Dichtung werden etortert in Vetf., “Die Kreativitit der S6hne”, 2.2.0.



86 Verena Ehrich-Haefeli

Die Schlisselworter sind jetzt deutlich: Wichtig bei dem so anziehen-
den “Ganzen” der Landschaft, in dem Werther “sich zu vetlieren”
sehnt, ist, dass diese herrliche Weite keine Begrenzungen kennt, wie-
der: keine frustrierende “Einschrinkung”, keine Alteritit. Sie
verspricht ein Unendlich-Grenzenloses, das zugleich heimatlich wire:
darin bestand ja jene lingst versunkene Urerfahrung bei der ‘guten
Mutter’ — und eine Seinsweise, wie sie hier dem Gottlichen zuge-
schrieben wird (10. Mai und 18. August). Es ist das, was immer
wieder der Horizont verspricht — und #nur verspricht; es ist das, was
fortan das Ich zum ‘Wanderer’ macht.33

Demgegeniiber nun das Gegenstiick: “Du kennst von alters her
meine Art, [...] mir irgend an einem vertraulichen Orte ein Hiittchen
aufzuschlagen und da mit aller Einschrinkung zu herbergen. Auch
hier habe ich wieder ein Plitzchen angetroffen, das mich angezogen
hat.” (14) Es ist Wahlheim, ein kleines Dorf an einem Hiigel, von wo
man das “ganze Tal iiber[sehen]” kann; “und was tber alles geht, sind
zwei Linden, die mit ihren ausgebreiteten Asten den kleinen Platz vor
der Kirche bedecken, der ringsum mit Bauernhéfen, Scheuern und
Hofen eingeschlossen ist. So vertraulich, so heimlich hab’ ich nicht
leicht ein Plitzchen gefunden, und dahin lass” ich mein Tischchen aus
dem Wirtshause bringen [...] und lese meinen Homer.” (14-15)

Es ist die deutsch-lindliche Variante des klassischen Idyllenorts
mit schiitzender Felswand, Quelle, Ulme und Pappeln. “Hiittchen
aufschlagen, herbergen”, sagt der Wanderer Werther. Es ist gemeint
als Wohnen auf Zeit; mit einer Flucht hatte der Roman ja schon an-
gefangen: “Wie froh bin ich, daf} ich weg bin!” beginnt der erste
Brief. (7)

Entscheidend nun und in der Geschichte der Idylle neu dabei ist,
dass der Idyllenort hier weiblich-miitterlich konnotiert ist.34 Eine Wir-
tin wird genannt, die einen kleinen Ausschank fihrt, nicht ein Wirt;

33 Vgl. Albrecht Koschorke, Die Geschichte des Horigonts. Grenge und Grengiiberschrei-
tung in literarischen Landschaftsbildern, Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1990; Michel
Collot, La poésie moderne et la structure d’horizon, Paris, PUF, 1989.

34 Vgl. Verf,, “Die Frau als Hiiterin der Idylle. Zur Ausdifferenzierung der Ge-
schlechter am Beginn der biirgerlichen Moderne (Gessner, Goethe, Voss)”,
Antiquitates Renatae. Dentsche und frangisische Beitrage gur Wirkung der Antike in der eu-
ropatschen Literatur, hg. v. Verena Ehrich-Haefeli, Hans-Jirgen Schrader, Martin
Stern, Wiirzburg, Kénighausen und Neumann, 1998, S. 113-132.



Landschaftserfahrungen um 1770 87

hier befreundet sich Werther mit der jungen Biuerin, deren Mann
abwesend ist, und mit ihren Kindern: Wahlheim ist Antizipation des
eigentlichen Idyllen-Orts, des Jagdhofs mit seiner Umgebung, wo
Lotte mit den Kindern wohnt, die ideale Mutter-Geliebte.

Dass bei der ‘Liebe auf den ersten Blick” oft eine im Unbewussten
aufbewahrte Mutter-Imago mitwirkt, ist ein Gemeinplatz der popula-
risierten Psychoanalyse geworden. Wenn Werther Lotte erblickt, wie
sie den kleinen Geschwistern liebevoll das Abendbrot austeilt, und
sogleich gefangen ist, erweist sich ‘Mutterlichkeit’ als Kriterium der
Liebeswahl (soviel ich sehe) zum ersten Mal in einer literarischen
Fantasie; und das wiederholt sich in einer Reihe von Goethes dichte-
rischen Fiktionen.35 Und wie sehr dann Werther bei Lotte jene Praxis
der ‘guten Mutter” wiederfindet, das freudige Eingehen, Zusammen-
stimmen bei allem was thn bewegt, das zeigt der Roman in allen
einschliagigen Szenen. Wie bei der “Freundin der Jugend” erfahrt er
wieder das Begliickende vollkommener Spiegelung, wo er “alles ist
was er sein kann” (12): “Du kennst mein Wahlheim; [...] von da habe
ich nur eine halbe Stunde zu Lotten, dort fuhl’ ich mich selbst und al-
les Gluck, das dem Menschen gegeben ist.” (28)

“Sich selbst fithlen” in der Gegenwart der Geliebten; “seiner
selbst genieflen” in der Weite der Landschaft (8) — schon im ersten
Brief fiel dieses Stichwort : entscheidend in unserem Zusammenhang
ist, dass das eine an Stelle des anderen treten kann, weil in beiden die-
selbe Urerfahrung weiterwirkt. (Dabei gleicht Werthers Liebe zu
Lotte ja von Anfang an insofern dem Gliick, das der Horizont ver-
spricht, als beide nicht erreicht werden kénnen.)

Interessant ist nun, dass etwas in Werther zu ‘wissen’ scheint, wo-
her ihm die Sehnsucht zum Horizont hin, in die landschaftliche Weite
hinaus kommt; das zeigt seine “Wallfahrt” an den Ort seiner Kind-
heit, die er, wie er schreibt, mit “aller Andacht eines Pilgrims” an
“heiliger” Stdtte vollbringt (72—73).36

35 Vgl Verf.,, “Die Kreativitit der Sohne”, a.a.0., S. 246-247.

36 Der Ausdruck “Paradies der Kindheit” erscheint erstmals bei Jean Paul, wie iib-
rigens auch ‘Miittetlichkeit’ (nach Grimms Wérterbuch); der Sachverhalt wird
hochst wirkungsmichtig schon in Werther gestaltet. Sophie von Sternheim hinge-
gen sprach von den “seligen Tagen meiner Erziehung” (73).



88 Verena Ehrich-Haefeli

Da stand ich nun unter der Linde, die ehedem, als Knabe, das Ziel und die
Grenze meiner Spaziergange gewesen. Wie anders! Damals sehnte ich mich in
glicklicher Unwissenheit hinaus in die unbekannte Welt, wo ich fir mein Herz
so viele Nahrung, so vielen Genul hoffte, meinen strebenden, sehnenden Busen
auszufiillen und zu befriedigen. [...] Ich sah das Gebirge vor mir liegen |[...]. Stun-
denlang konnt’ ich hier sitzen und mich hiniiber sehnen, mit inniger Seele mich
in den Wildern, den Tilern verlieren, die sich meinen Augen so freundlich-
dimmernd darstellten, und wenn ich dann um die bestimmte Zeit wieder zurlick
multe, mit welchem Widerwillen verlieB ich nicht den lieben Platz! (72)

Dieselbe Erfahrung wiederholte sich, wenn der Knabe dem Fluss
nachsah, weiter und “immer weitet”, bis er sich in “wunderbaren
Ahndungen” und “dem Anschauen einer unsichtbaren Ferne ver-
lor™ (73).

Dieser Brief markiert eine psychohistorische Schlisselstelle. Er
zeigt — als ob er die hier vorgetragene Interpretation bekriftigen woll-
te —, wie die Anziehungskraft der landschaftlichen Weite, die so selige
wie schmerzliche Horizontsehnsucht entsteht am Kindheitsort, in
vergessener Prithzeit, mit den ersten Trennungen und Verlusterfah-
rungen der Individuation. Landschaft wird gleichsam zum ‘Uber-
gangsobjekt’,37 das an die Stelle der ‘guten Mutter’ tritt, und an dem
schliesslich die produktive Einbildungskraft sich iibt, mit “wunderba-
ren Ahndungen” (73) Zukunft zu entwerfen auf dem Weg der Selbst-
suche. “Vortraumen” wird Jean Paul das nennen.38

Die Faszination des Horizonts, die Sehnsucht in die Ferne findet
sich nicht in fritheren Texten der deutschen Aufklarungszeit; sie wird
sich indes entfalten in unzihligen (auto)poetischen Landschaftsevo-
kationen der Folgezeit — wobei die Fernsehnsucht bezeichnender-
weise sich verbinden kann mit der Suche nach einer vergessenen
Herkunft: “Wohin gehn wir denn hin?” “Immer nach Hause”, heisst
es in Heinrich von Ofterdingen.3® Man denke an Hyperions lichterfiillte
Landschaften, mit Anklingen an Werther bis zu den Wenn-Perioden,
an die vielen romantischen Wanderer von Sternbald bis zum Tauge-

37 Zu den Begriffen ‘Ubergangsobjekt’, auch ‘Ubergangsraum’ vgl. Winnicott, /o
Spiel zur Kreativitat, a.a.0., S. 10-36.

38 Jean Paul Richter, Flegejabre. Eine Biographie, Werke in sechs Bidnden, hg. v. Nor-
bert Miller, Miinchen, Hanser, 1959, Bd. 2, S. 673—674.

39 Novalis (Friedrich von Hardenberg), Schriffen in vier Binden, hg. v. Paul Kluck-
hohn und Richard Samuel, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1960,
Band 1, Das dichterische Werk, S. 325.



Landschaftserfahrungen um 1770 89

nichts, die so oft den Umschlag erfahren von wunderbaren Verhei-
ssungen des Horizonts zum Sich-Verloren-Fithlen in der Weite. Aber
auch in spiteren Landschaftsdarstellungen, bei Keller, bei Stifter
(beide ‘Muttersohne’) gibt es sehr eindrucksvolle Evokationen des to-
talisierenden Fernblicks bis zum Horizont.



90 Verena Ehrich-Haefeli

Bibliographie
Texcte :

Brockes, Barthold Hinrich, Awuszug der vornehmsten Gedichte ans dem Irdi-
schen Vergniigen in Gott, Deutsche Neudrucke, Reihe Texte des 18.
Jahrhunderts, Stuttgart, Metzler, 1965.

— Irdisches Vergniigen in Gott. Naturlyrik und Lebrdichtung, ausgewihlt
und hg. v. Hans-Georg Kemper, Stuttgart, Reclam, 1999.

Goethe, Johann Wolfgang, “Die Leiden des jungen Werthers”, Werke,
Hamburger Ausgabe in 14 Binden, Band 6, hg. von Erich Trunz,
10., neubearbeitete Auflage, Miinchen, Beck, 1982.

— Auns meinem Leben. Dichtung und Wabrbeit. Hamburger Ausgabe,
Bd. 10.

Kant, Immanuel, “Kritik der Urteilskraft”, Werke in 6 Bdnden, hg. v.
Wilhelm Weischedel, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft, 1983, Bd. 5.

Klopstock, Friedrich Gottlieb, Oden, Auswahl und Nachwort von
Karl Ludwig Schneider, Stuttgart, Reclam, bibliographisch erginz-
te Ausgabe, 1999.

La Roche, Sophie von, Geschichte des Franleins von Sternbeim, hg. v. Bar-
bara Becker-Cantarino, Stuttgart, Reclam, 1983.

— Melusinens Sommerabende, hg. von Christoph Martin Wieland, Halle,
1806.

Novalis (Friedrich von Hardenberg), Schriften in 4 Banden, Band 1: Das
dichterische Werk, hg. v. Paul Kluckhohn und Richard Samuel,
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1960.

Abbandlungen:

Binder, Wolfgang, ““Genuss’ in Dichtung und Philosophie des 17.
und 18. Jahrhunderts”, Aufschliisse. Studien ur deutschen Literatur,
Zurich, Artemis, 1976, S. 7-33.

Collot, Michel, La poésie moderne et la structure d’horigon, Paris, PUF,
1989.

— Paysage et poésie du romantisme a nos jours, Paris, Corti, 2005.

Ehrich-Haefeli, Verena, “Individualitit als narrative Leistung. Zum
Wandel der Personendarstellung in Romanen um 1770 — Sophie
La Roche, Goethe, Lenz”, Geschichte und 1 orgeschichte der modernen



Landschaftserfahrungen um 1770 91

Subjektivitdt, hg. v. Reto Fetz, Roland Hagenbtichle und Peter
Schulze, Berlin, de Gruyter, 1998, S. 811-843.

— “Die Kreativitait der S6hne. Zur psychohistorischen Genese der
modernen Individualitit”, Kuw/turtheorie, ‘Freiburger literatur-
psychologische Gespriche”, 2005, Bd. 24, S. 241-278.

— “Text und Korper bei Wieland und Maler Miiller”, Autoritat und
Sinnlichkeit, hg. von Karol Sauerland, Frankfurt a.M. — Bern — New
York, Peter Lang, 1986, S. 237-280.

— “Zur Genese von ‘Miitterlichkeit” 1750—1800. Brentanos ‘Chroni-
ka des fahrenden Schilers’ im psychohistorischen Kontext”,
Psychoanalyse und die Geschichtlichkeit von Texten, “Freiburger litera-
turpsychologische Gespriche”, 1995, Bd. 14, S. 41-64.

— “‘Auf dem See’. Unterwegs vom Narzilmus zum Weltbezug”, Me-
thoden im Gesprach, “Freiburger literaturpsychologische Ge-
spriche”, 1996, Bd. 15, S. 107-121.

— “Die Frau als Hiiterin der Idylle. Zur Ausdifferenzierung der Ge-
schlechter am Beginn der birgerlichen Modetne (Gessner,
Goethe, Voss)”, Antiguitates Renatae. Dentsche und franzisische Beitrdge
zur Wirkung der Antike in der enropdischen Literatur, hg. v. Verena Eh-
rich-Haefeli, Hans-Jirgen Schrader, Martin Stern, Wirzburg,
Kénighausen und Neumann, 1998, S. 113-132.

Foucault, Michel, Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines,
Paris, Corti, 1966.

Kaiser, Gerhard, ““Denken’ und ‘Empfinden’. Ein Beitrag zur Spra-
che und Poetik Klopstocks”, Friedrich Gottlieb Klopstock, “Text und
Kritik”, Sonderband, 1981, S. 10-28.

Kohut, Heinz, Nargifmus, Frankfurt a.M., suhrkamp taschenbuch
wissenschaft, 1973.

Koschotke, Albrecht, Die Geschichte des Horizonts. Grenge und Grengiiber-
Schreitung in literarischen Landschaftsbildern, Frankfurt a.M., Suhrkamp,
1990.

Koselleck, Reinhart, Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zei-
ten, Frankfurt a.M., 1979.

Langen, August, Anschanungsformen in der dentschen Dichtung des 18. Jahr-
hunderts. Rabmenschan und Rationalismus, Darmstadt, Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft, 3. Aufl., 1968.

— “Verbale Dynamik in der dichterischen Landschaftsschilderung
des 18. Jahrhunderts”, Gesammelte Studien ur neuneren dentschen Spra-



92 Verena Ehrich-Haefeli

che und Literatur, hg. v. Katl Richter/Gerhard Sauder, Berlin, 1978,
S. 21-86.

Mattenklott, Gert, “Die Leiden des jungen Werthers”, Goethe Hand-
buch, Stuttgart, 1997, Bd. 3, S. 51-100.

Sauder, Gerhard, Empfindsamkeit. Voranssetzungen und Elemente, Stutt-
gart, Metzler, 1974.

— Empfindsambkert. Quellen und Dokumente, Stuttgart, Metzler, 1980.

Smuda, Manfred (Hg.), Landschaft, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1986.

Szondi, Peter, “Das Naive ist das Sentimentalische”, Lektiren und
Lektionen. Versuche diber Literatur, Literaturtheorie und Literatursoziolo-
gie, Frankfurt a.M., 1973, S. 47-99.

Vaget, Hans Rudolf, “Die Leiden des jungen Werthers”, Goethes Er-
zahlwerk, hg. v. Paul Michael Lutzeler, Stuttgart, Reclam, 1998,
S. 37-72.

Wegmann, Niklaus, Diskurse der Empfindsamkeit. Zur Geschichte eines Ge-
Jiihls in der Literatur des 18. Jabrhunderts, Stuttgart, Metzler, 1988.

Wietholter, Waltraud, Nachwort “Zur Deutung” der Leiden des jungen
Werthers, Frankfurter Goethe-Ausgabe, Abt. 1, Band 8, hg. v. Waltraud
Wietholter, Frankfurt a.M., Deutscher Klassiker Verlag, 1994,
S. 938-958.

Winnicott, D. W. , Reifungsprogesse und fordernde Ummwelt, Giessen, Psy-
chosozial-Verlag, 2002 (englisch 1965).

— Vom Spiel gur Kreativitdt, Stuttgart, Klett-Cotta, 1974.



Landschaftserfahrungen um 1770 93

Abstract

L’analyse comparative de deux rencontres romanesques avec le paysage, presque si-
multanées mais structurées de maniere trés différente, fait voir '’émergence d’une
nouvelle conception du sujet qui marque le grand tournant entre Pancien régime et la
modernité. L individualité moderne’ est caractérisée par dynamisation, une tempora-
lisation: le calme bonheur du ‘Landleben’, d’une vie bucolique dans le cercle des
saisons, ne satisfait plus un sujet qui se sent et se sait ‘en devenit’, pussé par un désir
insatiable vers un but toujours élusif. L’horizon, promesse de I'inatteignable, devient
important. — La contribution que peut fournir la psycho-histoire pour comprendre
cette transformation est esquissée a la fin de Particle.

Textes principaux: Sophie von La Roche, Geschichte des Frauleins von Sternbeim, 1771, et
Goethe, Die Leiden des jungen Werthers, 1774,






	Landschaftserfahrungen um 1770 : vom Preis Gottes in der Natur zur Selbstsuche im wechselnden Spiegel der Landschaft (Sophie La Roche: Geschichte des Fräuleins von Sternheim - Goethe: Die Leiden des jungen Werthers)

