
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (2007)

Heft: 38: Literarische Landschaftsbilder = Images littéraires du paysage =
Immagini letterarie del paesaggio = Images of literary landscapes

Artikel: Landschaftserfahrungen um 1770 : vom Preis Gottes in der Natur zur
Selbstsuche im wechselnden Spiegel der Landschaft (Sophie La
Roche: Geschichte des Fräuleins von Sternheim - Goethe: Die Leiden
des jungen Werthers)

Autor: Ehrich-Haefeli, Verena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006442

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Verena Ehrich-Haefeli

Landschaftserfahrungen um 1 770:
Vom Preis Gottes in der Natur
zur Selbstsuche im wechselnden
Spiegel der Landschaft

(Sophie La Roche:
Geschichte des Fräuleins von Sternheim -
Goethe: Die Leiden des jungen Werthers)

nhand von zwei Romanen der 1770er Jahre, der älteren und
der jüngeren Generation, möchte ich einen tiefgreifenden
Wandel im Wahrnehmen und Erleben von Landschaft

aufzeigen, der zugleich auf einen epochalen Wandel der psychischen
Struktur von Subjektivität hinweist, wie er mit der Genese der
'modernen Individualität' einhergeht.

Sophie La Roches Briefroman Geschichte des Fräuleins von Sternheim,

1771, dem bei seinem Erscheinen vorerst ein grosser Publikumserfolg
beschieden war, gilt als einer der Kronzeugen der Empfindsamkeit.
Dass Goethes 1Verther, 1774, zum eigentlichen Manifest der jungen
Generation der 1770er Jahre wurde, ist bekannt genug.1

Was nun die Auffassung der Natur betrifft, so steht Sternheim noch

ganz in der Tradition der Physikotheologie. Deren Begründer und
dichtender Hauptvertreter in Deutschland war Barthold Hinrich Bro-
ckes (1680—1747), der in den 9 Bänden seines lrdische[n] Vergnügen[s]

1 Zitiert wird nach folgenden Ausgaben: Sophie von La Roche, Geschichte des Fräu¬

leins von Sternheim, hg. von Barbara Becker-Cantarino, Stuttgart, Reclam, 1983;

Johann Wolfgang Goethe, Die Leiden des jungen Werthers, Werke, Hamburger
Ausgabe in 14 Bänden, hg. v. Erich Trunz, 10., neubearbeitete Auflage, München,
Beck, 1981. Bd. 6, (HA).

Colloquium Helveticum 38/2007



68 Verena Ehrich-Haefeli

in Gott (1709—1748)2 unermüdlich zum adamitischen Gottesdienst
aufruft, dazu nämlich, die Schönheit, Ordnung und Nützlichkeit,
womit Gott die Schöpfung für die Menschen ausgestattet hat, zu
beobachten, sich ihrer zu erfreuen und Gott dafür zu danken. Bro-
ckes Gedichte gehörten zur täglichen Erbauungslektüre im
Elternhaus der La Roche.3 Für Werther hingegen gilt schon Amieis
Ausspruch "chaque paysage est un état d'âme"4 — Ausspruch eines

Unruhigen, Umgetriebenen auf der Suche nach seinem Selbst. Werthers

Landschaftsdarstellungen sind zugleich "kommunikabel
gewordene Selbsterfahrungen".5

e«

Dem empfindsamen Zeitgeschmack gemäss attestiert sich auch das

Fräulein von Sternheim als besonderen Vorzug ein "Gefühl der
Schönheiten unserer physikalischen Welt", das sie "unmöglich in
seiner Stärke beschreiben" könne (334), ja sie spricht von der "Gewalt
[...], womit die Reize der Schöpfung auf meine Seele würken" (289).
Bei den relativ wenigen Landschaftsbegegnungen verfährt sie dann
aber doch sehr summarisch. Brockes' unerschöpfliche Detailfreude
an den beschriebenen Naturerscheinungen hat gleichsam deren
literarische Aneignung geleistet nach dem Abschied vom irdischen
Jammertal des Barock, sie war inzwischen nicht mehr aktuell; sie war
es ja schon für Klopstock nicht mehr, der sich auch explizit zur Phy-

2 Der letzte Band erschien postum. Ein Auszug der vornehmsten Gedichte aus dem Irdi¬
schen Vergnügen in Gott wurde schon 1738 von Hagedorn herausgegeben,
Faksimile-Druck, Stuttgart 1965, Deutsche Neudrucke — Reihe Texte des

18. Jahrhunderts; eine vorzüglich erläuterte Auswahl hat Hans-Georg Kemper
publiziert, Stuttgart, Reclam, 1999.

3 Sophie La Roche, Melusinens Sommer-Abende, hg. v. Christoph Martin Wieland,
Halle, 1806, VIII f.

4 Der Satz, der die Funktion der Landschaftsevökationen in Amieis Jounal aufs be¬

ste zusammenfasst, findet sich wörtlich nicht in demselben, sondern als falsches

Zitat in der Studie zu Amiel in Paul Bourgets Nouveaux essais de psychologie

contemporaine, Paris, 1885, S. 286.

5 Vgl. Manfred Engel, Der ISoman der Goethegeit, Stuttgart-Weimar, Metzler, 1993,
S. 201. Engel zählt den Roman schliesslich zu den Schwärmerromanen der späteren

Aufklärung.



Landschaftserfahrungen um 1770 69

sikotheologie bekannte.6 Sophie von Sternheim geht es vor allem um
die moralische Rührung: "Landluft, freie Aussicht, Ruhe, schöne Natur,

der Segen des Schöpfers auf Wiesen und Kornfeldern, die

Emsigkeit des Landmanns. — Mit wie viel Zärtlichkeit und Bewegung
heftete ich meine Blicke auf dies alles!" (115) Oder sie nennt das

"unbegrenztfe] schön [e] Gemische von Feld, Waldungen, Bächen
und Wiesen [...], wo die Natur ihre besten Gaben in reizender
Unordnung verbreitet" als Ursache der "sanfte[n] Zufriedenheit [...],
welche die Herzen eingenommen hatte" (179).

Ausserdem betont sie öfter, dass auch Kenntnisse nötig sind, um
in dem Buch der Natur 'richtig' zu lesen und zu jeder Zeit "auf der
Flur die Wohltaten Gottes verbreitet [zu] sehe[n]" (278£). Eine
Novemberlandschaft - die ausführlichste überhaupt im Roman — dient
dafür als Beispiel:

[I]ch lege mich an mein Fenster, und sehe, wie getreu die Natur die Pflichten des

ihr aufgelegten ewigen Gesetzes der Nutzbarkeit in allen Zeiten und Witterungen
des Jahres erfüllt. Der Winter nähert sich; die Blumen sind verschwunden, und
auch bei den Strahlen der Sonne hat die Erde kein glänzendes Ansehen mehr;
aber einem empfindsamen Herzen gibt auch das leere Feld ein Bild des Vergnügens.

Hier wuchs Korn, denkt es, und hebt ein dankbares Auge gen Himmel; der

Gemüsgarten, die Obstbäume stehen beraubt da, und der Gedanke des Vorrats
von Nahrung, den sie gegeben, mischet unter den Schauer des anfangenden
Nordwindes ein warmes Gefühl von Freude. Die Blätter der Obstbäume sind

abgefallen, die Wiesen verwelkt, trübe Wolken gießen Regen aus; die Erde wird
locker, und zu Spaziergängen unbrauchbar; das gedankenlose Geschöpf murret
darüber; aber die nachdenkende Seele sieht die erweichende Oberfläche unsers
Wohnplatzes mit Rührung an. Dürre Blätter und gelbes Gras werden durch
Herbstregen zu einer Nahrung der Fruchtbarkeit unserer Erde bereitet; diese

Betrachtung läßt uns gewiß nicht ohne eine frohe Empfindung über die Vorsorge
unsers Schöpfers, und gibt uns eine Aussicht auf den nachkommenden Frühling.
Mitten unter dem Verlust aller äußerlichen Annehmlichkeiten, ja selbst dem
Widerwillen ihrer genährten und ergötzten Kinder ausgesetzt, fängt unsere
mütterliche Erde an, in ihrem Innern für das künftige Wohl derselben zu arbeiten.

Warum, sag ich dann, warum ist die moralische Welt ihrer Bestimmung nicht
ebenso getreu als die phsysikalische? [...] Ich denke über diese Ungleichheit [...].

(241 f.)

6 Vgl. die Einleitung Klopstocks zur Erstveröffentlichung der "Frühlingsfeyer"
1759; s. Friedrich Gottlieb Klopstock, Oden, hg. v. Karl Ludwig Schneider, Stuttgart,

Reclam, 1999, S. 144.



70 Verena Ehrich-Haefeli

Als Erstes schafft hier der Blick durchs Fenster einen Rahmen. So

entsteht ein überschaubarer Ausschnitt; die Totalität der Landschaft
ist ausgeschlossen; eine feste Distanz trennt das Ich vom seinem
Gegenstand.7 Dieser räumlichen Trennung entspricht eine wesens-
mässige: "ich denke über diese Ungleichheit" (242), welche die

'physikalische' Welt von der moralischen trennt.
Der räumlichen Distanz entspricht auch eine zeitliche. Das Ich,

das hier spricht, befindet sich an einem Ort ausserhalb, über der Zeit,
von wo aus es "alle Zeiten des Jahres" auf einen Blick übersieht: einmal

nach rückwärts in die Vergangenheit ("Hier wuchs Korn, denkt
es"), oder vorwärts in die Zukunft: der nasse Herbstmatsch gibt der
"nachdenkenden Seele", die den Vorgang der Kompostierung kennt,
"eine frohe Aussicht auf den nachkommenden Frühling." Das Ich
hat sich also an den 'Ort der Vernunft' versetzt, jenen Ort der Ubersicht,

die sich über die vergehende Zeit als solche erhebt.
Ausserdem schafft der erste Satz auch einen begrifflichen Rahmen

für das Folgende, er legt das Programm für den ganzen Passus fest.

Nutzbarkeit der Natur auch in der schlechten Jahreszeit ist das Thema,

und das Auge findet nun illustrierende Beispiele, gleichsam aus
dem Inventar des 'Landlebens im November': diese sind vertauschbar,

beliebig, additiv aufgereiht, bis das Bild deutlich ist.

Und das Resultat dieser Betrachtung? Nach dem Muster der
Deduktion ist man am Ende, wo man am Anfang war. Der Begriff
funktioniert wie der Fensterrahmen, der das Sehen ermöglicht und
beschränkt. So werden nur Nutzflächen gesehen, Obstbäume, Felder,
Spazierwege — und kein Gedanke z.B. an Vergänglichkeit taucht auf,
die doch stark aus den genannten Elementen spricht. Man begegnet
dem Erwarteten; 'Erfahrung' bedeutet hier Bestätigung des

Ausgangspunkts, eines vorgegebenen sicheren Wissens. So wundert es

nicht, dass das Ergebnis der verschiedenen Naturbetrachtungen in
Form der intendierten moralischen Rührung immer dasselbe ist. Am
Ende des Briefs erweist sich auch diese Landschaftsbeschreibung als

allegorische Anweisung für das moralische Verhalten der Heldin, die

7 August Langen, Anschauungsformen in der deutschen Dichtung des 18. Jahrhunderts.
Rahmenschau und Rationalismus, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
3. Aufl., 1968.



Landschaftserfahrungen um 1770 71

auch im grössten Unglück noch die Möglichkeit findet, wie die Natur
wohltätig zu sein.

Dabei weiss Sophie wohl, dass sie ihre tugendempfindsame Seele

ihrer Erziehung verdankt. Als Kind wurde ihr "alles in den richtigen
moralischen Gesichtspunkt gestellet. Nach diesem bildete man meine

Empfindungen" und lehrte sie, "Betrachtungen und Anwendungen
machen." (241, 251) Diese "richtige[n] Begriffe"(343), für die sie

ihrem verstorbenen Vater oft mit Tränen dankt, bewähren sich als

Lebensprogramm — besonders frappant beim glücklichen Ende, wo
sie das Gut des insgeheim geliebten Mannes, mit dem sie nach manchen

Prüfungen endlich vereinigt ist, als vollkommene Replik des

Sternheimschen Landgutes einrichtet. Die innere Statik dieser
Biographie liegt auf der Hand; der Ruhm der Heldin ist, in allen
Wechselfällen sich nicht zu verändern. So erzählt der Roman eigentlich

nicht die 'Geschichte' der Heldin — sie hat strenggenommen
keine —, sondern nur dessen, was ihr zustösst.

Eine weitere Beobachtung schliesst sich hier an. Das Organ dieser

Landschaftsbegegnung ist das Auge, der Sinn, der bekanntlich der

Aufklärung ihre wichtigsten Metaphern liefert. Dieses Auge nun wird
mehrmals, in bruchlosem Übergang, zum 'Auge der Vernunft'; nur
dieses kann "alle Zeiten des Jahres" überblicken; und es bestimmt
durch sein Begriffsraster, was das physische Auge an Gegenwärtigem
sehen wird. Auffallend auch, wie intellektuell hier "Herz" und "Seele"
sich verhalten: das "empfindsame Herz [...] denkt", die gerührte Seele

ist "nachdenkend".8 Mit der Ratio sehen aber bedeutet zu sehen, was

jeder "richtig" Denkende in gleicher Weise sehen wird. So kann
Sophie vertrauensvoll "wir" sagen und das genetische "die
nachdenkende Seele" verwenden, wenn sie sich selber meint; hier kann

man seine gegenwärtige 'Erfahrung' gleich im Menschheitsplural
aussprechen.9

Darauf beruht schliesslich die Geselligkeitskultur der Aufklärung;
darauf aber auch die recht aufdringliche Didaxe des Romans, die nun

8 Vgl. Gerhard Kaiser, "'Denken' und 'Empfinden'. Ein Beitrag zur Sprache und
Poetik Klopstocks", Friedrich Gottlieb Flopstock, "Text und Kritik", Sonderband,
1981, S. 10-28.

9 So auch bei Brockes der Wechsel von 'ich', 'man', 'wir' oft in einem Gedicht, z.B.

in "Gottes Allgegenwart", Austrug der vornehmsten Gedichte aus dem Irdischen Vergnügen

in Gott, a.a.O., S. 531 f.



72 Verena Ehrich-Haefeli

Sophies Form der Wohltätigkeit ist. Sophie ist ihrer Sache und ihrer
selbst gewiss: so findet sie immer neue Schützlinge, denen sie das

Glück der "richtigen Begriffe" weitervermittelt.

ca

Ein Ich, das seiner selbst gewiss, sich nicht zu thematisieren braucht,
begegnet uns auch bei Brockes, in andrer Weise bei Klopstock, oder
bei Gessners Hirten, die die Landschaft betrachten. In Goethes
Roman nun zeigt sich, dass jede Landschaftsbegegnung uns einen
anderen Werther zeigt. Und Werther klagt selbst darüber: "Wie man
eine Hand umwendet, ist es anders mit mir." (76, auch 10, 84)

Für die Sternheim war das Einzelne bloss illustrierendes Beispiel
eines abstrakten Allgemeinen. Bei Werther nun finden wir das

Gegenteil: lauter Einzelnes, Konkretes, so wie es für ihn bedeutsam ist —

und es ist allein das Einzelne, das lebendig ist. Was einem auffällt vor
jeder Analyse, wenn man nach der Lektüre von Sternheim in Werther

liest: ein hinreissender Eindruck von 'Leben', von 'Wirklichkeit'. Das
muss es sein, was jene vielen zeitgenössischen Urteile meinten — auch
der Gegner wie Nicolai und Lessing! —, die den Werther in emphatischem

Sinn "wahr" nannten.10 Merck hat es auf seine Weise auf den

Begriff gebracht: Goethes Bestreben sei, "dem Wirklichen eine poetische

Gestalt zu geben, die anderen suchen das sogenannte Poetische

[...] zu verwirklichen, und das gibt nichts wie dummes Zeug."11
Wenn ich von den vielen Landschaftspassagen des Romans die

allbekannte des 10. Mai auswähle, so deshalb, weil der Vergleich sich
hier am einfachsten durchführen lässt. Werther also schreibt an
seinen Freund:

Eine wunderbare Heiterkeit hat meine ganze Seele eingenommen, gleich den
süßen Frühlingsmorgen, die ich mit ganzem Herzen geniesse. Ich bin allein und
freue mich meines Lebens in dieser Gegend, die für solche Seelen geschaffen ist
wie die meine. Ich bin so glücklich, mein Bester, so ganz in dem Gefühl von ru-

10 Vgl. Verf., "Individualität als narrative Leistung. Zum Wandel der Personendar¬

stellung in Romanen um 1770 — Sophie La Roche, Goethe, Lenz", Geschichte und

Vorgeschichte der modernen Subjektivität, hg. v. Reto Fetz, Roland Hagenbüchle und
Peter Schulze, Berlin, de Gruyter, 1998, S. 811—843, hier S. 818.

11 Goethe, Dichtung und Wahrheit, HA, a.a.O., Bd. 10, S. 128.



Landschaftserfahrungen um 1770 73

higem Dasein versunken, dass meine Kunst darunter leidet. Ich könnte jetzt
nicht zeichnen, nicht einen Strich, und bin nie ein größerer Maler gewesen als in
diesen Augenblicken. Wenn das liebe Tal um mich dampft, und die hohe Sonne

an der Oberfläche der undurchdringlichen Finsternis meines Waldes ruht, und

nur einzelne Strahlen sich in das innere Heiligtum stehlen, ich dann im hohen
Grase am fallenden Bache liege, und näher an der Erde tausend mannigfaltige
Gräschen mir merkwürdig werden; wenn ich das Wimmeln der kleinen Welt
zwischen Halmen, die unzähligen, unergründlichen Gestalten der Würmchen, der
Mückchen näher an meinem Herzen fühle, und fühle die Gegenwart des

Allmächtigen, der uns nach seinem Bilde schuf, das Wehen des Alliebenden, der uns
in ewiger Wonne schwebend trägt und erhält; mein Freund! wenn's dann um
meine Augen dämmert, und die Welt um mich her und der Himmel ganz in meiner

Seele ruhn wie die Gestalt einer Geliebten - dann sehne ich mich oft und
denke: Ach könntest du das wieder ausdrücken, könntest du dem Papiere das

einhauchen, was so voll, so warm in dir lebt, daß es würde der Spiegel deiner
Seele, wie deine Seele ist der Spiegel des unendlichen Gottes! — Mein Freund —

Aber ich gehe darüber zugrunde, ich erliege unter der Gewalt der Herrlichkeit
dieser Erscheinungen. (9)

Hier nun fallen die Rahmenveranstaltungen weg, die bei Sternheim —

als Ausdruck einer Art epochaler Berührungsangst? — den Kontakt
mit der Welt vorgängig filtern. Als erstes wird die räumliche Distanz
aufgegeben. Werther hat das Haus verlassen und ist nun in der
Landschaft mitten drin ("das Tal um mich", "die Welt um mich her").
Anstatt dass man Natur als gerahmtes Bildchen sich gegenüber hält,

wagt man sich ihr anzuvertrauen, in ihr gleichsam zu baden. Dem
entspricht, dass Natur und Mensch, anders als in Sternheim, hier
einander verwandt sind: beide sind des gleichen Lebens voll.

Werther ist also in der Natur, und er gerät immer mehr, immer tiefer

in sie hinein. Die Folge vom Grossräumigen bis zum Kleinen (Tal
— im Wald — im hohen Gras — näher an der Erde — näher am Herzen)
bezeichnet nicht nur eine räumliche, sondern auch eine psychische
Annäherung, die immer intensiver und inniger zugleich wird. Und wo
es um das gänzliche Sich-Öffnen der Seele geht, das bis zu einer Art
Fusion führt, muss das Auge, das nicht anders kann als Distanz
schaffen, ausgeschaltet werden: "wenn's dann um mein Auge
dämmert, und die Welt um mich her und der Himmel ganz in meiner
Seele ruhn [...]".

Durch das Progressive dieser Annäherung aber wird die Zeit
gleichsam zur wichtigsten Dimension des Textes. Für Sternheim war
auch die Zeit nur ein distanziert überblickbares Objekt, von dem man
hier oder dort einen Teil herausheben kann. Werthers Begegnung mit



74 Verena Ehrich-Haefeli

der Landschaft aber vollzieht sich in der Zeit, und dieses neuartig
Prozesshafte realisiert sich in der alles umspannenden Wenn-Periode:
"Wenn A, und B, und C, [wenn] dann D. und E; F, und G; wenn
dann H, und I: dann [...]" Statt vertauschbarer Fertigstücke haben
wir hier Etappen einer Progression, deren Dynamik zunimmt; je
mehr "wenn" (es sind 9 Nebensätze hier), desto mehr drängt der Satz

vorwärts auf ein schliessliches "dann" zu. Der in der Folge von
Nebensätzen immer näher und inniger vernommene Anruf der Natur
kommt im letzten an sein Ziel und entbindet die Antwort des Ich:
"dann sehne ich mich oft und denke [..

Diese Wenn-Periode ist eine unvergleichliche syntaktische
Gestaltungsweise, durch die eine neue Zeitlichkeit des Erfahrens in der
Zeitlichkeit des Sprechens selbst zum Ausdruck kommt. Im Werther.,

der ja ein kurzer Roman ist, kommt sie — manchmal nur in Ansätzen

durchgeführt — 15 Mal vor, und immer an Stellen von besonderer
Intensität. Auffallend an unserm Beispiel ist das geringe Gewicht des

Hauptsatzes, bei dem die weitgespannte Dynamik der Nebensatzfolge
anlangt, manchmal fehlt der Hauptsatz ganz: wichtiger als ein
'Ergebnis', wie es der Hauptsatz mit seinem "dann" formaliter
verspricht, ist dass im Durchgang durch die Wenn-Sätze ein
einmaligkonkreter Prozess einer Kommunikation zwischen Ich und
Landschaft in Gang kommt und sich artikuliert.

Dabei integriert das syntaktische Vorwärtsdrängen alle Einzelelemente

in eine grosse Bewegung; und es ist diese Bewegung der
Sprache/des Sprechens selbst, die sich zuerst und unmittelbar auf
den Leser überträgt. Die substantivischen Begriffe der Seelensprache,
mit denen die Empfindsamkeit sich der Bewegtheit der Seele
versichern will, sind selten; das Wort "Rührung" etwa, das bei Sternheim so

wichtig ist, oder Gessners ebenso häufiges "Entzücken" fehlen bei
Werther.12

12 Für die Wenn-Periode gab es Vorbilder, Klopstock ("An Ebert" u.a.), auch
Gessner ("Damon und Daphne"), die bekanntlich beide für Werther won Bedeutung

waren. Aber Werthers Wenn-Perioden sind nicht die der Vorgänger, sie

verleihen einer vorgefundenen Sprachform eine neue Funktion. Sowohl bei

Klopstock wie — weit anspruchsloser dimensioniert — bei Gessner handelt es sich

um ein rhetorisches Gedankenexperiment, wo mittels einer Stufenreihe erschütternder

oder beseligender Vorstellungen die höchstmögliche Steigerung an



Landschaftserfahrungen um 1770 75

Dieses neuartige Erfahren von Zeitlichkeit hat verschiedene
Folgen. Es bedeutet einmal ein Sich-Öffnen für das Unvorhersehbare,
das jeder neue Augenblick bringt, und das im Ich eine wiederum
unvorhersehbare Antwort weckt. Dieser offenen Dialektik von Anruf
und Antwort entspricht der Wechsel der Subjektpositionen: als

Aktanten fungieren zuerst Tal, Sonne, Strahlen, dann Werther, dann die
Gräschen, dann wieder Werther, zuletzt Welt und Himmel, und die
Verben drücken ein beiderseitiges Zu-Einander-Hin aus: um mich
dampft — ruhen an — sich hereinstehlen — am Bach liegen — mir
merkwürdig werden - an meinem Herzen fühlen — ruhen in.13 Durch
diese offene Interaktion zwischen Ich und Landschaft, deren Richtung

und Ausgang je unvorhersehbar ist, erhält das Verb 'er-fahren'
einen neuen, emphatischen Sinn.14 Es zeigt sich hier konkret schon in
der Mikrostruktur, was sich nachher in der Folge der diversen
Landschaftsbegegnungen zeigen wird: die Zeit zieht ins Subjekt ein. Das
Ich erfährt sich in einer neuartigen Weise als 'unterwegs', als

'werdend', auf der Suche nach sich selbst. Werther — wie sein Autor selbst
— bekennt sich emphatisch dazu, ein "Wandrer" (75) zu sein.15

Dabei erscheinen nun auch die Elemente der Landschaft in
veränderter Weise. Sie begegnen Werther nicht mehr als blosse

'Objekte', als Beispiele eines Allgemeinen, durch Abstraktion schon

begriffen und verfügbar gemacht, sondern so, dass jedes dem Ich
"merk-würdig" wird, des Aufmerkens wert als dieses und kein ande-

Todespathos oder an frommem Entzücken erreicht werden soll. Als rhetorisches

Steigerungsmittel stammt die Wenn-Periode aus der Homiletik.
13 Cf. A. Langen, "Verbale Dynamik in der dichterischen Landschaftsschilderung

des 18. Jahrhunderts", Gesammelte Studien nptr neueren deutschen Sprache und Uteratur,

hg. v. Karl Richter und Gerhard Sauder, Berlin, 1978, S. 21-86. Langens Arbeit
gilt vor allem den aus dem pietistischen Wortschatz stammenden, mit Präfixen

gebildeten Bewegungsverben, und da muss er feststellen, dass diese in Werther

eher selten sind — in der Reihe hier nur "sich hereinstehlen"; die bloss präposi-
tionalen Wendungen zählen bei ihm nicht.

14 In Dichtung und Wahrheit wird mehrmals von Unternehmungen schon des Knaben
und dann des Leipziger Studenten berichtet, durch welche dieser 'selber' zu
erfahren, d.h. ohne Belehrung, auf eigene Hand sich Neues anzueignen sucht.

15 Für das neuartige Lebensgefühl des Unterwegs-Seins in der jungen Generation
der 1770er Jahre, im Unterschied zur Wertschätzung der 'Ruhe' in der Epoche

zuvor, vgl. Verf., "Individualität als narrative Leistung", a.a.O., S. 821 f. Besonders

frappant ist in dieser Hinsicht auch die Darstellung des grossen Selbst als

Strom, wie in "Mahomets Gesang" und dann in den Stromhymnen Hölderlins.



76 Verena Ehrich-Haefeli

res: "diese Gegend, die für solche Seelen gemacht ist wie die meine"
— "das liebe Tal" — "mein Wald". Je mehr Werther sich nähert, sich

öffnet, desto mehr begegnen sie ihm in der Substantialität und Totalität

ihres lebendigen Soseins. Werther spricht von der "Gewalt" dieser

Erscheinungen; alle sind sie "unergründlich", nicht nur die Würmchen

und Mückchen, die er so nennt. Die vielen Adjektive auf un-:
undurchdringlich, ungemessen, unendlich, stammen bekanntlich aus

dem pietistischen Vokabular als Attribute Gottes, den sie ausserhalb

objektivierender Eingrenzungen situieren; sie weisen drauf hin, dass

Natur hier in pan(en)theistischer Weise am Göttlichen teilhat. Ein
Weiteres aber kommt nun dazu: auch das lebendige Einzelne entzieht
sich der Herrschaft des Begriffs; "unergründlich" ist nicht nur das

Göttliche, sondern auch das Individuelle.
Verzeitlichung und Individualisierung erscheinen so als zwei Seiten

desselben Vorgangs.
Und das Organ, das dieser Landschaftserfahrung entspricht? Sich

so dem lebendigen Einzelnen zu öffnen, appelliert an eine neuartige
synästhetische Gesamtsinnlichkeit — die Frühlingsmorgen, die Werther

"mit allen Sinnen genießt", sind "süß"; und "wenn das liebe Tal
um mich dampft", so steigt gleichsam der warme Lebenshauch dieser
Landschaft rings um Werther auf, den er sieht und riecht und spürt
und fühlt zugleich — hier wird in einem Verb eine Erfahrung
ausgesprochen, die es vorher so kaum gab.16

16 Zur Frage des 'Neuen' in den Texten der Geniegeneration vgl. unten und die

entsprechende Literatur. Die Rehabilitierung der Sinnlichkeit im 18. Jahrhundert
ist ein mehrstufiger Prozess, der in Werther einen ersten Höhepunkt erreicht.
Damit verbindet sich hier das Problem der sprachlichen Innovation.
Bezogen auf die Frage der Innovation oder des Weiterschreibens bzw. blossen
Zitierens empfindsamer Topoi ist bekannt, dass Goethe seit seiner Knabenzeit
enorm viel gelesen und aufgenommen hat. Es ist nur hier der Raum nicht, an
weiteren Beispielen zu zeigen, wie dabei Übernommenes zu etwas strukturell
signifikant Neuartigem umfunktioniert wird, wie es schon bei der Wenn-periode
angedeutet wurde (s. Anm. 12). Zur Karriere des "Würmchens" von Brockes zu
Klopstock, Gessner und Werther wäre einiges zu sagen, ebenso zu "süß", zur
Bedeutung von "genießen"; so auch zu "dampft", das schon in Klopstocks
"Frühlingsfeier" erscheint, aber eben in signifikant anderer Sprechsituation und
entsprechend anderer Bedeutung. Dasselbe gilt für die Anreden an Mutter Natur,
in Klopstocks "Züricher See" und in Goethes "Auf dem See" oder in Werthers
letztem Brief (116). (Zu "genießen" vgl. Wolfgang Binder, "'Genuss' in Dichtung
und Philosophie des 17. und 18. Jahrhunderts", Aufschlüsse. Studien %ur deutschen



Landschaftserfahrungen um 1770 77

Nun aber zum Ergebnis dieses Verlaufs im abschliessenden

Hauptsatz, das unerwartet schmerzlich ist: "[...] dann sehn ich mich
oft und denke: ach könntest du das wieder ausdrücken, dem Papier
einhauchen, was so voll und ganz in dir lebt, dass es würde der Spiegel

deiner Seele, wie deine Seele ist der Spiegel des unendlichen
Gottes. Aber ich gehe darüber zu Grunde, ich erliege unter der
Gewalt der Herrlichkeit dieser Erscheinungen."

Landschaftszeichnen, künsüerische Produktion ist die einzige
Tätigkeit, die Werthers eignem Wunsch und Bedürfnis entspricht, und
gerade darin fühlt er sich gelähmt — je inniger zuletzt das

Landschaftsganze "wie die Gestalt einer Geliebten" in ihm "ruht", umso
weniger fühlt er in sich die eigene "vorstellende Kraft", die nötig wäre,

um "einen Umriß zu packen" (73). Es endet mit dem Gefühl von
Versagen, von Unvermögen.

Damit meldet sich an dieser Stelle schon die Not, an der Werther
scheitern wird — es ist das Problem des grossen Malers, dem nur die

Hände fehlen, um das tief im innern Sinn Angeeignete als Vision wieder

aus sich herauszubilden. Schon im Eingang des Briefs findet sich
der versteckte Hinweis auf Lessing, der im ersten Dialog der Emilia
Galotti den Maler Conti darüber reflektieren lässt. Dass dann Emilia
Galotti aufgeschlagen auf dem Tisch des toten Werther liegt, hat
sicher nicht nur mit dem zwischen Vater und Tochter geteilten
Selbstmord am Ende des Stücks zu tun, sondern weist auch auf diesen

Anfang zurück. So ist Werther entworfen gleichsam als eine alter-

fgo-Figur des Autors, der gerade das fehlt, was Goethe nach seinem

eigenen Zeugnis immer wieder rettete: die Fähigkeit zur poetischen
Gestaltung dessen, was im Leben unlösbar bedrängte. Werther sucht
sie im Zeichnen, das sich ihm versagt. Goethe konnte beim Schreiben
des Romans nicht ahnen, dass ihm selber das Problem des Dilettantismus

lebenslang zu schaffen machen würde, genährt durch sein

eigenes, immer wieder erneuertes Bedürfnis, Landschaften zu zeichnen,

die seinen künstlerischen Ansprüchen doch nicht genügen

Uteratur., Zürich, Artemis, 1976, S. 7—33; zu "süß" vgl. Verf., "Text und Körper
bei Wieland und Maler Müller", Autorität und Sinnlichkeit, hg. v. Karol Sauerland,
Frankfurt a.M. — Bern - New York, Peter Lang, 1986, S. 237—280, hier S. 259—

261; zu "Auf dem See" ebenso Verf., "Auf dem See", Methoden im Gespräch.

Freihurger literaturpsychologische Gespräche, 1996, Bd. 15, S. 107—121).



78 Verena Ehrich-Haefeli

konnten.17 Interessant dabei ist das Paradox des Romans, dass das

Schreiben der grossen Landschaftsbriefe, die wesentlich beitragen zu
der poetischen Wirkungsmacht von Goethes Text, für den fiktiven
Briefschreiber Werther eben nicht als kreatives Handeln zählt.

0«

Im Folgenden soll nun anhand der Folge der wichtigsten
Landschaftsbegegnungen jene Verzeitlichung des Subjekts aufgewiesen
werden, die schon die Mikrostruktur des einen Briefs gezeigt hat: was
es heisst, sich unterwegs zu wissen, indem man sich immer wieder
anders erfährt, auf der Suche nach seinem Selbst, das nicht ein Gegebenes

ist wie noch für Sophie von Sternheim, sondern aufgegeben.
Wenn der Brief vom 10. Mai im Verzagen endet, so zeigt sich ein

anderer, kraftvoller Werther vorerst in dem grossen Gegenstück vom
18. August (51—53). Erneut strukturiert eine Wenn-Periode die

Begegnung mit der Landschaft, die aber viel weiter gespannt ist und

komplexer gebaut; das Zueinander der verschiedenen Elemente ist
vervielfältigt und von kraftvoller Dynamik, statt dreimal "ruhen" nun
"keimen und quellen" "wirken und schaffen". Entsprechend anders
lautet dann der zusammenfassende Hauptsatz: "[...] wie faßte ich das

alles in mein warmes Herz, fühlte mich in der überfließenden Fülle
wie vergöttert, und die herrlichen Gestalten der unendlichen Welt
bewegten sich allbelebend in meiner Seele." Und nun entwirft Werther

eine grandiose Vision einer erhabenen Landschaft — wie sie ja
nicht vor ihm liegt; es ist seine 'schöpferische' Antwort auf die
Landschaft vor ihm: "Ungeheure Berge umgaben mich, Abgründe lagen
vor mir, und Wetterbäche stürzten herunter, die Flüsse strömten unter

mir, und Wald und Gebirg erklang; und ich sah sie wirken und
schaffen in einander in den Tiefen der Erde, all die unergründlichen
Kräfte; und nun über der Erde und unter dem Himmel wimmeln die
Geschlechter der mannigfaltigen Geschöpfe." Grandios hier das "er-

17 Vgl. Verf., "Wiederholte Spiegelungen: Goethes Gedichtzyklus 'Zu meinen Hand¬

zeichnungen'", Ziviesprache. Beiträge %u Theorie und Geschichte des Uherset^ens,

hg. v. Ulrich Stadler, Stuttgart, Metzler, 1996, S. 354—367. Zum Dilettantismus
Werthers vgl. Hans Rudolf Vaget, "Die Leiden des jungen Werthers", Goethes Er-
%ählwerk, hg. v. Paul Michael Lützeler, Stuttgart, Reclam, 1998, S. hl—12.



Landschaftserfahrungen um 1770 79

klang", das die jedes Menschenmass übersteigenden Dimensionen
dennoch zu einer Harmonie zusammenbringt.

Freilich, zum Zeichnen, zum Gestalten gelangt Werther auch hier
nicht. Es endet wieder mit Sehnen — diesmal aber nach der Teilhabe
an der "schwellenden Lebenswonne" des Schöpfergotts selber, der
dieses grenzenlose Ganze realiter "in sich und durch sich
hervorbringt."

Aber die Evokationen einer von göttlichem Alleben erfüllten
Landschaft erweisen sich als abgetan, wenn Werther anschliessend
seine jetzige Erfahrung in Worte fasst. Alles "Wirken und Schaffen"
annullierend, begegnet ihm nur noch ein ebenso allgegenwärtiges
Zerstören und Vergehen: "|D]er harmloseste Spaziergang kostet
tausend armen Würmchen das Leben [...]. [M]ir untergräbt das Herz die
verzehrende Kraft, die in dem All der Natur verborgen hegt, die
nichts gebildet hat, das nicht seinen Nachbar, nicht sich selbst
zerstörte. [...] Der harmloseste Spaziergang kostet tausend armen
Würmchen das Leben. Und so taumle ich beängstigt, Himmel und
Erde und ihre webenden Kräfte um mich her: ich sehe nichts als ein

ewig verschlingendes, ewig wiederkäuendes Ungeheuer." (53) Es ist
die Schreckensvision eines von jeder Gottesvorstellung abgekoppelten,

sinnlos gewordenen und 'absolut' gesetzten materialistischen
Universums.

Wenn es im letzten Beispiel die Natur ist, die ihr verstörend negatives

Antlitz zeigt, ist es dann Werther selber, der auf den Anruf der
Landschaft nicht mehr zu antworten vermag:

Und dies Herz ist jetzt tot [...] Wenn ich zu meinem Fenster hinaus an den

fernen Hügel sehe, wie die Morgensonne über ihn her den Nebel durchbricht
und den stillen Wiesengrund bescheint, und der sanfte Fluß zwischen seinen

entblätterten Weiden zu mir herschlängelt — o! wenn dann diese herrliche Natur
so starr vor mir steht wie ein lackiertes Bildchen, und alle die Wonne keinen

Tropfen Seligkeit aus meinem Herzen herauf in das Gehirn pumpen kann [von
solchen Unterscheidungen war vorher nie die Rede], und der ganze Kerl vor
Gottes Angesicht steht wie ein versiegter Brunnen, wie ein verlechter Eimer!
(84f.)

Werther ist zum Vernehmen wie zum Antworten, zu jeder Anteilnahme

unfähig geworden — heute würde man sagen, in Depression
erstarrt.

Die letzte grosse Landschaftsbegegnung bei der Überschwemmung

zeigt wieder einen andern Werther, es ist die Vorbereitung zum



80 Verena Ehrich-Haefeli

Ende: nun ein rauschhaftes Einstimmen in die Kraft der zerstörerischen

Natur, in Selbstzerstörung, Allmachtfantasie der Destruktion
wie zuvor des Erschaffens, dabei nochmals jenes "[er]ldang":

[I]ch hatte gehört, der Fluß sei übergetreten, alle Bäche geschwollen, und von
Wahlheim herunter mein liebes Tal überschwemmt! Nachts nach eilfe rannte ich
hinaus. Ein fürchterliches Schauspiel, vom Fels herunter die wühlenden Fluten in
dem Mondlicht wirbeln zu sehen, über Äcker und Wiesen und Hecken und alles,
und das weite Tal hinauf und hinab eine stürmende See im Sausen des Windes!
Und wenn dann der Mond wieder hervortrat und über der schwarzen Wolke
ruhte, und vor mir hinaus die Flut in fürchterlich-herrlichem Widerschein rollte
und klang: da überfiel mich ein Schauer, und wieder ein Sehnen! Ach mit offenen
Armen stand ich gegen den Abgrund und atmete hinab! hinab! [...] wie gern hätte
ich mein Menschsein drum gegeben, mit jenem Sturmwind die Wolken zu
zerreißen, die Fluten zu fassen! (98-99)

Zusammenfassend: Werthers Landschaften erscheinen, je nach der
Gestimmtheit des Herzens, einmal als Raum paradiesisch-innigen
Sich-Fühlens im Grenzenlosen, einmal als verschlingendes Ungeheuer;

einmal als Folie eigener quasi-göttlicher Allmacht, des Schaffens
oder des Zerstörens, einmal als blosses "lacHertes Bildchen". Indem
Werther alle Erscheinungen von sich aus und auf sich bezogen
erfährt, mischt sich seinem Wahrnehmen ununterscheidbar die affektiv
gefärbte Einbildungskraft bei — was er im ersten Frühlingsglück auch
selber thematisierte, ohne dass es ihm später in seiner Seelennot noch
bewusst wäre: "Ich weiß nicht, [...] ob es die warme himmlische Fantasie

in meinem Herzen ist, die mir alles rings umher so paradiesisch
macht."18 In dem Mass aber wie im Lauf des Romans die projektive

18 Werthers Reflexion spricht die Problematik der Konstitution der subjektiven
Landschaft an; sie scheint vorauszuweisen auf Kants Ausführungen zur
Verfahrensweise des Genies: "Die Einbildungskraft (als produktives Erkenntnisvermögen)

ist nämlich sehr mächtig in Schaffung gleichsam einer anderen Natur,
aus dem Stoff, den ihr die wirkliche gibt." Dabei sei allerdings die Zügelung der

Einbildungskraft vordringlich: "Die Urteilskraft [...] wird eher der Freiheit und
dem Reichtum der Einbildungskraft, als dem Verstand [ zuständig für die
Wahrnehmung der Aussenwelt] Abbruch zu tun erlauben." Immanuel Kant, "Kritik
der Urteilskraft", Werke in 6 Bänden, hg. v. Wilhelm Weischedel, Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1983, Bd. 5, S. 414, 421. Zur Problematik der
Konstitution von 'Landschaft' als "ästhetisch vermittelte Einheit des Wahrnehmens

und Vorstellens, aber auch als Einheit, die durch den Zusammenhang von
Natur und Gesellschaft vermittelt ist", s. z.B. den perspektivenreichen Band



Landschaftserfahrungen um 1770 81

Einbildungskraft immer mehr überwiegt, bleibt Werther schliesslich

gefangen im Binnenraum einer dyadisch-narzisstischen Spiegelungswelt,

wo das Ich sich findet in unendlicher Lebensfülle oder sich
verliert im Leeren, wenn die Spiegelung aussetzt.19 Für ihn gibt es

keine Wirklichkeit, die unabhängig von ihm für sich besteht, und so
kann das Ich nirgends Halt und Orientierung finden. Der Schwindel
des Selbstverlusts nimmt gegen Ende des Romans immer mehr zu;
Werther spricht von der "sich selbst ermangelnden, und unaufhaltsam

hinabstürzenden Kreatur", da "alles um mich her versinkt, und
mit mir die Welt untergeht" (86).

OS

Bevor ich eine psychohistorische Interpretation dieser neuartigen
Landschaftserfahrung skizzieren kann, ist eine theoretische
Standortbestimmung notwendig. Seit der sozialgeschichtiich orientierten
Literaturbetrachtung, die mit den 1970er Jahren ihren Anfang nahm,
ist es weithin üblich geworden, die Empfindsamkeit als 'Aufklärung
der Empfindungen' ganz in die Aufklärung zu integrieren und den
'Sturm und Drang' als kurzfristige und folgenlose 'Radikalisierung'
beider zu betrachten. Werthers Landschaftsevokationen erscheinen

so als ein Weiterschreiben bzw. blosses Zitat empfindsamer Topoi.20
Auch für den Poststrukturalismus, der literarische Texte entstehen
lassen will aus dem bruissement der herrschenden Diskurse oder der
Prätexte der Weltliteratur überhaupt, wird die Frage nach der Innova-

Eandschaft, hg. v. Manfred Smuda, Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1986; auch Michel
Collot, Paysage etpoésie du romantisme à nosjours, Paris, Corti, 2005.

19 'Sich verlieren' erscheint im Text in zwei entgegengesetzten Bedeutungen, in Se¬

ligkeit, wenn Spiegelung sich in Fusion erfüllt, oder im Vemichtungsgefühl der
"sich selbst ermangelnden Kreatur" vor dem Ende (86).

20 Z.B. Gert Mattenklott, "Die Leiden des jungen Werthers", Goethe Handbuch,

Stuttgart 1997, Bd. 3, S. 51—100, hier S. 65; ähnlich Nikiaus Wegmann, Diskurse
der Empfindsamkeit. Zur Geschichte eines Gefühls in der Literatur des 18. Jahrhunderts,

Stuttgart, Metzler, 1988; Gerhard Sauder mit den grundlegenden Bänden
Empfindsamkeit. Voraussetzungen und Elemente, und Empfindsamkeit. Quellen und

Dokumente, Stuttgart, Metzler, 1974 und 1980.



82 Verena Ehrich-Haefeli

tion im literarischen Text gegenstandslos.21 Beide Richtungen kommen

darin überein, jenes 'schöpferische Autorsubjekt', das eine
frühere Germanisük als den Beginn der Goethezeit feierte, als

ideologisches Konstrukt zu verabschieden.
Die hier vorgelegte psychohistorisch orientierte Textanalyse

kommt wieder dazu, in den Texten der jungen Generation der 1770er

Jahre einen Neubeginn zu sehen — vergleichbar jener "Sattelzeit", die
bei Koselleck den Übergang bildet — grob gesagt — von eher
statischen, also traditionalen Denkmustern des Ancien Régime zu denen
der Moderne, die sich im Zeichen einer offenen Zukunft, des Werdens

und der Innovation versteht.22 Dieselbe Epochenschwelle findet
sich bei Michel Foucault in Les mots et les choses,23 (aber nicht mehr in
seinen späteren Arbeiten). Bei beiden geht es um eine Verzeitlichung
von Denkmustern; hier geht es um eine Verzeitlichung der psychischen

Strukturen von Subjektivität, wie sie in den Texten lesbar wird.
Dabei spielt eine neuartige Kreativität eine grosse Rolle, wenngleich
es sich zeigt, dass das Autorsubjekt der Geniegeneration keineswegs
so autonom verfährt, wie frühere Verherrlicher solcher Autonomie es

darstellten.24 Mit diesem Neubeginn ist natürlich das Aufklärungsdenken

nicht zu Ende, ja Höhepunkte stehen noch aus, Lessings
Nathan, Kants Kritiken, und die Spätaufklärer gehören zur selben
Generation wie die jungen Genies. In einem Teil aber der jungen
Generation fängt hier das Neue an, das darüber hinausführen wird
und wirksam bleibt bis weit ins 20. Jahrhundert hinein — Foucault
prophezeite diesem von ihm wenig geschätzten 'sujet' ein baldiges
Ende in dem berühmten Schlusssatz von Les mots et les choses.

Hier sei nun zumindest die Richtung einer psychohistorischen
Interpretation der neuartigen Landschaftserfahrung angedeutet.
Bekanntlich bilden psychische Strukturen sich in der Kindheit. Nun

21 Exemplarisch Waltraud Wiethölter, Herausgeberin des Werther in der Frankfurter
Goethe-Ausgabe, 1994, Abt. I, Bd. 8, S. 938-958.

22 Reinhart Koselleck, Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, Frankfurt
a.M., 1979 (Zitat S. 51).

23 Michel Foucault, Les mots et les choses. Une archéologie des säences humaines, Paris, Gal¬

limard, 1966.

24 Verf., "Die Kreativität der Söhne. Zur psychohistorischen Genese der modernen
Individualität (Texte um 1770)", Kulturtheorie. Freiburger literaturpsychologische Gespräche,

2005, Bd. 24, S. 241-278).



Landschaftserfahrungen um 1770 83

verändert sich im spätem 18. Jahrhundert die erste Sozialisationswelt
des Kindes von Gmnd auf. Es ist die Zeit, wo in der bürgerlichen
Kleinfamilie die Elternrollen sich ausdifferenzieren. Da wo bislang
das Vatergesetz praktisch allein herrschte, jene 'richtigen Begriffe' der
Sternheim, tritt jetzt eine zweite, eine mütterliche Stimme hinzu. Im
Familienintérieur beginnt die Zeit der 'Mutterliebe'.25

In Werthers Landschaftsdarstellungen sehen wir eine neuardge
Mythisierung der Natur am Werk, die auf die imaginäre Projektion
einer mütterlichen Totalität deutet. Sie lässt auf eine neuartige Erfahrung

der Mutter-Kind-Dyade in der Frühsozialisation schliessen, die
den ersten, tief prägenden Zugang zur Realität verändert. Das zeigt
sich in den Strukturen der Landschaftsbegegnungen von Spiegelung
und Fusion, die den beiden charakteristischen Modi eines narzissti-
schen Weltverhältnisses entsprechen,26 wobei Spiegelung überall am
Werk ist, Verschmelzung nur an beseligenden Höhepunkten: "[ich]
verlohr mich in der unendlichen Fülle, und die herrlichen Gestalten
der unendlichen Welt bewegten sich alllebend in meiner Seele".27

Explizit wird diese Mythisierung ausgesprochen etwa in "Auf dem See":

"Ich saug an meiner Nabelschnur/ Nun Nahrung aus der Welt,/ Und
herrlich rings ist die Natur,/ Die mich am Busen hält."28

Die 'gute Mutter' der frühen Dyade wird noch nicht als Person
erlebt, eher als eine liebevoll haltende und spendende Umwelt. In dem
Mass wie sie alles an ihrem Kind zu bejahen vermag, alle Regungen,
Bedürfnisse, Initiativen, hilft sie dem Kind dazu, sich selbst als 'ganz'
zu erleben. (Die Praxis findet sich mutatis mutandis bei Werthers

25 Damit wird keineswegs ein gesamtgeschichtlicher Neubeginn zu diesem Zeit¬

punkt postuliert; es genügt, an die Darstellung von Parzivals Kindheit im zweiten
Buch von Wolframs Panpval zu erinnern. Vgl. Verf., "Zur Genese von 'Mütterlichkeit'

1750—1800. Brentanos 'Chronika des fahrenden Schülers' im
psychohistorischen Kontext", Psychoanalyse und die Geschichtlichkeit von Texten,

"Freiburger literaturpsychologische Gespräche", 1995, Bd. 14, S. 41—64.

26 Vgl. Heinz Kohut, Narzißmus, Frankfurt, suhrkamp taschenbuch Wissenschaft,
1973, aber nicht die späteren Bücher des Autors zu diesem Thema. Ein Extrem
von Spiegelung und Verschmelzung zwischen Mutter und Söhnlein wird ausfan-
tasiert in Brentanos Gedicht "O Mutter, halte dein Kindlein warm".

27 Zitiert nach der ersten Fassung, Frankfurter Goethe-Ausgabe, hg. v. Waltraud
Wiethölter, Frankfurt a. M., 1994, Abt. I, Bd. 8, S. 106.

28 Vgl. Verf., '"Auf dem See'. Unterwegs vom Narzißmus zum Weltbezug", Freihur¬

ger Literaturpsychologische Gespräche, 1996, Bd. 15, S. 107—121.



84 Verena Ehrich-Haefeli

"Freundin meiner Jugend" zusammengefasst: "die große Seele, in
deren Gegenwart ich mir schien mehr zu sein, als ich war, weil ich alles

war, was ich sein konnte. Guter Gott! blieb da eine einzige Kraft
meiner Seele ungenützt?" (12). Wenn das kleine Wesen sich so in
allen Lebensäußerungen verstanden und durch den 'Glanz im Auge der
Mutter' (Freud) gespiegelt erfährt, fühlt es sich bestätigt und geborgen,

ohne irgendwo anzustossen, d.h. noch ohne "Einschränkung" zu
erfahren, noch ohne auf Alterität zu treffen; dazu werden seine
Bedürfnisse so einfühlend erfüllt, dass es gleichsam magische Allmacht
erlebt.29

Aber natürlich ist auch die beste Mutter nicht immer 'gut', sie ist
wieder mit anderem beschäftigt, gar mit einem zweiten Kind. Und
nur auf Grund der vorgängigen Erfahrung einer innigen Geborgenheit

werden nun Trennungen — als Verlassenwerden — so verstörend
empfunden. So tritt hinzu das Bild einer 'schlechten Mutter'— Natur
erfahren als zerstörend-verschlingendes Ungeheuer, oder Werthers
eigene, verständnislose Mutter.

Dabei ist Trennung ja nicht nur erlitten, sondern auch gewollt,
wenn das Kind sich auf den Weg der Individuation macht. Und erst
durch die Erfahrung von Trennung, nachträglich, entsteht jener
Kindheitstraum vom Paradies der Kindheit;30 erst als je verlorenes
wird jenes Glück der Frühe zum Gegenstand einer Sehnsucht, die
dieses immer wieder zu erneuern sucht. So erscheint fortan der Weg
des Wanderers mit angetrieben von einer paradoxen Wunschdynamik,

wo eine vergessene Sehnsucht zurück ihn immer weiter vorwärts
treibt. Sie gehört mit zu jenem 'Drang', der der Epoche den Namen
gab.

Natürlich kommt auch für das Mutterkind bald hinzu die

Auseinandersetzung mit der Vaterwelt, der aber Werther immer ausweicht.

(Der Vatergott, bei dem er schliesslich Zuflucht sucht vor seinem

Tod, ist ein durchaus 'mütterlicher' Gott der Wunscherfüllung, der

29 D. W. Winnicott, Reifungspro^esse und fordernde Umwelt, Gießen, Psychosozial-
Verlag, 2002 (englisch 1965); Vom Spiel %ur Kreativität, Stuttgart, Klett-Cotta,
1974.

30 Zum Problem dieser Nachträglichkeit, die bei Feud eine grosse Rolle spielt, vgl.
auch Peter Szondi, "Das Naive ist das Sentimentalische", Lektüren und Lektionen.
Versuche über Literatur, Literaturtheorie und Uteratursosfologie, Frankfurt a. M., Suhr-

kamp, 1973, S. 47-99.



Landschaftserfahrungen um 1770 85

mit dem Gesetz, mit dem nom/non du père nichts zu tun hat — im
Jenseits soll Lotte mit Werther sein, Albert wird vergessen.)31

Es leuchtet ein, dass in dieser neuartig komplexen und konfliktuel-
len Sozialisationssituation der Weg des Heranwachsenden fortan zu
einem je individuellen und individualisierenden Drama wird, zu
einem schwierigen Weg der Selbstsuche - mit neuartigen Erfüllungen
und auch neuen Möglichkeiten existentiellen Scheiterns, wie sie fortan

in der Literatur, gleichsam als fiktionales 'Probehandeln',
verhandelt werden.32

ca

Zwei weitere gegensätzliche Landschaftserfahrungen, die den Roman
mitstrukturieren, sind geeignet, die Bedeutung einer mütterlichen
Frühsozialisation und die damit verbundene produktiv belebende und
gefährdende Psychodynamik des 'Wanderers' zu verdeutlichen. Werther

selbst thematisiert deren innere Widersprüchlichkeit — seine

Sehnsucht in die Ferne, nach dem Horizont, und andererseits seine

Neigung, an einem freundlich umschüessenden "Plätzchen" sich

heimisch zu machen, auf Zeit.

Lieber Wilhelm, ich habe allerlei nachgedacht, über die Begier im Menschen, [...]

neue Entdeckungen zu machen, herumzuschweifen; und dann wieder über den
inneren Trieb, sich der Einschränkung willig zu ergeben [...] Es ist wunderbar:
wie ich hierher kam und vom Hügel in das schöne Tal schaute, wie es mich rings
umher anzog. - Dort das Wäldchen! - Ach könntest du dich in seine Schatten
mischen! — Dort die Spitze des Berges! - Ach könntest du von da die weite
Gegend überschauen! — Die ineinander geketteten Hügel und vertraulichen Täler! -
O könnt ich mich in ihnen verlieren! Ich eilte hin, und kehrte zurück, und
hatte nicht gefunden, was ich hoffte. O es ist mit der Ferne wie mit der Zukunft!
Ein großes dämmerndes Ganze ruht vor unserer Seele, unsere Empfindung
verschwimmt darin wie unser Auge, und wir sehnen uns, ach! unser ganzes Wesen

hinzugeben, uns mit aller Wonne eines einzigen, großen, herrlichen Gefühls
ausfüllen zu lassen. - Und ach! wenn wir hinzueilen, wenn das Dort nun Hier wird,
ist alles vor wie nach, und wir stehen in unserer Armut, in unserer
Eingeschränktheit, und unsere Seele lechzt nach entschlüpftem Labsale. (28—29)

31 Erinnert sei an die mütterlichen Gottheiten am Ende von Faust II.
32 Die theoretischen Implikationen dieser psychohistorischen Interpretation von

Dichtung werden erörtert in Verf., "Die Kreativität der Söhne", a.a.O.



86 Verena Ehrich-Haefeli

Die Schlüsselwörter sind jetzt deutlich: Wichtig bei dem so anziehenden

"Ganzen" der Landschaft, in dem Werther "sich zu verlieren"
sehnt, ist, dass diese herrliche Weite keine Begrenzungen kennt, wieder:

keine frustrierende "Einschränkung", keine Alterität. Sie

verspricht ein Unendlich-Grenzenloses, das zugleich heimatlich wäre:
darin bestand ja jene längst versunkene Urerfahrung bei der 'guten
Mutter' — und eine Seinsweise, wie sie hier dem Göttlichen
zugeschrieben wird (10. Mai und 18. August). Es ist das, was immer
wieder der Horizont verspricht — und nur verspricht; es ist das, was
fortan das Ich zum 'Wanderer' macht.33

Demgegenüber nun das Gegenstück: "Du kennst von alters her
meine Art, [...] mir irgend an einem vertraulichen Orte ein Hüttchen
aufzuschlagen und da mit aller Einschränkung zu herbergen. Auch
hier habe ich wieder ein Plätzchen angetroffen, das mich angezogen
hat." (14) Es ist Wahlheim, ein kleines Dorf an einem Hügel, von wo
man das "ganze Tal über[sehen]" kann; "und was über alles geht, sind
zwei Linden, die mit ihren ausgebreiteten Ästen den kleinen Platz vor
der Kirche bedecken, der ringsum mit Bauernhöfen, Scheuern und
Höfen eingeschlossen ist. So vertraulich, so heimlich hab' ich nicht
leicht ein Plätzchen gefunden, und dahin lass' ich mein Tischchen aus
dem Wirtshause bringen [...] und lese meinen Homer." (14-15)

Es ist die deutsch-ländliche Variante des klassischen Idyllenorts
mit schützender Felswand, Quelle, Ulme und Pappeln. "Hüttchen
aufschlagen, herbergen", sagt der Wanderer Werther. Es ist gemeint
als Wohnen auf Zeit; mit einer Flucht hatte der Roman ja schon
angefangen: "Wie froh bin ich, daß ich weg bin!" beginnt der erste
Brief. (7)

Entscheidend nun und in der Geschichte der Idylle neu dabei ist,
dass der Idyllenort hier weiblich-mütterlich konnotiert ist.34 Eine Wirtin

wird genannt, die einen kleinen Ausschank führt, nicht ein Wirt;

33 Vgl. Albrecht Koschorke, Die Geschichte des Horizonts. Grenze und Gren^überschrei-

tung in literarischen Dandscbaftsbildern, Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1990; Michel
Collot, L.apoésie moderne et la structure d'horizon, Paris, PUF, 1989.

34 Vgl. Verf., "Die Frau als Hüterin der Idylle. Zur Ausdifferenzierung der Ge¬

schlechter am Beginn der bürgerlichen Moderne (Gessner, Goethe, Voss)",
Antiquitates Renatae. Deutsche undfranzösische beitrage zpr Wirkung derAntike in der

europäischen Uteratur, hg. v. Verena Ehrich-Haefeli, Hans-Jürgen Schräder, Martin
Stern, Würzburg, Könighausen und Neumann, 1998, S. 113—132.



Landschaftserfahrungen um 1770 87

hier befreundet sich Werther mit der jungen Bäuerin, deren Mann
abwesend ist, und mit ihren Kindern: Wahlheim ist Antizipation des

eigentlichen Idyllen-Orts, des Jagdhofs mit seiner Umgebung, wo
Lotte mit den Kindern wohnt, die ideale Mutter-Geliebte.

Dass bei der 'Liebe auf den ersten Blick' oft eine im Unbewussten
aufbewahrte Mutter-Imago mitwirkt, ist ein Gemeinplatz der
popularisierten Psychoanalyse geworden. Wenn Werther Lotte erblickt, wie
sie den kleinen Geschwistern liebevoll das Abendbrot austeilt, und
sogleich gefangen ist, erweist sich 'Mütterlichkeit' als Kriterium der
Liebeswahl (soviel ich sehe) zum ersten Mal in einer literarischen
Fantasie; und das wiederholt sich in einer Reihe von Goethes
dichterischen Fiktionen.35 Und wie sehr dann Werther bei Lotte jene Praxis
der 'guten Mutter' wiederfindet, das freudige Eingehen, Zusammenstimmen

bei allem was ihn bewegt, das zeigt der Roman in allen

einschlägigen Szenen. Wie bei der "Freundin der Jugend" erfährt er
wieder das Beglückende vollkommener Spiegelung, wo er "alles ist
was er sein kann" (12): "Du kennst mein Wahlheim; [...] von da habe

ich nur eine halbe Stunde zu Lotten, dort fühl' ich mich selbst und
alles Glück, das dem Menschen gegeben ist." (28)

"Sich selbst fühlen" in der Gegenwart der Geliebten; "seiner
selbst genießen" in der Weite der Landschaft (8) — schon im ersten
Brief fiel dieses Stichwort : entscheidend in unserem Zusammenhang
ist, dass das eine an Stelle des anderen treten kann, weil in beiden
dieselbe Urerfahrung weiterwirkt. (Dabei gleicht Werthers Liebe zu
Lotte ja von Anfang an insofern dem Glück, das der Horizont
verspricht, als beide nicht erreicht werden können.)

Interessant ist nun, dass etwas in Werther zu 'wissen' scheint, woher

ihm die Sehnsucht zum Horizont hin, in die landschaftliche Weite
hinaus kommt; das zeigt seine "Wallfahrt" an den Ort seiner Kindheit,

die er, wie er schreibt, mit "aller Andacht eines Pilgrims" an

"heiliger" Stätte vollbringt (72—73).36

35 Vgl. Verf., "Die Kreativität der Söhne", a.a.O., S. 246—247.

36 Der Ausdruck "Paradies der Kindheit" erscheint erstmals bei Jean Paul, wie üb¬

rigens auch 'Mütterlichkeit' (nach Grimms Wörterbuch); der Sachverhalt wird
höchst wirkungsmächtig schon in Werther gestaltet. Sophie von Sternheim hingegen

sprach von den "seligen Tagen meiner Erziehung" (73).



88 Verena Ehrich-Haefeli

Da stand ich nun unter der Linde, die ehedem, als Knabe, das Ziel und die
Grenze meiner Spaziergänge gewesen. Wie anders! Damals sehnte ich mich in
glücklicher Unwissenheit hinaus in die unbekannte Welt, wo ich für mein Herz
so viele Nahrung, so vielen Genuß hoffte, meinen strebenden, sehnenden Busen
auszufüllen und zu befriedigen. [...] Ich sah das Gebirge vor mir liegen [...].
Stundenlang könnt' ich hier sitzen und mich hinüber sehnen, mit inniger Seele mich
in den Wäldern, den Tälern verlieren, die sich meinen Augen so freundlichdämmernd

darstellten, und wenn ich dann um die bestimmte Zeit wieder zurück
mußte, mit welchem Widerwillen verließ ich nicht den lieben Platz! (72)

Dieselbe Erfahrung wiederholte sich, wenn der Knabe dem Fluss

nachsah, weiter und "immer weiter", bis er sich in "wunderbaren
Ahndungen" und "dem Anschauen einer unsichtbaren Ferne verlor"

(73).
Dieser Brief markiert eine psychohistorische Schlüsselstelle. Er

zeigt — als ob er die hier vorgetragene Interpretation bekräftigen wollte

—, wie die Anziehungskraft der landschaftlichen Weite, die so selige
wie schmerzliche Horizontsehnsucht entsteht am Kindheitsort, in

vergessener Frühzeit, mit den ersten Trennungen und Verlusterfahrungen

der Individuation. Landschaft wird gleichsam zum
'Übergangsobjekt',37 das an die Stelle der 'guten Mutter' tritt, und an dem
schliesslich die produktive Einbildungskraft sich übt, mit "wunderbaren

Ahndungen" (73) Zukunft zu entwerfen auf dem Weg der Selbstsuche.

"Vorträumen" wird Jean Paul das nennen.38

Die Faszination des Horizonts, die Sehnsucht in die Ferne findet
sich nicht in früheren Texten der deutschen Aufklärungszeit; sie wird
sich indes entfalten in unzähligen (auto)poetischen Landschaftsevo-
kationen der Folgezeit — wobei die Fernsehnsucht bezeichnenderweise

sich verbinden kann mit der Suche nach einer vergessenen
Herkunft: "Wohin gehn wir denn hin?" "Immer nach Hause", heisst
es in Heinrich von Ofterdingen.39 Man denke an Hyperions lichterfüllte
Landschaften, mit Anklängen an Werther bis zu den Wenn-Perioden,
an die vielen romantischen Wanderer von Stembald bis zum Tauge -

37 Zu den Begriffen 'Übergangsobjekt', auch 'Übergangsraum' vgl. Winnicott, Vom

Spiel %iir Kreativität, a.a.O., S. 10-36.
38 Jean Paul Richter, Flegeljahre. Eine Biographie, Werke in sechs Bänden, hg. v. Nor¬

bert Miller, München, Hanser, 1959, Bd. 2, S. 673—674.

39 Novalis (Friedrich von Hardenberg), Schriften in vier Bänden, hg. v. Paul Kluck-
hohn und Richard Samuel, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1960,
Band 1, Das dichterische Werk, S. 325.



Landschaftserfahrungen um 1770 89

nichts, die so oft den Umschlag erfahren von wunderbaren Verhei-

ssungen des Horizonts zum Sich-Verloren-Fühlen in der Weite. Aber
auch in späteren Landschaftsdarstellungen, bei Keller, bei Stifter
(beide 'Muttersöhne') gibt es sehr eindrucksvolle Evokationen des to-
talisierenden Fernblicks bis zum Horizont.



90 Verena Ehrich-Haefeli

Bibliographie

Texte :

Brockes, Barthold Hinrich, Auszug der vornehmsten Gedichte aus dem Irdi¬
schen Vergnügen in Gott, Deutsche Neudrucke, Reihe Texte des 18.

Jahrhunderts, Stuttgart, Metzler, 1965.

— Irdisches Vergnügen in Gott. Naturlyrik und Gehrdichtung, ausgewählt
und hg. v. Hans-Georg Kemper, Stuttgart, Reclam, 1999.

Goethe, Johann Wolfgang, "Die Leiden des jungen Werthers", Werke,

Hamburger Ausgabe in 14 Bänden, Band 6, hg. von Erich Trunz,
10., neubearbeitete Auflage, München, Beck, 1982.

— Aus meinem Gehen. Dichtung und Wahrheit. Hamburger Ausgabe,
Bd. 10.

Kant, Immanuel, "Kritik der Urteilskraft", Werke in 6 Bänden, hg. v.
Wilhelm Weischedel, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft,

1983, Bd. 5.

Klopstock, Friedrich Gottlieb, Oden, Auswahl und Nachwort von
Karl Ludwig Schneider, Stuttgart, Reclam, bibliographisch ergänzte

Ausgabe, 1999.

La Roche, Sophie von, Geschichte des Dräuleins von Sternheim, hg. v. Bar¬

bara Becker-Cantarino, Stuttgart, Reclam, 1983.

— Melusinens Sommerabende, hg. von Christoph Martin Wieland, Halle,
1806.

Novalis (Friedrich von Hardenberg), Schriften in 4 Bänden, Band 1: Das
dichterische Werk, hg. v. Paul Kluckhohn und Richard Samuel,
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1960.

Abhandlungen:

Binder, Wolfgang, "'Genuss' in Dichtung und Philosophie des 17.

und 18. Jahrhunderts", Aufschlüsse. Studien %ur deutschen Giteratur,

Zürich, Artemis, 1976, S. 7—33.

Collot, Michel, Va poésie moderne et la structure d'horizon, Paris, PUF,
1989.

— Paysage etpoésie du romantisme à nosjours, Paris, Corti, 2005.

Ehrich-Haefeli, Verena, "Individualität als narrative Leistung. Zum
Wandel der Personendarstellung in Romanen um 1770 — Sophie
La Roche, Goethe, Lenz", Geschichte und Vorgeschichte der modernen



Landschaftserfahrungen um 1770 91

Subjektivität, hg. v. Reto Fetz, Roland Hagenbüchle und Peter
Schulze, Berlin, de Gruyter, 1998, S. 811—843.

— "Die Kreativität der Söhne. Zur psychohistorischen Genese der
modernen Individualität", Kulturtheorie, 'Freiburger
literaturpsychologische Gespräche", 2005, Bd. 24, S. 241-278.

— "Text und Körper bei Wieland und Maler Müller", Autorität und

Sinnlichkeit, hg. von Karol Sauerland, Frankfurt a.M. - Bern — New
York, Peter Lang, 1986, S. 237—280.

— "Zur Genese von 'Mütterlichkeit' 1750—1800. Brentanos 'Chroni-
ka des fahrenden Schülers' im psychohistorischen Kontext",
Psychoanalyse und die Geschichtlichkeit von Texten, "Freiburger
literaturpsychologische Gespräche", 1995, Bd. 14, S. 41—64.

— '"Auf dem See'. Unterwegs vom Narzißmus zum Weltbezug",
Methoden im Gespräch, "Freiburger literaturpsychologische
Gespräche", 1996, Bd. 15, S. 107-121.

— "Die Frau als Hüterin der Idylle. Zur Ausdifferenzierung der
Geschlechter am Beginn der bürgerlichen Moderne (Gessner,
Goethe, Voss)", Antiquitates Renatae. Deutsche undfranzösische Beiträge

Zur Wirkung derAntike in der europäischen Literatur., hg. v. Verena Eh-
rich-Haefeli, Hans-Jürgen Schräder, Martin Stern, Würzburg,
Könighausen und Neumann, 1998, S. 113—132.

Foucault, Michel, Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines,

Paris, Corti, 1966.

Kaiser, Gerhard, "'Denken' und 'Empfinden'. Ein Beitrag zur Spra¬
che und Poetik Klopstocks", Friedrich Gottlieb Klopstock, "Text und

Kritik", Sonderband, 1981, S. 10—28.

Kohut, Heinz, Narzißmus, Frankfurt a.M., suhrkamp taschenbuch

Wissenschaft, 1973.

Koschorke, Albrecht, Die Geschichte des Horizonts. Grenze und Grenzüber¬

schreitung in literarischen Landschaftsbildern, Frankfurt a.M., Suhrkamp,
1990.

Koselleck, Reinhart, Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zei¬

ten, Frankfurt a.M., 1979.

Langen, August, Anschauungsformen in der deutschen Dichtung des 18. Jahr¬

hunderts. Rahmenschau und Rationalismus, Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 3. Aufl., 1968.

— "Verbale Dynamik in der dichterischen Landschaftsschilderung
des 18. Jahrhunderts", Gesammelte Studien zur neueren deutschen Spra-



92 Verena Ehrich-Haefeli

che und Eiteratur, hg. v. Karl Richter/Gerhard Sauder, Berlin, 1978,
S. 21-86.

Mattenklott, Gert, "Die Leiden des jungen Werthers", Goethe Hand¬

buch, Stuttgart, 1997, Bd. 3, S. 51—100.

Sauder, Gerhard, Empfindsamkeit. Voraussetzungen und Elemente, Stutt¬

gart, Metzler, 1974.

— Empfindsamkeit. Quellen und Dokumente, Stuttgart, Metzler, 1980.

Smuda, Manfred (Hg.), Eandschaft, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1986.

Szondi, Peter, "Das Naive ist das Sentimentalische", Eektüren und
Eektionen. Hersuche über Eiteratur, Eiteraturtheorie und Eiteratursofiolo-
gie, Frankfurt a.M., 1973, S. 47—99.

Vaget, Hans Rudolf, "Die Leiden des jungen Werthers", Goethes Er-
fhliverk, hg. v. Paul Michael Lützeler, Stuttgart, Reclam, 1998,
S. 37-72.

Wegmann, Nikiaus, Diskurse der Empfindsamkeit. Zur Geschichte eines

Gefühls in der Eiteratur des 18. Jahrhunderts, Stuttgart, Metzler, 1988.

Wiethölter, Waltraud, Nachwort "Zur Deutung" der Eeiden des jungen
Werthers, Frankfurter Goethe-Ausgabe, Abt. I, Band 8, hg. v. Waltraud
Wiethölter, Frankfurt a.M., Deutscher Klassiker Verlag, 1994,
S. 938-958.

Winnicott, D. W. Reifungspro^esse und fordernde Elmwelt, Giessen, Psy-
chosozial-Verlag, 2002 (englisch 1965).

— Vom Spiel r(ur Kreativität, Stuttgart, Klett-Cotta, 1974.



Landschaftserfahrungen um 1770 93

Abstract

L'analyse comparative de deux rencontres romanesques avec le paysage, presque
simultanées mais structurées de manière très différente, fait voir l'émergence d'une
nouvelle conception du sujet qui marque le grand tournant entre l'ancien régime et la

modernité. L"individualité moderne' est caractérisée par dynamisation, une tempora-
lisation: le calme bonheur du 'Landleben', d'une vie bucolique dans le cercle des

saisons, ne satisfait plus un sujet qui se sent et se sait 'en devenir', pussé par un désir
insatiable vers un but toujours élusif. L'horizon, promesse de l'inatteignable, devient

important. — La contribution que peut fournir la psycho-histoire pour comprendre
cette transformation est esquissée à la fin de l'article.

Textes principaux: Sophie von La Roche, Geschichte des Fräuleins von Sternheim, 1771, et
Goethe, Die Leiden desjungen Werthers, 1774.




	Landschaftserfahrungen um 1770 : vom Preis Gottes in der Natur zur Selbstsuche im wechselnden Spiegel der Landschaft (Sophie La Roche: Geschichte des Fräuleins von Sternheim - Goethe: Die Leiden des jungen Werthers)

