Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (2007)
Heft: 38: Literarische Landschaftsbilder = Images littéraires du paysage =

Immagini letterarie del paesaggio = Images of literary landscapes

Artikel: Le Voyage en ltalie et Corinne : pour un imaginaire de la campagne
romaine

Autor: Darbellay, Laurent

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006440

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Laurent Darbellay

Le Voyage en Italie et Corinne

Pour un imaginaire de la campagne romaine

J’espére que vous aurez trouvé comme moi
a Rome un grand apaisement de 'ame. Rien
ne fait prendre son parti sur les événements
présents comme les événements passés.
(Lettre de Chateaubriand a Madame de
Staél, 25 mars 1805)!

usqu’a la fin du XVIIle siécle perce dans les textes francais un dé-

sintérét, voire un dégotit pour le paysage de la campagne romaine.

Ainsi Charles de Brosses, évoquant dans une de ses Lettres familiéres
d’Italie son voyage vers la Ville Eternelle, se montre bien peu convain-
cu par les alentours de Rome:

Cela nous mena a peu pres jusqu’a Ronciglione, bicoque embellie par les maisons
de campagne des Romains; et puis voila la vraie campagne de Rome qui se pré-
sente. Savez-vous ce que c’est que cette campagne fameuse ? C’est une quantité
prodigieuse et continue de petites collines stériles, incultes, absolument désertes,
tristes et horribles au dernier point. II fallait que Romulus fat ivre quand il son-
gea a batir une ville dans un terrain aussi laid.2

C’est seulement au tout début du XIXe siecle que la campagne ro-
maine commence a c¢tre véritablement découverte et exploitée
pleinement, en tant que paysage, par la littérature frangaise, et princi-
palement dans deux textes: d’une part, le oyage en Italie, récit viatique
de Francois-René de Chateaubriand publié en 1827 dans le tome VII
de ses ceuvres complétes, mais dont deux parties essentielles, la céle-
bre Lettre a M. de Fontanes sur la campagne romaine et le Voyage an Mont-

1 Francois-René de Chateaubriand, Correspondance générale, t. 1 (1789-1807), Paris,
Gallimard, 1977, p. 356.

2 Chatles de Brosses, Lettres familiéres d'l1alie, Paris, Complexe, 1995, p. 134. Ces let-
tres écrites entre 1739 et 1740 ont été publiées de fagon tronquée en 1799 avant
d’étre republiées au XIXe siécle.

Colloquium Helveticum 38/2007



28 Laurent Darbellay

Vésuve, paraissent peu apres le séjour italien de I’écrivain, respective-
ment en 1804 et 1806; 3 d’autre part, le roman de Germaine de Staél
Corinne on I'Italie, publié en 1807 .4

Tant Chateaubriand que Madame de Staél se montrent particulie-
rement sensibles aux paysages qui entourent Rome. Le premier écrit
ainsi, contemplant la campagne de Tivoli: “Il serait difficile de trouver
dans le reste du monde une vue plus étonnante et plus propre a faire
naitre de puissantes réflexions. Je ne parle pas de Rome, dont on
apercoit les domes, et qui seule dit tout ; je patle seulement des lieux
et des monuments renfermés dans cette vaste étendue”.> Bien que
Rome puisse a elle seule dire “tout”, ce ne sont pas ses domes loin-
tains, mais la vue du paysage et des monuments de Tivoli qui sont les
plus aptes a éveiller et a toucher Pesprit. De méme, la nature italienne,
et en particulier romaine, semble avoir exercé une grande influence
sur Madame de Staél. Alors que le paysage n’occupe qu’une place res-
treinte dans ses premiers ouvrages , et principalement dans Defphine, il
posséde dans Corznne un statut que Béatrice Didier qualifie de “cen-
tral, vital”.6 Corinne on I'ltalie est en effet un ouvrage qui oscille entre le
roman et le récit de voyage, comme le suggére son sous-titre. Il
contient beaucoup de précisions artistiques, archéologiques et paysa-
geres sur I'Italie, et en particulier sur Rome et ses alentours.” Dans
leurs études sur Corinne, Laure Lévéqued et Simone Balayé® soulignent
que Madame de Staél tenait a I'alliance des deux éléments et qualifiait
souvent dans sa correspondance Corinne de “roman-voyage”.

3 La Lettre est publiée le 3 mars 1804 dans le Mercare de France, les pages sur le Vé-
suve le 12 juillet 1806 dans la méme revue.

4 Ces deux textes sont directement rattachés a une expérience réelle de I'Ttalie:
Chateaubriand, nommé en mai 1803 secrétaire a la Légation de Rome, y réside
jusqu’en janvier 1804, tandis que Madame de Staél, exilée de France par Bonapar-
te, voyage en Italie de décembre 1804 a juin 1805.

5 Frangois-René de Chateaubriand, VVoyage en lialie, édition de ].-M. Gautier, Gene-
ve, Droz, et Paris, Minard, 1969, p. 140-141.

6 Béatrice Didier, “Mme de Staél et I'écriture du pinceau”, Lfm’tare-ﬁmme, Paris,
PUF, 1991, p. 116.

7 Les Livtes I 2 X, c’est-a-dire la moitié de Corinne, sont consacrés au séjour romain
de Corinne et Oswald.

8 Laure Lévéque, Corinne on Ilialie: poétigue et politigue, Paris, Editions du Temps,
1999.

9  Simone Balayé, Les Carnets de voyage de Madame de Staél: contribution a la ge-
nése de ses ceuvres, Genéve, Droz, 1971.



Le Voyage en ltalie et Corinne 29

Le rapprochement des deux textes majeurs de ce que Sainte-
Beuve appelle une “école romaine”0 de la littérature francaise du
premier XIXe siecle permet de voir que non seulement Chateau-
briand et Madame de Staél, qui se connaissent et entretiennent des
rapports intellectuels et amicaux,!! sont les premiers a exalter la cam-
pagne romaine, mais qu’ils élaborent un imaginaire trés proche de
cette campagne. Cet imaginaire partagé, qui combine subjectivité et
sensorialité multiple, perception intime et sens de ’'Histoire, nature et
culture, s’articule essentiellement autour de trois axes: I'interaction en-
tre nature et ruines, la prégnance du pictural dans la description du
paysage, et enfin 'importance attribuée aux éléments sonores.

Ruines et paysages champétres

Le motif de la ruine apparait comme une évidence pour penser la
perception de Rome dans la littérature francaise du début du XIXe
siecle; ainsi que le résume Jean-Maurice Gautier, la poésie des ruines
“est née 2 Rome”, car c’est tout d’abord 1a que “maint voyageur a été
sensible a la chute des empires, et s’est assis sur le fut d’une colonne
brisée”.12 De nombreux écrivains frangais du XVIlIe se sont penchés
sur les ruines romaines: le président de Brosses, Chatles Duclos, le
président Dupaty et le chevalier Bertin.13 Voici comment Duclos,
dans son Voyage en Italie de 1791, décrit son approche de Rome: “Des
mon arrivée 2 Rome, je suivis le plan que je m’étais fait, c’est-a-dire

10 Charles-Augustin Sainte-Beuve, Chateanbriand et son groupe littéraire sous l'empire, to-
me I, Paris, Garnier, 1861, p. 399.

11 Plusieurs échanges épistolaires illustrent cette proximité, par exemple cette lettre
a Chateaubriand datée du 3 décembre 1803, c’est-a-dire durant le séjour italien de
I’écrivain: “Mon cher Francis, donnez-moi une place dans votre vie [...]. Faites
que, de quelque maniére, nous nous réunissions. Est-ce que vous ne sentez pas
que mon esprit et mon ame entendent la vitre, et ne sentez-vous pas en quoi
nous nous ressemblons, a travers nos différences” (Germaine de Staél, Choix de
lettres, Paris, Klincksieck, 1970, p. 237. Cette lettre est également reproduite dans
les Meémoires d’ontre-tombe, tome 1, Paris, Gallimard, Bibliotheque de la Pléiade,
1951, p. 523).

12 Jean-Maurice Gautier, “Chateaubriand: du préromantisme au premier romantis-
me”, Le Préromantisme: hypothéque ou hypothése?, Paris, Klincksieck, 1975, p. 225.

13 Voir Roland Mortiet, La Poétigue des ruines en France, ses origines, ses variations de la
Renaissance a Vietor Hugo, Genéve, Droz, 1974, pp. 142-153.



30 Laurent Darbellay

que je sortais le matin en frac pour me promener dans les ruines. Les
débris des monuments qui, dans cet état de destruction, sont encore
les témoins de la grandeur romaine, jettent I’ame dans une sorte de
mélancolie qui n’est pas la tristesse”.14

Toutefois, la majorité de ces écrivains se concentrent sur les ruines
de la ville, et quand ils évoquent Tivoli, c’est en privilégiant la villa
d’Hadrien ou les maisons de Mécene et Horace. Et lorsque le cheva-
lier Bertin décrit dans quelques vers de PE/égie XI des Elégies la
cascade et les champs de Tivoli, il élabore avant tout un paysage ima-
ginaire, un espace délicat et lumineux qui ressemble 2 un paradis
perdu — d’ailleurs, 'auteur ne s’est jamais véritablement rendu en Ita-
lie. Quant au président Dupaty, pourtant sensible au motif des ruines
tout au long de ses Lettres sur ['ltalie, il révele lors de son arrivée a
Rome un dédain a la fois pour la ville moderne et pour la nature qui
lentoure:

Quoi ! C’est 1a Rome | quoi | Rome, qu’on présentait autrefois des extrémités de
I’Asie, c’est aujourd’hui le désert, c’est le tombeau de Néron qui I'annonce.

Non, cette ville, ce n’est pas Rome; c’est son cadavre: cette campagne, ou elle git,
est son tombeau; et cette populace, qui fourmille au milieu d’elle, des vers qui la
dévorent.15

Au contraire, Chateaubriand et Madame de Staél ne considerent pas
la campagne romaine comme le “tombeau” de Rome, mais choisis-
sent d’élaborer des paysages littéraires ou ruines et nature
s’entremélent.

On sait que les ruines occupent une place essentielle dans le [oya-
ge en ltalie, et plus largement dans lesthétique de Chateaubriand.16
Elles permettent a I’écrivain un investissement imaginaire tourné vers
le passé, vers I'Histoire, et constituent avant tout des memento mori

14 Charles Duclos, Voyage en Italie on considérations sur I'ltalie, Maestricht, J. P. Roux,
1793, p. 57-58.

15 Charles Dupaty, Lettres sur ['ltalie en 1785, tome I, Paris, De Senne, 1788, p. 205.

16 Voir le chapitre consacré par Roland Mortier a Chateaubriand (I« Poétigue des rui-
nes en France, ses origines, ses variations de la Renaissance a Victor Hugo, op. cit.,
pp- 170-193), Jean-Pierre Richard, Paysage de Chateanbriand, Paris, Seuil, 1967,
Marcel Raymond, “Chateaubriand et la réverie devant la mort”, Romantisme et réve-
rie, Paris, Corti, 1978, ainsi que le volume édité par Jean-Claude Berchet
Chateanbriand. Le tremblement du temps, Toulouse, Presses universitaires du Mirail,
1994,



Le Voyage en ltalie et Corinne 31

rappelant 'aspect éphémeére de la vie et la vanité de toutes choses,
qu’il s’agisse d’une trajectoire individuelle ou de la destinée d’'un Em-
pire. De plus, comme I'a montré Jean-Pierre Richard, a I’érosion
externe de la ruine répond chez Chateaubriand un délitement intime
du sujet. La ruine est alors lintuition d’un présent fantome, d’une
existence éprouvée comme fragilité et comme songe.!”

Si les vestiges romains évoqués dans le Voyage en Italie s’inscrivent
dans cette sensibilité,!8 il faut noter que Chateaubriand envisage sou-
vent les ruines romaines dans une interaction avec leur cadre naturel.
Ainsi la Lettre a Fontanes, qui constitue un morceau de bravoure dédié
aux ruines, rapproche dés les premicres lignes les vestiges du passé et
I'espace qui les entoure: “Il faut maintenant, mon cher ami, vous dire
quelque chose de ces ruines dont vous m’avez recommandé de vous
patler, et qui font une si grande partie des debors de Rome, ses campa-
gnes et ses ruines”.!® La campagne et les ruines vont de pair dans la
perception de I’écrivain, comme lillustre la suite de la Le##re. La des-
cription du Tombeau de Néron n’apparait que dans un second temps,
apres que le texte a évoqué en détail le paysage désolé dans lequel
viennent s’inscrire les “ruines d’aqueducs et de tombeaux”.20 Ce
mouvement d’aller-retour entre espace naturel et ruines structure de
facon récurrente les descriptions du eyage en Italie, comme durant
cette évocation de la voie Tiburtine: “Le grand chemin de Rome se
déroule aussi dans la campagne ; c’était 'ancienne voie Tiburtine au-
trefois bordée de sépulcres, et le long de laquelle des meules de foin
élevées en pyramides imitent encore des tombeaux”.2! La ruine a cédé
sa place a des meules de foin, dont la forme mime certes encore le

17 Que 'on songe par exemple au passage suivant du oyage en Italie: “Clest ainsi,
mon trés cher ami, que nous sommes avertis a chaque pas de notre néant:
’homme cherche au dehors des raisons pour s’en convaincre ; il va méditer sur
les ruines des empires, il oublie qu’il est lui-méme une ruine encore plus chance-
lante, et qu’il sera tombé avant ces débris”. (Francois-René de Chateaubriand, ap.
at, p. 133).

18 Voir Jean-Paul Clément, “Chateaubriand et la campagne romaine”, Chateanbriand
romain, catalogue d’exposition, Nanterre, Conseil Général des Hauts-de-Seine et
Chiatenay Malabry, Maison de Chateaubriand, 2004, pp. 115-135.

19 Francois-René de Chateaubriand, [“oyage en Italie, op. cit., p. 123.

20 Ibid., p. 124.

21 Ibid., p. 140.



32 Laurent Darbellay

vestige du passé, mais qui replacent la nature au cceur de la descrip-
tion paysagere.

Alors que dans un célebre passage du Génie du Christianisme, Cha-
teaubriand juge que “les ruines jettent une grande moralité au milieu
des scenes de nature” et que les yeux “reviennent toujours s’attacher
sur elles”,22 dans le 1oyage en Italie les ruines ne sont pas pensées en
elles-mémes, mais dans leur profonde interaction avec la nature qui
les entoure. D’ailleurs, 'auteur releve déja dans sa Letzre sur l'art du des-
sin dans les paysages de 1795 I'importance d’envisager le paysage —
pictural ou littéraire — comme un tout, comme une combinaison de
tous ses éléments: “ce qui nous charme dans ces tableaux [picturaux],
ce sont les harmonies et les oppositions des vieux bois et des boca-
ges, des rochers arides et des prairies parées de toute la jeunesse des
fleurs”.23 Quant a Madame de Staél, elle adopte une approche similai-
re dans Corinne, en particulier dans le Livre V intitulé “Les tombeaux,
les églises et les palais”; ce n’est pas de facon “autonome”, mais au
gré de promenades dans la nature romaine et de commentaires sur les
paysages que sont évoqués différents vestiges paiens et chrétiens.

Il existe toutefois une différence importante dans les rapports éla-
borés par les deux auteurs entre les ruines et les éléments naturels du
paysage. Chez Chateaubriand, la dimension mélancolique et mortifére
de la ruine romaine tend a contaminer la nature environnante. Au dé-
but de la lettre a Fontanes, et reprenant un topos du XVIIIe siecle,
Chateaubriand juge que la campagne romaine rappelle un désert: les
ruines surgissent dans “une terre composée de la poussiére des morts
et des débris des empires”. Il poursuit: “Souvent dans une grande
plaine j’ai cru voir de riches moissons; je m’en approchais: des herbes
flétries avaient trompé mon ceil. Parfois sous ces moissons stériles
vous distinguez les traces d’une ancienne culture”.24 La stérilité “irra-
die”” autour des ruines.

Au contraire, Madame de Staél choisit de “dynamiset” narrative-
ment les vestiges du passé, une dynamique qui va méme jusqu’a une

22 Frangois-René de Chateaubriand, “Des ruines en général”, Le Génze du Christia-
nisme, tome II, troisieme partie, livte cinquiéme, chapitre trois, Paris, Garnier-
Flammarion, 1966, p. 40.

23 Frangois-René de Chateaubriand, “Lettre sur I'art du dessin dans les paysages”,
Correspondance générale, t. 1, op. cit., p. 70.

24 Frangois-René de Chateaubriand, Voyage en Italie, op. cit., p. 124.



Le Voyage en ltalie et Corinne 33

revitalisation de la nature. Dans son Etude sur le temps humain consa-
crée 2 Madame de Staél, Georges Poulet observe que le souvenir
possede souvent dans son ceuvre une dimension douloureuse: “dans
la fagon méme dont elle appréhende le passé, il est difficile de discer-
ner une détente, une impression de douceur et d’apaisement”.2> Et
pourtant, le contexte particulier de la campagne romaine, qui méle
paysage et ruines, permet aux personnages et au narrateur de Corinne
de déployer une réverie autour de ’Antiquité:

Oswald ne pouvait se lasser de considérer les traces de 'antique Rome, du point
élevé du Capitole ou Corinne I'avait conduit. La lecture de I'histoire, les ré-
flexions qu’elle excite, agissent bien moins sur notre dme que ces pietres en
désordre, que ces ruines mélées aux habitations nouvelles. Les yeux sont tout-
puissants sur I’ame: aprés avoir vu les ruines romaines, on ctroit aux antiques
Romains, comme si 'on avait vécu de leur temps.26

Les ruines, percues en combinaison avec I'espace qui les entoure (ici
la Rome moderne et vivante, ailleurs la campagne), n’ont pas sur les
observateurs I'effet mélancolique du memento mori. Ainsi, dans un pas-
sage ultérieur du livre, situé a la Villa Borghese (donc a la limite entre
la ville et la campagne), le narrateur de Corinne met en scene, a partir
d’un paysage de ruines, une réverie ressuscitant presque la mythologie
antique:

Oswald et Corinne terminérent leur voyage de Rome par la Villa Borghése, celui
de tous les jardins et de tous les palais romains ou les splendeurs de la nature et
des arts sont rassemblées avec le plus de gott et d’éclat. On y voit des atbres de
toutes les espéces et des eaux magnifiques. Une réunion incroyable de statues, de
vases, de sarcophages antiques, se mélent avec la fraicheur de la jeune nature du
sud. La mythologie des anciens y semble ranimée. Les naiades sont placées sur le
bord des ondes, des nymphes dans des bois dignes d’elles, les tombeaux sous des
ombrages €lyséens, la statue d’Esculape est au milieu d’une ile, celle de Vénus
semble sortir des ombres; Ovide et Virgile pourraient se promener dans ce beau
lieu, et se croire encore au siécle d’Auguste.2’

25 Georges Poulet, “Madame de Staél”, Etudes sur le temps humain IV, Mesure de
Linstant, Paris, Plon, 1968, p. 202.

26 Getrmaine de Staél, Corinne, édition de Simone Balayé, Paris, Gallimard, coll. Fo-
lio, 1985, p. 111.

27 b, p. 141.



34 Laurent Darbellay

On passe progressivement d’une modalisation, qui garde une certaine
prudence (la mythologie “semble ranimée”), a des formules plus am-
bigués qui jouent sur les référents: les “naiades” qui sont positionnées
“sur le bord des ondes”, “des nymphes” qui occupent des “bois di-
gnes d’elles,”, renvoient évidemment a des ceuvres d’art — statues ou
décorations de tombeaux —, mais le choix de les placer en sujet leur
donne une dimension active, presque “vivante”.

Ainsi que I'a relevé Béatrice Didier, la perception dynamique et
revitalisante des vestiges situés dans la campagne tend méme a
“contaminer” la nature environnante, qui se trouve alors vivifiée.28
Tandis que Chateaubriand observe autour des ruines des “herbes flé-
tries” et des “moissons stériles”, le narrateur de Corinne renverse
totalement, des les premiéres pages du chapitre consacré aux tom-
beaux, cette dynamique entre ruines et nature:

L’aspect de la campagne autour de Rome a quelque chose de singuliérement re-
marquable: sans doute c’est un désert, car il n’y a point d’arbres ni d’habitations;
mais la terre est couverte de plantes naturelles que I’énergie de la végétation re-
nouvelle sans cesse. Ces plantes parasites se glissent dans les tombeaux, décorent
les ruines, et semblent la seulement pour honorer les morts. On dirait que
l'orgueilleuse nature a repoussé tous les travaux de ’homme, depuis que les Cin-
cinnatus ne conduisent plus la charrue qui sillonnait son sein; elle produit des
plantes au hasard, sans permettre que les vivants se servent de sa richesse.2?

La ou 'aspect semi-désertique constitue pour Chateaubriand un cadre
immuable et stérile pour les ruines, il représente dans Corinne un point
de départ a partir duquel le texte peut décrire différentes activités des
plantes: se glisser dans les tombeaux, les décorer, se reproduire. La
demeure méme de Corinne a Tivoli, située au-dessus de la cascade et
en face du temple de la Sibylle, offre un paysage dont le charme tient
a la combinaison dynamique entre nature et ruine: les vestiges “se
confondent avec les arbres, avec la nature”, et en conséquence, “le
paysage, de quelque point de vue qu’on le considérat, faisait tableau
avec le temple qui était la comme le centre ou 'ornement de tout”.30

28 Béatrice Didier, “Mme de Staél et ’écriture du pinceau”, art. cit., p. 120-121.
29  Germaine de Staél, op. ait., p. 130.
30 Ibid., p. 230.



Le Voyage en ltalie et Corinne 35

Paysages picturaux

Si les ruines occupent une place importante dans les deux textes, et en
particulier dans le 1gyage en Italte, 1a peinture y joue également un réle
essentiel, au point que Pon puisse parler d’une véritable prégnance du
pictural dans la perception de la campagne romaine chez Chateau-
briand et Madame de Staél.

Bien sar, la ruine en elle-méme contribue a renforcer la dimension
pittoresque d’'un paysage naturel. Chateaubriand souligne ainsi, dans le
Génze, le potentiel effet pittoresque des ruines: “Les ruines, considé-
rées sous les rapports du paysage, sont plus pittoresques dans un
tableau, que le monument frais et entier. [...] quand ces temples vien-
nent a crouler, il ne reste que des débris 1solés, entre lesquels P'ceil
découvre au haut et au loin les astres, les nues, les montagnes, les
fleuves et les foréts”.31 Ainsi, la description littéraire de paysages ro-
mains combinant ruines et nature s’inscrit dans une esthétique
fortement “picturale”.

Qui plus est, et comme I’a montré Philippe Antoine dans son étu-
de sur les récits viatiques de Chateaubriand,32 le oyage en ltalie
contient de nombreuses occurrences de termes connotés picturale-
ment — tableau scéne, peinture, point de vue, fond, pinceau. De
méme, on peut relever le souci qu'a Chateaubriand de construire cer-
tains paysages par lignes (horizontales et verticales), ainsi que par un
étagement rigoureux des plans. Pour Antoine, ces procédés inspirés
de l'art pictural s’inscrivent dans le débat qui rapproche peinture et
littérature dans Uut pictura poesis;?? la poésie serait supérieure 2 la pein-
ture, a condition de lui ressembler et d’aboutir 2 un morceau
détachable, un paysage écrit qui est lui-méme sa propre fin, une prose
qui “se donne en spectacle”.

31 Francois-René de Chateaubtiand, “Effet pittoresque des ruines”, e Génie du
Christianisme, tome 11, op. cit., chapitre quatte, p. 42.

32 Philippe Antoine, Les Réwts de 1 oyage de Chateanbriand: contribution d l'étude d'un gen-
re, Paris, Champion et Geneéve, Slatkine, 1997, pp. 137138 et 276-281. Voir
aussi Alain Guyot, “Ce moncean de ruines ... Sens et fonction des descriptions dans
la Lettre a M. de Fontanes sur la campagne romaine’, Bulletin de association Guillanme
Budé, n° 1, avril 1998, pp. 87-100.

33 Pour une réflexion d’ensemble sur cette tradition, voir Rensselaer W. Lee, U? pic-
tura poesis, Humanisme et ihéorie de la peinture. XVe-X1V/1II, Paris, Macula, 1991 (1
édition anglaise en 1967).



36 Laurent Darbellay

Mais la démarche de Germaine de Staél, et surtout celle de Cha-
teaubriand, dépassent cet aspect pictural relativement traditionnel du
paysage littéraire. D’une part, les deux écrivains proposent un jeu plus
complexe et plus profond sur les modalités picturales de traitement
du paysage romain. D’autre part, la valeur picturale de la description
paysagere n’est pas chez les deux auteurs envisagée seulement comme
morceau détachable, mais aussi comme choix stylistique destiné a
rendre compte d’une réalité qui semble, ontologiquement, tirée en di-
rection de lart.

Ainsi, Chateaubriand choisit a plusieurs reprises de décrire un
paysage a travers un procédé de surcadrage, par exemple durant sa vi-
site 2 Tivoli:

Le temple des Stoiciens est peu éloigné de la place d’Armes. Par 'ouverture d’un
portique, on découvre, comme dans un optique, au bout d’une avenue d’oliviers
et de cypres, la montagne de Palomba, couronnée du premier village de la Sabine.
A gauche du Poecile, et sous le Poecile méme, on descend dans les Cento-Cellae
des gardes prétoriennes.34

Il ne s’agit plus pour Chateaubriand, dans ce passage, d’utiliser sim-
plement au sens métaphorique des termes tels que pinceau ou
peinture, ou d’élaborer une description comme un “tableau autono-
me”. L’auteur signale doublement, par le motif du cadre et par
I’évocation d’un dispositif optique, la dimension picturale de son re-
gard sur le paysage romain. On ne peut s’empécher de penser, mutatis
mutandis, a ce que Roland Barthes écrit au sujet de Sarrasine de Balzac:
“Toute description littéraire est une vue. On dirait que I’énonciateur,
avant de décrire, se poste a la fenétre, non tellement pour bien voir
mais pour fonder ce qu’il voit par son cadre méme”.35

Le gott de Chateaubriand pour une perception surcadrée du
paysage apparait d’ailleurs déja dans le chapitre du Génze du Christia-
nisme consacré a la valeur pittoresque des ruines: les vestiges peuvent
en effet susciter “un jeu de 'optique” par lequel “I’horizon recule, et
les galeries suspendues en I'air se découpent sur les fonds du ciel et de

34 Frangois-René de Chateaubriand, 1syage en Italie, op. cit., p. 84
35 Roland Barthes, §/Z, Patis, Seuil, 1970, p. 56.



Le Voyage en ltalie et Corinne 37

la terre”.36 Commentant cet extrait, Jean-Pierre Richard reléve la di-
mension active de la ruine, qui “oblige I'étendue a s’écarter du
spectateur”.3” Mais il faut préciser que cette “activité” optique se tra-
duit par un effet de cadrage, comme si la ruine devenait alors
doublement pittoresque: en elle-méme, comme élément du paysage,
et comme “structure optique” qu'elle propose au regard de
I’observateur.

Au procédé du surcadrage vient s’ajouter chez Chateaubriand et
Germaine de Staél, et en particulier dans le Voyage en Italie, un gout
prononcé pour 'immobilité des scénes décrites. L’auteur semble dési-
reux de figer, du moins partiellement, 'univers qu’il évoque dans un
temps suspendu, soulignant méme le contraste entre éléments immo-
biles et mobiles:

Immeédiatement au-dessus de la chute, un troupeau de beeufs, d’anes et de che-
vaux s’est rangé le long d’un banc de sable: toutes ces bétes se sont avancées d’un
pas dans le Teverone, ont baissé le cou et ont bu lentement au courant de I'eau
qui passait comme un éclair devant elles, pour se précipiter. Un paysan sabin, vé-
tu d’une peau de chévre et portant une espéce de chlamyde roulée au bras
gauche, s’est appuyé sur un baton et a regardé boire son troupeau, scene qui
contrastait par son immobilité et son silence avec le mouvement et le bruit des
flots.38

La scéne est décrite dans une combinaison entre le mouvement de la
chute d’eau et la fixité du groupe constitué par le paysan et les ani-
maux, fablean vivant champétre qui se donne d’autant mieux a saisir
qu’il est figé sous le regard. Le paysage n’est plus alors simplement
percu comme “pittoresque”, mais plutot comme directement “pictu-
ral”.

Madame de Staél, quant a elle, choisit dans Corinne de mettre en
sceéne une extrapolation sur le paysage romain a partir de la descrip-
tion d’une toile réelle. La démarche ne consiste plus a envisager un
“morceau” de nature comme tableau, mais a effectuer une description
de paysage pictural afin de parler, indirectement, de la véritable cam-
pagne de Rome. Les tableaux évoqués appartiennent a la collection de

36 Francois-René de Chateaubriand, “Effet pittoresque des ruines”, Le Génie du
Christianisme, tome 11, op. cit., p. 42.

37 Jean-Pierre Richard, Paysage de Chateanbriand, op. cit., p. 67.

38 Francois-René de Chateaubriand, Voyage en Italie, op. cit., p. 77.



38 Laurent Darbellay

Corinne, qui est accrochée non a Rome, mais de fagon prédestinée
dans sa maison de Tivoli. Aprés avoir présenté a Oswald plusieurs
ceuvres d’art, elle décrit trois paysages, en particulier une peinture ins-
pirée de I’histoire romaine qui représente un épisode de I’histoire de
Cincinnatus: “C’est tout le luxe du midi que vous verrez dans ce
paysage, son abondante végétation, son ciel brilant, cet air riant de
toute la nature qui se retrouve dans la physionomie méme des plan-
tes”.39 Certes, Corinne stipule que la valeur du tableau tient avant tout
au fait que “T’histoire et la poésie sont heureusement unies au paysa-
ge”, mais la description qu’elle fait oublie vite le sujet de 'ceuvre d’art
(Cincinnatus et les consuls) pour s’étendre sur le paysage qui sert de
cadre a la scéne. Le commentaire de Corinne se “dégage” ainsi de la
simple démarche “ekphrastique”; non seulement le nom du peintre et
celui du tableau ne sont pas donnés par le texte (seule une note de
I'auteur précise qu’il s’agit d’une réalisation du peintre anglais Wallis),
mais la description dépasse le contexte précis de la toile, pour ren-
voyer plus largement au référent, la campagne du midi, sa végétation,
son air et son ciel.

Chateaubriand va encore plus loin que Madame de Staél dans cet-
te contamination du réel par la peinture: plutét que de décrire la
nature des environs de Rome par le biais d’ceuvres picturales, il élabo-
re des paralleles singuliers entre paysage peint et paysage naturel. La
campagne romaine est ainsi dépeinte en passant par le “filtre” des
paysagistes frangais travaillant en Italie au XVIle siecle — il évoque les
“riants coteaux de Tibur et de Lucrétile, dont le seul génie frangais a
pu retracer les graces, et qui attendaient le pinceau de Poussin et de
Claude Lorrain™.40

Mais surtout, Chateaubriand suggére a plusieurs reprises un lien
entre la lumiére de Rome et celle de TI'art pictural. Il constate par
exemple que la lumiere romaine rappelle celle qui éclaire les salons de
peinture: le jour “descendait presque toujours de la voute ou des fe-
nétres percées tres haut ; cette lumiere perpendiculaire, si égale et si
tranquille, avec laquelle nous éclairons nos salons de peinture, servait,
si jose m’exprimer ainsi, servait au Romain a contempler le tableau

39 Germaine de Staél, , op. ait., p. 237.
40 Francois-René de Chateaubriand, 1oyage en Ifalie, op. cit., p. 141.



Le Voyage en ltalie et Corinne 39

de sa vie”.4! Le choix des termes crée une correspondance entre le ré-
el romain et la peinture: la vie du Romain est un “tableau”, et la
lumiere éclaire Rome comme elle illuminerait une galerie de tableaux.
Ce lien intrinséque entre la lumiere de Rome et la peinture transparait
clairement au début de la Lettre a Fontanes. Chateaubriand détaille la
singularité¢ des teintes de la campagne romaine (“une vapeur particu-
liere”, des ombres qui ne sont “jamais lourdes et noires”, une
“gradation insensible de couleurs”), et conclut: “Vous avez sans dou-
te admiré dans les paysages de Claude Lorrain cette lumiere qui
semble idéale et plus belle que nature ? Eh bien, c’est la lumieére de
Rome 1”.42 C’est I'art de Lorrain qui doit permettre au lecteur de cet-
ner le plus précisément possible cette lumicre si “particuliere”.

Les différents procédés stylistiques “picturaux” employés par
Germaine de Staél, et surtout par Chateaubriand, suggéerent un lien
tres intense entre 'art et la vie dans la campagne de Rome. Comme
s’il s’agissait d’évoquer littérairement une réalité que 'on est non seu-
lement habitué a voir a travers les arts — la peinture de Lorrain,
Poussin —, mais qui posséde ontologiquement une nature artistique.
Se dégage ainsi des deux ouvrages une sorte de syllogisme: si tous les
éléments romains ont un rapport a I'art, si Rome est a ce point une
ville d’art, alors les paysages de la campagne romaine doivent étre
percus comme des ceuvres artistiques.

Drailleurs, si 'on quitte un instant la campagne romaine pour la
ville, on constate que 'univers pictural est si intimement rattaché a
Rome qu’il contamine méme les corps. Ainsi, dans une description du
VVoyage en Italie, 'auteur compare les habitantes de Rome avec des per-
sonnages ef des statues antiques: “Elles rappellent par leur port et leur
démarche les Clélie et les Cornélie ; on croirait voir des statues anti-
ques de Junon ou de Pallas descendues de leur piédestal et se
promenant autour de leurs temples”. Mais a cette premicre étape de la
comparaison, déja trés importante par ’accent mis sur la potentielle
dynamique des statues antiques,*> a laquelle répondrait celle des Ro-

41 b, p. 85.

42 Ibid, pp. 126-127.

43 Sainte-Beuve juge ainsi que cette derniére formule “achéve et accomplit la pen-
sée”, et quelle est la marque “du grand écrivain, qui ne laisse rien a dire apres lui
et qui ferme le cercle d’ot” (Chateaubriand et son groupe littéraire sous l'empire, tome 1,
op:cit;, p: 399



40 Laurent Darbellay

maines, vient s’adjoindre un second commentaire: “on retrouve chez
les Romains ce fon des chairs auquel les peintres ont donné le nom de
coulenr historique, et qu’ils emploient dans leurs tableaux”.#4 Le mou-
vement entre le réel et 'art 2 Rome devient alors particulierement
complexe: ce n’est plus la peinture qui imite la nature, c’est la teinte
des véritables corps qui se trouve définie, et méme identifiée et
nommeée (la “couleur historique”), via une référence picturale. L’art
permet de mieux voir et dire le réel romain.

Au souci que manifeste Chateaubriand “d’artialiser’45 les habitants
de Rome répond, dans le Livre II de Corinne, la célebre scéne de pre-
miére apparition de Corinne, que la narration transforme pro-
gressivement en une figure artistique. Lorsque la protagoniste
apparait aux yeux d’Oswald sur un char tiré par quatre chevaux
blancs, le narrateur débute sa description physique par un parallele
pictural: elle est vétue “comme la Sibylle du Dominiquin, un schall
des Indes tourné autour de sa téte, et ses cheveux du plus beau noir
entremelés avec ce schall”. Quelques lignes plus loin, cette nature “ar-
tistique” s’enrichit encore d’une comparaison avec la statuaire
antique: “sa taille grande, mais un peu forte, a la maniére des statues
grecques, caractérisait énergiquement la jeunesse et le bonheur”. En-
fin, lorsque Corinne monte les marches du Capitole, la métaphore de
la Sibylle renvoie aussi bien a ’Antiquité qu’a la toile du Dominiquin :
“La musique se fit entendre avec un nouvel éclat au moment de
I'arrivée de Corinne, le canon retentit, et la Sibylle triomphante entra
dans le palais préparé pour la recevoir” .46

Un bref et singulier épisode du VVoyage en Italie llustre Pintensité
extréme du lien entre art et perception de Rome. Evoquant la fin de
sa premiére visite a Tivoli, Chateaubriand écrit: “Je n’ai pas quitté la
villa Adriana sans remplir d’abord mes poches de petits fragments de
porphyre, d’albatre, de vert antique, de morceaux de stuc peint et de
mosaique”.47 Certes, auteur précise avoir “tout jeté” par la suite,

44 Frangois-René de Chateaubriand, gp. ciz., p. 130.

45 Pour reprendre la notion développée par Alain Roger, en particulier dans Nus ef
paysages: essai sur la fonction de lart, Paris, Aubier, 1978, et dans Court traité du paysa-
ge, Paris, Gallimard, 1997.

46 Germaine de Staél, p. at., p. 52.

47 Francois-René de Chateaubriand, gp. a2, p. 89.



Le Voyage en ltalie et Corinne 41

mais I’essentiel réside dans le désir, au cceur de la campagne romaine,
d’une appréhension littéralement matérielle de I'art (sculptural et sur-
tout pictural).#? Face a d’autres ruines, Chateaubriand pense a
I'immensité ou a la vanité du monde; ici, en revanche, prime une sen-
sualité intime de la matiére artistique, une sorte de gout fétichiste
pour la relique artistique (le stuc du décor ou le morceau de mosai-
que). Renversant le topos de la grandeur romaine, ’écrivain passe par
un étonnant mouvement d’un paysage potentiellement grandiose a un
paysage “apprivoisé” au creux de la main et dans la poche. Dans un
des passages les plus célebres du Voyage en ltalie, I'auteur juge que
“chaque homme porte en lui un monde composé de tout ce qu’il a vu
et aimé, et ou il rentre sans cesse, alors méme qu’il parcourt et semble
habiter un monde étranger”.50 En recueillant des fragments de la villa
Adriana, Chateaubriand forge a sa sensibilité intérieure le paysage pic-
tural romain “vu et aimé”.

Paysages sonores

Le geste de Chateaubriand a Tivoli, qui combine les arts de la vue
(peinture, sculpture) avec la sensualité du toucher, illustre non seule-
ment I'importance des arts plastiques, mais aussi la perception
multisensorielle du paysage champétre par les deux écrivains. Et dans
cette sensorialité complexe qui semble caractériser la campagne ro-
maine, les sonorités jouent un role clé. Ainsi, dans I'esprit des travaux

48 Le désir de préserver un fragment d’ceuvre d’art se retrouve dans LItinéraire de
Paris a Jérusalem, cette fois de fagon pleinement assumée: “Je pris, en descendant
de la citadelle, un morceau de marbre du Parthénon; j’avais recueilli un fragment
de la pierre du tombeau d’Agamemnon; et depuis j’ai toujours dérobé quelque
chose aux monuments sur lesquels j’ai passé”. (Frangois-René de Chateaubriand,
Itinéraire de Paris a [érusalem, édition de ].-C. Berchet, Paris, Gallimard, coll. Folio,
2005, p. 187).

49  Durant la méme visite a Tivoli, Chateaubriand est plus précis: “la villa Adriana a
fourni quelques restes précieux de peinture: le peu d’arabesques que j’y ai vus est
d’une grande sagesse de composition, et d’un dessin aussi délicat que putr” (gp.
ct., p. 87).

50 Francois-René de Chateaubriand, op. dit, p. 81.



42 Laurent Darbellay

d’Alain Corbin et de Jean-Pierre Gutton,>! peut-on parler de “paysa-
ges sonores” au sujet du oyage en Italie et de Corinne.>2

Le début de la Lettre a Fontanes exemplifie bien cette importance
du sonore. Si Chateaubriand utilise tout d’abord des métaphores pic-
turales en annoncant qu’il va “peindre les dehors de Rome, ses
campagnes et ses ruines”, en essayant de donner “une idée bien juste
du tableau que présente la Campagne de Rome”, il enchaine immé-
diatement non pas sur des éléments visuels, mais sur le silence qui se
dégage de cette nature:

Figurez-vous quelque chose de la désolation de Tyr et de Babylone, dont parle
PEcriture ; un silence et une solitude aussi vastes que le bruit et le tumulte des
hommes qui se pressaient jadis sur ce sol. On croit y entendre retentir cette ma-
lédiction du prophéte: Vendent tibi duo hoec subito in die und, sterilitas et viduitas.>3

La construction de ce “paysage sonore” est complexe. Chateaubriand
attribue tout d’abord au silence un qualificatif spatial (“vaste”), com-
me si ce silence se déployait dans tout ’espace champétre. Jean-Pierre
Richard a relevé I'importance, dans la perception chateaubrianesque
du paysage, de la réverbération sonore.5¢ Au cceur campagne romaine,
ce n’est toutefois plus 'écho qui se répand a I'infini, mais une autre
expérience auditive: 'absence de tout bruit. Dans un second temps,
un jeu d’écho est effectivement mis en place, mais entre le silence et
le bruit et entre le présent et le passé. Enfin, la citation du prophéte
Isaie, que 'on pourrait entendre retentir dans la nature, nous fait pas-
ser du bruit a la parole, et 2 une parole sainte. Ce paysage sonore
combine ainsi plusieurs temporalités, plusieurs types de sonorités, et il
autorise méme Chateaubriand a transformer une citation littéraire: la
phrase latine n’est plus simplement insérée dans le texte, comme sou-
vent dans le Voyage en Italie, mais elle est “mise en scéne” comme
malédiction qui résonnerait dans la campagne.

51 Alain Corbin, Les Cloches de /a terre, Paris, Albin Michel, 1994; Jean-Pierre Gutton,
Bruits et sons de notre histoire. Essai sur la reconstruction du paysage sonore, Paris, PUF,
2000.

52 Dans une récente intervention, intitulée “L’Orient par l'oreille”, Guy Barthelémy
a souligné I'importance de la dimension sonote dans L Ifinéraire de Paris d Jérusa-
Jem.

53 Frangois-René de Chateaubriand, op. cit., pp. 123-124.

54 Jean-Pierre Richard, Paysage de Chateanbriand, op. cit., pp. 87—102.



Le Voyage en ltalie et Corinne 43

Dans d’autres passages des deux textes, la valeur sonore du paysa-
ge est rattachée a une expérience sensorielle plus large. Cela est
particuliérement frappant dans I’épisode des harpes éoliennes de Co-
rinne:

En se promenant avec Corinne, Oswald s’apercut que le souffle du vent avait un
son harmonieux, et répandait dans Iair des accords qui semblaient venir du ba-
lancement des fleurs, de I'agitation des arbres, et préter une voix a la nature.
Corinne lui dit que c’étaient des harpes éoliennes que le vent faisait résonner et
qu’elle avait placées dans quelques grottes du jardin, pour remplir "atmosphere
de sons aussi bien que de parfums. Dans cette demeure délicieuse, Oswald était
inspiré par le sentiment le plus pur.>>

Non seulement la nature romaine a “une voix” qui se fait entendre
lorsque le vent caresse les fleurs ou agite les arbres, mais Corinne ac-
centue artificiellement, par le recours aux harpes ¢éoliennes, la
prégnance du sonore dans cet espace extérieur. L’'immatérialité du
vent qui balaie la campagne de Rome se traduit ainsi sensoriellement
par une harmonie sonore. De plus, en camouflant les harpes, la pro-
tagoniste renforce 'impact de leurs sonorités surgies de nulle part, et
qui en quelque sorte appartiennent a la nature romaine dans sa globa-
lité.

On notera également la véritable synesthésie a ’ceuvre dans ce
paysage: les données auditives se combinent avec les parfums de la
nature, avec certains éléments visuels (les fleurs, les arbres), et méme
avec la dimension quasi tactile du vent passant autour des cordes.
Ainsi, au contraire du début de la Iet#re a Fontanes, la dimension sono-
re de ce paysage sta€lien n’est pas exclusive, elle ne cherche pas a
s’affranchir des autres sens. Le paysage sonore se donne comme en-
globant, apte a accueillir des éléments visuels, olfactifs ou tactiles,
dans une atmospheére idéale ou “les parfums, les couleurs et les sons
se répondent”.56

Mais I'aspect le plus frappant du sonore apparait sans doute dans
le Voyage en Italie, lorsque des éléments essentiellement sonores d’un
paysage déclenchent chez Chateaubriand une réflexion intime et
mnémonique. C’est par exemple le cas au moment ou il arrive a Tivo-

55 Germaine de Staél, op. ., p. 230.

56 Chatles Baudelaire, “Correspondances”, Les Fleurs du mal, Paris, Gallimard, Bi-
bliothéque de la Pléiade, 1975, p. 11.



44 Laurent Darbellay

li. 11 s’agit, dans le Voyage en Italie, de sa premiere excursion hors de
Rome, mais au lieu de proposer au lecteur une description visuelle de
Tivoli et de la nature qui entoure, ’écrivain met en scéne un autre
type d’expérience sensorielle:

J occupe une petite chambre a 'extrémité de I'auberge, en face de la cascade, que
jentends mugir. J’ai essayé d’y jeter un regard ; je n’ai découvert dans la profon-
deur de I'obscurité que quelques lueurs blanches produites par le mouvement des
eaux. Il m’a semblé apercevoir au loin une enceinte formée d’arbres et de mai-
sons, et autour de cette enceinte un cercle de montagnes. Je ne sais ce que le jour
changera demain a ce paysage de nuit.

Le lieu est propre a la réflexion et a la réverie: je remonte dans ma vie passée...>7

D’une part, 'accent est mis sur la dimension sonore de ce paysage vu
par la fenétre (le mugissement de la cascade). D’autre part, dans un
contexte nocturne, la perception visuelle de Chateaubriand se trouve
diminuée — bien que le regard du voyageur passe par ’encadrement
pictural d’une fenétre, seuls des “lueurs” et le contour d’une enceinte
sont visibles. C’est donc en se confrontant a un paysage sonotre tres
particulier, ou il n’est plus question de synesthésies, mais au contraire
d’une primauté de 'ouie sur la vue, que la réverie rétrospective de
Chateaubriand peut se mettre en place.

Ce processus apparait de fagon encore plus claire dans le récit de
la nuit suivante a Tivoli. Chateaubriand explique:

A une heure du matin, le vent soufflant avec violence, je me suis levé, et jai passé
le reste de la nuit sur la terrasse. Le ciel était chargé de nuages; la tempéte mélait
ses gémissements, dans les colonnes du temple, au bruit de la cascade: on eut cru
entendre des voix tristes sortir des soupiraux de I'antre de la Sibylle. La vapeur de
la chute d’eau remontait vers moi du fond du gouffre comme une ombre blan-
che: c’était une véritable apparition.

Je me croyais transporté au bord des gréves ou dans les bruyéres de mon Armo-
rique, au milieu d’une nuit d’automne ; les souvenirs du toit paternel effacaient
pour moi ceux des foyers de César.>8

Les éléments visuels sont a2 nouveau imprécis: les nuages dans le ciel
nocturne, et surtout la vapeur de la cascade, qualifiée d’ombre blanche.
Cette formule oxymorique signale la singularité de cette “apparition”

57 Francois-René de Chateaubriand, gp. ¢z, p. 76.
58 1bid., pp. 80-81.



Le Voyage en ltalie et Corinne 45

dans 'antre de la Sibylle (une ombre qui est a la fois ténébres et lu-
micre), mais elle indique également le flou du spectacle percu
visuellement depuis la terrasse. Le paysage sonore est quant a lui trés
riche, deux sources auditives s’entremélant: la tempéte et la cascade.
De plus, Chateaubriand personnifie ces éléments sonores — l'un gé-
mit, 'autre fait entendre sa triste voix —, comme pour mieux les
distinguer des données visuelles. Enfin, la scéne se construit comme
une sorte d’éveil progressif de 'ouie vis-a-vis de la nature déchainée.

Et tout comme dans le passage précédent, la combinaison d’une
vision “floue” et d’une perception auditive intense débouche sur un
surgissement visuel du passé intime, un surgissement dont I'intensité
semble cette fois anticiper les anamnéses proustiennes.’ Méme si
nous sommes a Tivoli, l'ombre blanche de la Sibylle ne guide pas le
visiteur vers le futur. Bien au contraire, c’est Penfance de Chateau-
briand qui apparait, dans une interaction entre la puissance sonore de
la nature et la blancheur de la vapeur, qui fonctionne comme une sot-
te “d’écran”.

Dans cette approche du paysage qui combine plusieurs sens, et qui
place la subjectivité, voire la mémoire intime, de auteur ou des per-
sonnages face a espace naturel, Chateaubriand et Madame de Staél
llustrent parfaitement ’émergence d’un voyage préromantique, ou la
sensibilité et 'individualité jouent un réle central dans 'appréhension
de la campagne romaine, alors méme que cet espace renvoie 2
P'univers classique — a la fois les monuments de Rome, son Histoire,
et la peinture frangaise de Claude Lorrain et Nicolas Poussin.
I’écrivain n’est désormais plus le voyageur-philosophe du XVIIIe sie-
cle, dont la démarche est dominée par un regard objectif et par un
souci didactique ou encyclopédique,60¢ mais un voyageur dont
I'imagination face a la nature romaine constitue une donnée essentiel-
le. Comme Chateaubriand Pexprime déja dans sa Lettre sur lart du
dessin dans les paysages (1795), “le paysage a sa partie morale et intellec-

59 Voir Jean-Frangois Perrin, “Le récit de réminiscence avant Proust”, Poétique,
n° 102, avril 1995, pp. 193-213.

60 Que 'on songe aux préliminaires de Denis Diderot a son [“oyage en Hollande de
1774: “Et surtout, méfiez-vous de votre imagination et de votre mémoire.
L’imagination dénature, soit qu’elle embellisse, soit qu’elle enlaidisse” (1oyage en
Hollande, (Envres completes, t. X1, Paris, Société encyclopédique frangaise et Club
frangais du livre, 1971, p. 334).



46 Laurent Darbellay

tuelle comme le portrait; il faut qu’il parle aussi, et qu'a travers
I’exécution matérielle on éprouve ou les réveries ou les sentiments
que font naitre les différents sites” .61

Revenant dans les Mémoires d’outre-tombe sur les charmes des alen-
tours de Rome, Chateaubriand releve que si Poussin et Lorrain “ne
disent pas un mot de la campagne romaine” dans leurs lettres, “leur
pinceau parle”, mieux méme que les peintres italiens. En conséquen-
ce, “chose singuliere, ce sont des yeux frangais qui ont le mieux vu la
lumiere de I'Ttalie”.62 Au méme titre que ces peintres, c’est un auteur
de ’hexagone, ainsi que la plus frangaise des écrivains helvétiques, qui
ont su les premiers peindre avec leur plume les charmes de la campa-
gne romaine, et en rendre toute la complexité sensorielle.

61 Francois-René de Chateaubriand, Lettre sur l'art du dessin dans les paysages (1795),
Correspondance générale, t. 1, op. cit., p. 70.
62 Frangois-René de Chateaubriand, Mémoires d'outre-tombe, t. 11, op. cit., p. 255.



Le Voyage en ltalie et Corinne 47

Abstract

In this article, I focus on the representation of the Roman countryside in two texts of
the early nineteenth century: Le Voyage en Italie by Frangois-René de Chateaubriand
and the novel Corinne by Germaine de Staél. These two writers were among the first
to concentrate on the beauty of the Roman countryside, and my aim here is to show
that they share several characteristics in their descriptions of this landscape and that
their approach to the Roman landscape exemplifies a new pre-romantic sensitivity.
The latter combines classical cultural heritage (especially the pictorial tradition of
Poussin and Lorrain) with a very personal imagination. First, I examine the role of
the ruins in the Roman countryside depicted in the two books. In this way I demon-
strate that Chateaubriand and de Staél modify the eighteenth century’s literary topos
of the ruin, by integrating the fragments of the past in a wider perception of the na-
tural landscape. Secondly, I analyze the essential influence of painting, thematically
and stylistically, on the literary construction of the pastoral Roman landscape. Finally,
the question of sound is addressed as being essential to both writers’ perception of
the Roman landscape.






	Le Voyage en Italie et Corinne : pour un imaginaire de la campagne romaine

